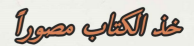
# آدم والتاريخ







علي المخلبي

آدم والتاريخ



## علي المخلبي

## أدم والتاريخ



#### آدم والتاريخ Ādam wa al-Tārīkh

Author: 'Alī al-Makhlabī

**Pages: 640** 

Size: 17 X 24 cm

Edition Date: 2018

Edition No.: 1st

Subject Classification: 290

**ISBN**: 978-614-8030-92-5

**Publisher** 

Mominoun Without Borders for Publishing & Distribution

All rights reserveed

Mominoun Without Borders Institution

Morocco, Rabat, Agdal
11 RUE GABES (CENTRE-VILLE)

P.O.Box 10569

Tel: +212 537779954

Fax: +212 537778827

Email: info@mominoun.com

Lebanon - Beirut

al-Hamra - Magdisi St. - Balbisi Build.

P.O.Box 113-6306

Tel: +961 1747422 Fax: +961 1747433

Email: publishing@mominoun.com

تأليف: على المخلبي

عدد الصفحات: 640

قياس الصفحة: 24X17 سم

تاريخ الطبعة: 2018م

رقم الطبعة: الأولى

التصنيف الموضوعي: 290

الترقيم الدولى: 5-92-8030-614-978

النـاشــر مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع

جميع الحقوق محفوظة مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث

المملكة المغربية - الرباط - أكدال تقاطع زنقة بهت وشارع فال ولد عمير عمارة ب، طابق 4، جانب مسجد بدر ص.ب 10569

هاتف: 537779954 212+

فاكس: 537778827 212+

Email: info@morninoun.com

لبنان – بيروت الحمراء – شارع المقدسي – بناء بلبيسي

ص.ب 6306–113 ھاتف: 1747422 +961

هانف: +961 1747433 +961 +961 +961

Email: publishing@mominoun.com

#### www.mominoun.com

الأراء الواردة في هذا الكتاب لاتعبر بالضرورة عن اتجاهات تتبناها مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث



المُوزع المعتمد في المغرب العربي المركز الثقافي للكتاب للنشر والتوزيع المغرب - الدار البيضاء - 6 زنقة التكر مانف: 212802012 - 212+

فاكس: +212 522810407 Email: markazkitab@gmail.com



## المحتوى

| 7   | مقدّمة                                                             |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 10  | 1- في حدّ الموضوع وإشكاليّته                                       |
| 13  | 2- في دوافع البحث2                                                 |
| 14  | 3- في المدونة                                                      |
| 29  | 4- في أهمّ الدراسات التي تناولت قصة آدم                            |
| 45  | 5- خطة البحث5                                                      |
| 51  | الباب الأوّل: حكاية آدم في الثقافة الإسلاميّة: القراءة التّاريخيّة |
| 53  | المقدمة                                                            |
| 53  | 1- في المنهج التاريخي                                              |
| 67  | الفصل الأوّل: آدم في المدوّنة السنّيّة                             |
| 67  | المقدّمة                                                           |
| 68  | 1- مرحلة الطبري                                                    |
| 113 | 2- مرحلة الاستقلال والاكتمال                                       |
| 147 | 3– بين ابن كثير والعصامي                                           |
| 185 | نتائج                                                              |

| 191 | الفصل الثاني: آدم في المدوّنة الشيعيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191 | 1- حكاية آدم عند الشيعة الإماميّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 276 | 2- حكاية آدم عند الإسماعيليّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 328 | نتائج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 333 | لباب الثاني: حكاية آدم في الثقافة الإسلاميّة: القراءة التأويليّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 335 | المقدّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 335 | 1- الإطار المنهجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 362 | 2- البرامج السرديّة لحكاية آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 369 | الفصل الأوّل: آدم في السماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 370 | 1- الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 396 | 2- آدم في الجنّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 453 | الفصل الثاني: آدم في الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 455 | 1– الاختبار الترشيحي أو إعادة الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 475 | 2– الاختبار الرئيسي أو خلافة آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 513 | 3- الاختبار التمجيدي: موت آدم أم خلوده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 526 | نتائج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 539 | الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 565 | قائمة المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 623 | الفهرسالفهرس الفهرس المستعدد المس |

"إنّ اللغة لا تقول بالضّبط ما تعنيه، فالمعنى الذي ندركه والّذي يتجلّى مباشرة قد لا يكون في الحقيقة إلا معنى أضعف يُخفي معنى آخر ويغلّفه، ولكن [هذا المعنى المباشر] ينقل [المعنى الخفي] رغم كلّ شيء، بحيث يكون هذا المعنى هو المعنى الأقوى والمعنى المضمر في الوقت ذاته». ميشيل فوكو<sup>(1)</sup>. المحلم ميثولوجيا النّائم، والأسطورة حلم اليقظة بالنّسبة إلى الشعوب». بول

## مقدّمة (3)

لم تعد الأسطورة، بفضل نتائج علم الأديان المقارن، وأنثروبولوجيا الدين، والجهود التأويلية الفلسفية، حكاية صبيان أو «اختراعاً» و«وهماً»(4).

<sup>(1)</sup> فوكو، ميشيل، جنيالوجيا المعرفة، ترجمة أحمد السطاتي وعبد السلام بنعبد العالي، دار توبقال للنشر، سلسلة المعرفة الفلسفية، المغرب، ط1، 1988م، ص33.

Ricoeur, Paul, De l'interprétation essai sur Freud, Seuil, 1965, p. 15. (2)

<sup>(3)</sup> هذا العمل في الأصل أطروحة دكتوراه ناقشتُها، يوم 10 نيسان/ أبريل 2015م، لجنةً تركّبت من السّادة الأساتذة محسن التليلي (رئيساً)، ومحمّد بوهلال (مشرفاً)، ومصطفى التواتي (مقرّراً)، ومحمّد بن الطيّب (مقرّراً)، وفوزي البدوي (عضواً). وقد قُدّمت ونُوقشت في تونس في كليّة الآداب والفنون والإنسانيّات في منّوبة. وقد تشرّفتُ بالحصول على الدكتوراه بملاحظة مشرّف جدّاً. وقد اضطررتُ، من أجل ملاءمة العمل للنشر، إلى التخفيف من حجمه بحذف الباب الأوّل الخاصّ بوجود الإنسان الأوّل في الثقافات السابقة للثقافة العربيّة، وهو بابٌ نعمل على نشره مستقلاً، وبالتخفيف من الهوامش والإحالات.

Eliade, M., Aspect du mythe, Gallimard, 1963, p. 9. Ricoeur, Paul, art. «Le (4) mythe interprétation philosophique», in, E.U. Paris, 1992, Corpus 15, p. 1042.

ولم يعد الخيال الذي يغذّيها «مجنون المنزل»<sup>(1)</sup>؛ إنّها رسالة يرسلها باتّ ويتقبّلها سامع يجمع بينهما، حينما يكونان من فضاء ديني واحد، اعتقادٌ لا يلين بأنّها قول فصل وما هو بالهزل. فليس قصد الراوي في الحضارات القديمة تسلية السامعين<sup>(2)</sup>. إنّها من ناحية خطابٌ جادٌ لأنّه يجيب عن أسئلة لا تكاد أيّ ثقافة تني عن طرحها؛ هي أسئلة عن كيفيّة تكوين الكون وأصل الحياة والإنسان، والموت والعالم الآخر، ومعنى الحياة وسرّ الوجود، ويقدّم هذا الخطاب بذلك تعليلاً لظواهر طبيعيّة أو اجتماعيّة أو كونيّة، وتشريعاً لطقوس العبادة، أو لوجود أمّة. والأسطورة من ناحية أخرى إيديولوجياً<sup>(3)</sup> تستجيب لحاجيات الجماعة أو الأفراد الذين يتبنّونها؛ إنّها حكاية مقدّسة عند أصحابها، تجري في زمن مقدّس هو زمن البدايات الأولى، وهي «نظام فكريّ

<sup>=</sup> انظر أيضاً:

Frankenberry Nancy, K., «Religion as a "mobile army of metaphors"», in Radical interpretation in Religion, Cambridge University Press, 2004, p.174-175. Barthes Roland, Fragments de mythologies, ed. Seuil, Paris, 1957, p. 3. Culler, Jonathan, Barthes a very short introduction, Oxford University Press, p. 31...

<sup>(1)</sup> دوران، جيلبير، الأنثروبولوجيا رموزها، أساطيرها، أنساقها، ترجمة مصباح الصمد، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، بيروت، ط2، 1413هـ/ 1993م، ص11. انظر أيضاً:

L'Abbé Migne, (éditeur), Dictionnaire des apocryphes ou collection de tous les livres apocryphes relatifs à l'ancien et au nouveau testament, Paris, 1856, colonne 1069.

<sup>(2)</sup> فرانكفورت (هـ)، فرانكفورت (هـ. ١.)، ولسن (جون ١.)، جاكوبسن (توركيلد)، ما قبل الفلسفة، ترجمة جبرا إبراهيم جبرا، مراجعة د. محمود الأمين، منشورات دار مكتبة الحياة، بغداد، بيروت، 1960م، ص17.

Eisen, Arri, and Laderman Gary, (Editors), Science, religion and society, An Encyclopedia of History, Culture, and controversy, Armonk, New York, London, England, 2007, p. 312.

Horowitz, Maryanna Cline (editor), New dictionary of the History of ideas, (3) Thomson gale, N.Y., 2005, p.1566. Culler, Jonathan, ibid, p.23. Barker, Chris, «Myth», in the Sage Dictionary of Cultural Studies, Sage Publication, London, 2004, p. 129...

متكامل استوعب قلق الإنسان الوجودي وشوقه الأبدي لكشف الغوامض التي يطرحها محيطه... إنّها... طرح الجواب على ملحاح السؤال»(1).

ولئن علّلت الأساطير بدايات بعض الأشياء والمؤسسات والطقوس، فإنّها اعتنت بشكل خاص ببيان البداية الأولى لوجود الإنسان والمجتمعات. فلقد قدّمت لنا ثقافاتٌ عديدة رواياتها الخاصة عن كيفيّة وجود الإنسان الأوّل على الأرض، فحدّثنا بعضها عن دسباتر (Dispater)، أو آدم كادمون (الرجل السماوي) (Adam Kadmon)<sup>(2)</sup>، أو كيومرث، أو ميشنا<sup>(3)</sup>، أو بلاغوس (Pélasgos)...(<sup>4)</sup>؛ ما يجعل حكاية «الإنسان الأوّل» مجالاً تلتقى عنده

<sup>(1)</sup> سواح، فراس، مغامرة العقل الأولى: دراسة في الأسطورة سوريا أرض الرافدين، دار علاء الدين، دمشق، ط13، 2002م، ص19.

CHEVALIER (Jean), et GHEERBRANT (Alain), Dictionnaire des symboles, Ed. (2) Robert LAFON, Jupiter, 1982, p. 9. Scholem, Gershom, «Adam Kadmon (primordial man)», in Encyclopedia Judaïca, Keter Publishing House Ltd, N.Y., 2<sup>nd</sup>, T. I, p. 378 et suite. Abelson, J., Jewish Mysticism, G. Bell and Sons, London, 1913, p. 133. Curran, Bob, Encyclopedia of The Undead, Book-mart Press, U.S.A, 2006, p. 184...

<sup>(3)</sup> انظر على سبيل المثال: المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت 346هـ/ 957م)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، الأنيس سلسلة تاريخ وحضارات، تحت إشراف علي الكنز، تقديم محمد السويدي، موفم للنشر، ص 291 وما بعدها. التنبيه والإشراف، تح. ومراجعة عبد الله بن إسماعيل الصاوي، دار الصاوي، القاهرة، (د.ت)، ص 75 وما بعدها. المقدسي، مطهر بن طاهر (بعد 355هـ/بعد 696م)، البدء والتاريخ، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د.ت)، ج2، ص 77 وما بعدها. البيروني، أبو الريحان محمد بن أحمد الخوارزمي (ت 440هـ/ 1048م)، الأثار الباقية عن القرون الخالية، بعناية د. إدوارد ساخو، مكتبة المثنى، بغداد، ليبزغ، 1923م، ص 99. الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أحمد المبزغ، 1943هـ/ 1086–1153م)، الملل والنحل، تح. محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، 1404هـ، ج1، ص 233–234.

<sup>(4)</sup> شعبو، أحمد ديب، «سفر التكوين في أساطير الإغريق وقدماء العرب»، الفكر العربي المعاصر، العدد 52-53، أيار/مايو-حزيران/يونيو، 1988م، ص45. شابيرو، ص199.

الحضارات عموماً، ويهمّنا منها حضارات البحر الأبيض المتوسّط (اليهوديّة والمسيحيّة والإسلامية) لطبيعة إشكاليّتنا خصوصاً. وقصّة «آدم أو آدم وحواء... ذات دلالات بالغة من أكثر من وجه؛ فهي متلبسة بقصة الكون؛ بل هي آخر مرحلة منها لأنّ آدم ذروة المخلوقات، وآخر ما خلقه الباري في آخر يوم من أيام الخليقة... وهي ضاربة بسهم في عديد من المجالات والقضايا الفلسفية مثل قضيتي الوجود والمعرفة، وما يترتب عليهما على صعيد الفعل من مسائل دينية وأخلاقية... وسياسية»(1).

فما هي المنزلة التي نزّلت الثقافة العربية الإسلامية آدم فيها؟ وما هي علاقته بالحياة الإنسانيّة التي بدأت معه؟ وما أهميّة هذه الحكاية بالنسبة إلى المجتمع العربي الإسلامي وتطوّره؟... لقد وجّهتنا هذه الأسئلة من بين أخرى إلى الاهتمام بآدم معتنين بما يربطه بالتاريخ.

#### 1- في حدّ الموضوع وإشكاليّته:

يقوم عنوان عملنا (آدم والتاريخ) على حضور طرفين تتجاذبهما علاقات متنوّعة، أفادتها أداة العطف، تتراوح بين التقابل والتناقض من ناحية، والتكامل والتواصل من ناحية أخرى؛ فالطرف الأوّل «آدم» يندرج ضمن شاغل وجود الإنسان، ونعني به اهتمام أغلب الثقافات، الشفوية أو المكتوبة، بالإجابة عن سؤال أصل الإنسان ومبدئه، وتقيم الإجابة عن هذا السؤال ما سيلحقها من أسئلة وإجابات، وما ستنبني عليه مجتمعات تلك الثقافة في جملة من أقوالها وأفعالها وأحوالها، وهو شاغل موغل في الفضاء

Leeming, David A., Creation Myths of the World, 2<sup>nd</sup> edition, Oxford, England, 2010, p. 116. Grimal, Pierre, The Concise Dictionary of Classical Myth, Basil Black well Ltd, 1990, p.333. Room, Who's who in classical mythology, Adrian, Gramercy Books, N.Y., 2003, p. 232. Coleman, J. A., Dictionary of Mythology, ArcTurus, London, 2007, p. 373 et suite...

 <sup>(1)</sup> عجينة، محمد، موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالاتها، دار الفارابي،
 بيروت-لبنان، ط1، 1994م، ج1، ص170.

الفلسفي عموماً والفضاء الديني خصوصاً. ويمثّل «التاريخ»، وهو الطرف الثاني في عنوان عملنا، الجانب الذي حدّد بشكل ما حكاية آدم، وصنع النصوص التي أوصلتها إلينا؛ إنه الطرف الذي يمثّل الزمن الواقعي أمام الحكاية التي بدأت في زمن سرمدي هو زمن البدايات الأولى؛ فآدم من هذه الناحية عنصر الفصل/الوصل بين «زمن» سرمدي وزمن محدود، بين عالمين متقابلين، بين «الماقبل» تاريخ (1) والتاريخ.

ويساعدنا التساؤل عن العلاقة بين الزمن السرمدي المطلق والزمن التاريخي النسبي على النظر في دواعي اهتمام أعلام الثقافة الإسلامية بالرجوع إلى «زمن الأصول» أثناء كتابتهم التاريخ، أو إخبارهم عن الأنبياء والأمم السابقة. ويبدو أنّ الصلة بين الزمن التاريخي والزمن الأصلي، على ما يذكر بول ريكور (Paul Ricœur)، تُطوِّرُ مشاعر مخصوصة هي تلك التي وصفها رودولف أوتو (R. Otto) في كتابه الشهير (المقدس): «لقد وضع أوتو أصلاً للمقدس هو الشعور المزدوج بالخوف والحب... [ف] الإنسان ينبعث عبر حكاية البدايات من الزمن التاريخي إلى الزمن الأصلي»(2). وعلى الرغم من أنّ هذا الانبعاث لا يعنينا بالدرجة الأولى؛ لأنّنا لا نروم دراسة

<sup>(1)</sup> نميّز هنا بين عبارة ما قبل التاريخ وعبارة الما قبل تاريخ، بين العبارة التي ترتبط ببداية التاريخ، وتلك التي تخبرنا عن لحظة بداية شيء أو لحظة بداية كلّ الأشياء. فالمعنى الأوّل يحيل على مرحلة تسبق المراحل التي وصلت إلينا عنها أخبار ونقوش وكتابة...، إنّها المرحلة التي لا يعرف عنها المؤرّخ الكثير، أمّا المعنى الثاني فيحيل على أشدّ المراحل في وجود الكون وضوحاً؛ إنّها مرحلة الخلق والنشأة، وإذا كان المعنى الأوّل من شأن المؤرّخ فإن المعنى الثاني من شأن رجل المعتقد، فإذا تحوّل هذا الرجل إلى التاريخ التبس في عمله المعنيان، وضمن هذا الالتباس يكمن حفرنا في نصوص الثقافة العربية الإسلامية بحثاً عن كيفيّة تحقّق هذا الالتباس والدلالات التي أنتجها.

Ricoeur, Paul, art. «Le mythe interprétation philosophique», in, E.U. Paris, 1992, (2) Corpus 15, p. 1044.

أصول الشعور الديني أو نشأة المقدس<sup>(1)</sup>، يحيلنا على المجال الديني بصفة عامّة وعلى الأسطورة الدينيّة بصفة خاصّة.

وعلى هذا يمكن صياغة إشكاليّتنا في السؤال الآتي: ما علاقة الأسطورة الدينية الإسلاميّة، التي تخبرنا عن آدم، بالتاريخ الثقافي العربي الإسلامي من ناحية، وبالتاريخ الثقافي العام من ناحية أخرى؟ ويدفعنا هذا التساؤل إلى تفريع نظرنا إلى سؤالين مهمّين: أوّلهما: كيف ساهم التاريخ في إنتاج هذه الأسطورة الدينية؟ ويقودنا هذا التساؤل إلى النظر في نشأتها والروافد التي ساهمت في بلورتها في الثقافة الإسلاميّة، وإلى إقامة مقارنات بين نصوص الثقافة الإسلاميّة ونصوص سائر الثقافات. وثانيهما: ما هي دلالات الرموز التي تتحرك داخل هذه الأسطورة الدينية. ويوجب علينا هذا السؤال أن نهتم بجوانب من المخيال الإسلامي التي هي استجابة وفعل في الثقافة العربيّة الإسلاميّة، ناظرين في مستويات دلالات الرموز ومقارنتها بالدلالات التي تحملها في الثقافات السابقة أو المعاصرة للثقافة العربيّة الإسلاميّة.

إنّنا ننظر في الوضع (statut) الذي احتلّته حكاية آدم في التراث العربي الإسلامي، وذلك بالاهتمام بالعلاقات التي أقامتها هذه الحكاية بين الخطاب الذي يتبنّاها ويقدّمها على أنّها مصدر احتجاج، و«المخيال» الذي ينتجها معبّراً عن خصب الدلالات وانفتاح المعنى.

إننا نسعى في هذا العمل إلى قراءة النصوص التي اعتنت بآدم قراءةً تاريخية تهتم بنشأتها وبتطورها وبالوظيفة التاريخية التي اضطلعت بها، وهذا

<sup>(1)</sup> يمكن الاستفادة هنا من: القمني، السيد محمود، الأسطورة والتراث، سينا للنشر، القاهرة، ط2، 1993م، ص 31-52. سواح، فراس، الأسطورة والمعنى: دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية، دار علاء الدين، دمشق، ط2، 2001م، ص 126-146؛ وص 189-218. المسعودي، حمادي، متخيّل النصوص المقدّسة في التراث العربي الإسلامي، دار المعرفة للنشر، تونس، ط1، 2007م، ص 15-97، وص 197-275.

يعني الاهتمام بالتفاعل الذي قام بين هذه النصوص والتاريخ الثقافي الذي ولدها، إنّه بحث في تاريخية التوجّه إلى البدايات والأصول، إلى آدم.

#### 2- في دوافع البحث:

وما كان للبحث عن الإجابة عن هذه الأسئلة ليصمد أمام ما يعترضه من صعوبات لولا الرغبة في تبيّن الإجابة عن سؤال ينبع من ملاحظة واقع الإنسان المسلم المعاصر، سؤال يختفي من وراء الستار كان دافعاً ذاتياً على البحث منذ البداية، وهو: ما هي القيمة التاريخية للتأويل الذي قدّمه القدامي لقصص الخليقة في القرآن؟ وإلى أيّ مدى عبّر هذا التأويل عن عمق علاقته بالنص المقدس من ناحية، ومدى علاقته بتاريخية خطابه من ناحية أخرى؟ إنها العلاقة بين النص الديني وتفاسيره؟ بين الإلهي والبشري؟ ويبدو هذا التساؤل مهماً عندما نرى تحوّل الإنتاج الإنساني قديماً وحديثاً إلى إنتاج مقدّس يحتكر الكلمة الإلهية، ويتحوّل فهمه ونصّه إلى قرآن جديد يُحاكم به الناس فيَقْتلون ويُقْتلون.

إن ما شجعنا على المضيّ في عملنا هو الرغبة في معرفة مدى حضور التاريخي في العقيدة، ومدى العلاقة التي تجمع بين النص الثابت في بعده المادي، وفهومه المتنوعة وعوامل هذا التنوع ومآله بخصوص مجال محدود هو مجال «الأسطورة الدينية».

ويزداد إصرارنا على هذا البحث قوة وعمقاً عندما نلاحظ أنّ بعض الدراسات، التي اتجهت إلى تناوله، وَسَعَتْ في مستوى مضمون خطابها الإيديولوجي إلى التمييز بين البشري و «الإلهي»، وإلى دراسة التراث بالنظر إلى تاريخيته (ومشروع نقد العقل العربي لمحمّد عابد الجابري مثال على ذلك)، قد أقصت من اهتمامها قصص القرآن باعتبارها تعبيراً عن الأسطورة الدينية الإسلامية، وذلك على الرغم ممّا لها من وزن في تشكيل «قطاع اللامعقول» في تراثنا من ناحية، ومن أهميّة كشف المسكوت عنه فيه من ناحية أخرى.

إنّ الدراسات والمشاريع الفكريّة، التي تناولت تحولات الفكر العربي الإسلامي، ومجالات صراع بناه وأنظمته وقضاياه وغاياته، تكاد لا تحصى؛ فالاختلافات التأويلية الخاصّة بالواقع من ناحية، وبالمحمول النظري والسياسي للمؤوّل من ناحية أخرى، تطغى على الدراسات بكلّ فروعها ومجالاتها الفقهية والأصولية (عقيدة وفقهاً) والفلسفية والأدبية والتاريخية... غير أننا نلاحظ أن الاهتمام بالأساطير العربية، سواء الجاهلية منها أم الإسلامية، باعتبارها مجالاً من مجالات الصراع التأويلي، ومظهراً من مظاهر تطور «الشعور»، بالمعنى الفينومينولوجي، العربي الإسلامي في علاقاته الغنية المتحركة ببقية المجالات المشكلة للفكر العربي الإسلامي، بقي غائباً أو يكاد، في حين أنّ لهذا المجال حضوراً قوياً سواء عند العامة أم في «الثقافة العالمة» اليوم (١)، وهو مجال يمكن أن يكشف وجوهاً أخرى في الثقافتنا لم يُكشف عنها بعد.

#### 3- في المدونة:

وعند البحث عن المدونة، التي يمكنها أن تجيب عن أسئلة إشكاليّتنا، صادفتنا صعوبة أساسيّة تتمثّل في أنّ الإجابة عن تلكم الأسئلة مبثوثة في كلّ نص من نصوص الثقافة العربية الإسلامية؛ فالسؤال الأنطولوجي، وسؤال المعرفة، وسؤال القيم والفعل، أسئلة تستغرق كلّ مستويات حياة الإنسان، ما يجعلها محتاجة للإجابة عنها إلى جلّ أنشطته المعرفية. فكان لا بدّ من ضبط مدوّنة عملنا ضبطاً دقيقاً بالنظر إلى مقياسين متكاملين أوّلهما أن يكون

<sup>(1)</sup> أشار روبرتو توتولي إلى إمكان وجود علاقة بين "قصص الأنبياء"، التي ألفها الكسائي، والحكايات ذات الطابع الشعبي. وهو موطن يجتمع فيه الشعبي بالعالِمي مخترقاً، ربّما، صورة التنافر والتباعد التي قد تكون تكونت عن العلاقة بين الخاصة والعامة في تاريخ الثقافة العربية الإسلامية. انظر:

TOTTOLI R, «A proposito di un recente studio su Adamo nell'Islam», In A. I. U. O. N. Vol. 55, N°4, 1995, p. 440.

النص الذي نعتني به منتمياً إلى مجال الأسطورة الدينيّة، وثانيهما أن يكون معبّراً عن حكاية آدم أو عن مرحلة من مراحلها.

أ- وتتحدّد الأسطورة، من ناحية أولى، بأنّها حكاية مقدّسة؛ قصة «تحكمها مبادئ السرد القصصي من حبكة وعقدة وشخصيات... تجري في زمن مقدّس هو غير الزمن الحالي»<sup>(1)</sup>. وهي، من ناحية ثانية، «نظام فكري متكامل استوعب قلق الإنسان الوجودي وشوقه الأبدي لكشف الغوامض التي يطرحها محيطه...»<sup>(2)</sup>؛ وهي، من ناحية ثالثة، «نمط من أنماط التعبير غير المباشر «نسيج وحده»، ولا يمكن الاستعاضة عنه بسواه -تماماً كما أنّ الشعر ليس طريقة من الطرق أو أسلوباً من الأساليب نعبّر به عمّا يمكن أن نعبّر عنه في أيّ شكل آخر - وإنما هو رؤية أخرى للواقع؛ بل ربما بناء لواقع أخر مقابل له يصل الحاضر بالماضي والمستقبل، كما تفعل الأسطورة السياسية المتخفية وراء الإيديولوجيا»<sup>(3)</sup>.

وإذا كانت الأسطورة «دائماً حكاية خلق»<sup>(4)</sup>، فإنّ قالبها هو القالب الرمزى<sup>(5)</sup> تعبّر من خلاله عن مضمونها بتوظيف الإشارة والرمز، فتحيل بهما

<sup>(1)</sup> سواح، فراس، مغامرة العقل الأولى دراسة في الأسطورة سوريا أرض الرافدين، مرجع سابق، ص19. عجينة، محمد، موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالاتها، مرجع سابق، ج1، ص65 وما بعدها.

De Graeve, F., «Myth, Literary», in The New Catholic Encyclopedia, 2<sup>nd</sup> edition, Thomson Gale, U.S.A, 2003, Vol. 10, p.120. Jamme, Christoph, «Myth, Mythology», in The Brill Dictionary of Religion, Brill, Leiden, Boston, 2006, Vol. 3, p. 1285.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(3)</sup> عجينة، محمد، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص111.

Eliade, Aspect du mythe, p. 15. (4) انظر أيضاً: فرانكفورت، هـ.، ص14.

Ricœur, Paul, art., «le mythe...», Ibid.

<sup>= «</sup>myth» in E. B., Chicago, 2005, p. 714 et suite. De Graeve, F., «Myth, Literary», (5)

على مضامين أخرى غير تلك التي يتلفّظ بها الخطاب القصصي أو الشعري الذي لبست ثوبه. ولذلك هي خطابٌ حمّالُ أوجه ليس قصده المباشر ما يقوله، ولكنّه لا يمكن أن يستعيض عمّا يقوله بآخر، إنّه بهذا المعنى أسير ذاته، ولذلك كان في حاجة دائمة إلى من ينظر فيه ويتأمّله؛ بل إنّه خطاب لا يطرقه، بالنسبة إلى أهله، إلا العلماء وأصحاب المعرفة، كهّاناً كانوا، كما في الحضارات القديمة، أم علماء «أجلاء» كما في حضارتنا، فإنْ ظَرَقَهُ غيرُهم حذّر أهل العلم والنظر من «أكاذيب القصّاص»، ومن «دسائس اليهود»، فهو عندهم علم مضنون به. أمّا بالنسبة إلى غير أهله، من باحثين وأنشروبولوجيّين، فهو «مصدر خصيب من مصادر دراسة الشعوب والمجتمعات، وتحليل رؤيتها للكون والمجتمع والإنسان، ومعرفة مواقفها من القضايا الجوهريّة التي شغلتها أو لا تزال تشغلها على اختلاف الأقطار والأعصار»(1)؛ إنّه خطاب يعرض حقيقة ومعنى ويكشف طريقة في توظيفها، وتكمن أهميّته في القدرة التي تجعله ذا سلطة تبرّر الموجود وتصنعه.

ويعنينا في بحثنا هذا من الأسطورة نوعٌ مخصوص هو الأسطورة الدينيّة، ونعني بها الحكاية التي تتناول البدايات الأولى، والتي تجد موضوعها في المعتقد الديني (في مقابل المعتقد الخرافي، أو السياسي، أو العلمي...) عرضاً للقضايا التي تشغل صاحب الأسطورة أو تبريراً لعقيدته. ونجد في «قصص الأنبياء» مجالاً خصباً لتبلور هذا النوع من الأساطير.

ب- وإذا أَلْزَمَنَا معنى الأسطورة بالنصوص السردية التي تتناول مسألة البدايات (وتعنينا هنا بداية الإنسان) فإنّ المقياس الثاني لتحديد المدوّنة يلزمنا أن نُقْصِى من اهتمامنا نصوصاً من الثقافة العربيّة الإسلامية لم يكن

in The New Catholic Encyclopedia, second edition, Gale Thomson, U.S.A, Vol. = 10, p. 120 et suite.

<sup>(1)</sup> عجينة، محمد، موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالاتها، ج1، ص9. انظر أيضاً: فروم، إيريش، الحكايات والأساطير والأحلام، ترجمة صلاح حاتم، دار الحوار، سورية، ط1، 1990م، ص145 وما بعدها.

همّها الأول آدم وحكاية البدايات، وإنما أشارت إليه إشارات في إطار وعظي (1) أو فقهي، كتعليل فضل يوم الجمعة، أو في إطار تعليل مَثَل كما جاء في تفسير مثل الكلب في القرآن...(2)، مع عدم إغفال النصوص التي يكون آدم فيها دالاً أسطورياً؛ أي " وحدة دالة " ... في صلب خطابات متنوعة تتمى إلى منظومات رمزية، وتعبر عن " تصورات اجتماعية " )(6).

ويمكن تقسيم مدونة عملنا تقسيماً منهجياً إلى قسمين هما: مصادر أهل السنة والجماعة، ومصادر أهل العصمة والعدالة.

#### 3-1- المدوّنة السنية:

نجد مادة هذه المدونة أساساً في ما يُعرف بقصص القرآن أو بقصص الأنبياء، فقد سعت هذه النصوص إلى استقصاء كامل عناصر الحكاية وأطرافها، ولكنها كانت محكومة، كما سنرى، بشروط الخطاب الذي تنتمي إليه. والناظر في كتب قصص القرآن، أو قصص الأنبياء، مثلاً، يلاحظ حضورها في القرن الأول للهجرة تحت اهتمامات إخبارية عامة دون أن يكون الأمر مقتصراً على القصص الديني القرآني، ونلاحظ هذا الحضور من خلال ما كُتِبَ من كُتُبِ في تلك الفترة، سواء وصلت إلينا كاملة أو مبتورة، أم لم تصلنا، ومن خلال أعداد القصاص والإخباريين المنتسبين إليها(4)، الذين

<sup>(1)</sup> ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد (508-597هـ/1114-1110)، المدهش، تح. مروان قباني، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط2، 1405هـ/1985م، ج1، ص76، وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الحكيم الترمذي، أبو عبد الله محمد بن علي، الأمثال من الكتاب والسنّة، تح. السيد الجميلي، دار ابن زيدون، دار أسامة، بيروت، دمشق، (د.ت)، ج1، ص2-28.

<sup>(3)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ص112.

<sup>(4)</sup> من بين هؤلاء سعيد بن المسيب، وسعيد بن أبي عروبة، وقتادة، وسعيد بن بشير...: KHOURY R., G., Les Légendes prophétiques dans l'Islam depuis le 1<sup>er</sup> jusqu'au = III siècle de l'Hégire, d'après le manuscrit d' Abu Rifa' a ' Umara b. Watima b.

سينتجون فناً هو فنّ القص الذي سيكون ذا شأن في القرنين الثاني والثالث للهجرة. غير أن كتب قصص الأنبياء، التي حضرت في القرنين الثالث والرابع (واحتمال وجودها في القرن الثاني -لا شكّ- قويّ) مفقودة، أو الوصول إليها متعسّر، وأوّل مصنّف يعترضنا يحمل عنوان قصص الأنبياء هو كتاب (عرائس المجالس في قصص الأنبياء) (1) للثعلبي النيسابوري (ت 427هـ/ عرائس المجالس في الأمر إلى التساؤل عن القنوات التي استوعبت ما استفاض فيه القصاص في القرن الأول والقرن الثاني والقرن الثالث من حكايات اشتملت، من بين ما اشتملت، على «بدء الخلق وقصص الأنبياء»؛ فكان أن ولينًا وجهتنا نحو كتب التفسير والتاريخ والأدب.

وعند العودة إلى مادة «قصص»، أو مادة «سير»، أو مادة «أخبار»، أو «مبتدأ»... إلخ، في معاجم الكتب كـ (الفهرست)<sup>(2)</sup> و(كشف الظنون)<sup>(3)</sup> وتاريخ بروكلمان<sup>(4)</sup> وتاريخ سزكين<sup>(5)</sup>... إلخ، نجد إشاراتٍ إلى جملةٍ من

Musa b. al-Furat al-Farisi al-fasawi KITAB BAD AL- HALQ WA QISAS AL- = ANBIYA, Otto Harrassowitz Wiesbaden, 1978, p. 97.

انظر أيضاً: الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الليثي (163-25هـ/ 780-869م)، البيان والتبيين، تح. وشرح عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، (د.ت)، ج1، ص567-369.

<sup>(1)</sup> الثعلبي، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري (ت 427هـ/ 1036م)، كتاب عرائس المجالس في قصص الأنبياء، المكتبة الثقافية، بيروت-لبنان، (د.ت).

<sup>(2)</sup> ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحاق (ت 385هـ/ 995م)، الفهرست، دار المعرفة، بيروت، 1398هـ/ 1978م.

<sup>(3)</sup> حاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي الحنفي (ت 1067هـ/ 1657م)، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية، بيروت، 1413هـ/ 1992م.

<sup>(4)</sup> بروكلمان، كارل، تاريخ الأدب العربي، نقله إلى العربية د. عبد الحليم النجار، دار المعارف، مصر-القاهرة، ط2، 1968م، ص143، وص 251.

<sup>(5)</sup> سزكين، فؤاد، تاريخ التراث العربي، نقله إلى العربية د. محمد فهمي حجازي، وراجعه د. عرفة مصطفى، وسعيد عبد الرحيم، وأعاد صنع الفهارس د. عبد الفتاح =

الكتب موضوعها قصص القرآن؛ بعضها مخطوطٌ ككتاب محمد بن سعد بن هشام الحَجَري (أو الحِجْري) (قصص الأنبياء)<sup>(1)</sup>، وكتاب أبي عبد الله محمد بن أحمد بن مطرّف طَرَفي<sup>(2)</sup>، وبعضها مفقود ككتاب (المبتدأ) و(كتاب الإسرائيليات) لابن منبه<sup>(3)</sup>، وكتاب (هبوط آدم) للهيثم بن عدي<sup>(4)</sup>، وكتاب (المبتدأ) لابن إسحاق<sup>(5)</sup>، وكتاب (مبتدأ الدنيا وقصص الأنبياء)

(1) مخطوط: . (1) Alex. Balad. B

وقد ذكره الخوري، (م.س)، بالفرنسية، ص22. وتذكر جان باوليني (AN) وقد ذكره الخوري، (م.س)، بالفرنسية، ص22. وتذكر جان باوليني (PAULINY) أن هذا المخطوط مذكور في فهرست المخطوطات المصورة اا: تاريخ 2، 117 كان العدد 756، وتذكر أن قصص آدم تحتل ما يقرب من 30 ورقة، انظر: PAULINY, JÁN, «Ein Werk "Qisas Al-Anbyā" von Abū 'Abdallāh Muhammad Ibn Sa'īd Al-Higrī Al-Ahbārī», Asian and African Studies VI, 1970, p. 87-91.

(2) مطرف (طرفي)، أبو عبد الله محمد بن أحمد، قصص الأنبياء، مخطوط (.Nat. Borg) مطرف (طرفي).

انظر: الخوري، (م.س)، ص30.

Tottoli, Roberto, "The 'Qisas al-Anbiya' of Ibn Mutarrif al-Tarafi (d. 454/1062): Stories of the prophets from al-Andalus", Al-Qanfara 19 (1998), p. 131-160.

- (3) بروكلمان، (م.س)، ص252.
- (4) هو «أبو عبد الرحمن الهيشم بن عدي بن عبد الرحمن بن زيد... كان راوية، أخبارياً، نقل من كلام العرب وعلومها وأشعارها ولغتها الكثير... جالس المنصور والمهدي والهادي والرشيد، وكان يرى رأي الخوارج... له كتب كثيرة منها... كتاب (هبوط آدم ﷺ)». انظر: ابن خلكان (ت 681هـ/ 1282م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح. إحسان عباس، دار الثقافة، لبنان، (د.ت)، ج6، ص106.
- (5) قام محمّد كريم الكوّاز بجمع النصوص المنسوبة إلى محمّد بن إسحاق المبثوثة في كتب التاريخ والتفسير، ووثّقها ونشرها تحت عنوان كتاب ابن إسحاق المفقود، وعلى الرغم مما في هذا العمل من جهد وما له من قيمة، فإنّ الحذر التاريخي يبقى قائماً؛ لأن من يورد الخبر يورده وفق ما يحتاج إليه منه، وهو ما قد «يشوّه» الخبر بشكل قد يقود إلى استنتاجات تاريخيّة غير دقيقة. انظر: ابن إسحاق، محمد، المبتدأ =

<sup>=</sup> محمد الحلو، أشرفت على طباعته ونشره إدارة الثقافة والنشر في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية، 1403هـ/ 1983م، م1، ج4، ص119 وما بعدها، وص 129.

لإسحاق بن بشر<sup>(1)</sup>، و(كتاب المبدأ والمآل في التاريخ) لياقوت الحموي<sup>(2)</sup>. وقد سعينا إلى تجاوز صعوبة الحصول على كلّ الكتب المخطوطة، وسدّ النقص الذي حصل بسبب الكتب المفقودة، من خلال العمل على المسح الشامل لمادّة دراستنا في المظانّ التي توجد فيها.

غير أنّ أمر الإلمام بمادة حكاية آدم من خلال كتب قصص القرآن لا يعرقله غياب بعض المصنفات بسبب فقدانها أو لكونها مخطوطة موزّعة بين مكتبات العالم فحسب؛ بل قد تمثّل بعض الكتب المطبوعة مشكلةً في كيفية التعامل معها. ولقد طُرحت علينا هذه القضيّة عندما توقّفنا للنظر في كتاب (بدء الخلق وقصص الأنبياء) لأبي عبد الله الكسائي لما يثيره الكتاب وصاحبه من قضايا أهمها تاريخ كتابته (3).

في قصص الأنبياء، جمعه ووثن نصوصه محمد كريم الكوّاز، الانتشار العربي،
 بيروت، ط1، 2006م.

<sup>(1)</sup> بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، ج3، ص156. ويذكر م.ي. قسطر أنَّ السيدة روث ليبر (Ruth Lieber) تتهيَّأ لنشر هذا الكتاب الذي كان يُعدِّ مفقوداً نشرة نقديَّة:

Kister, M.J., «Adam: A study of some legends in Tafsīr and Hadīth literature», in Isreal Oriental Study, 13, 1993, p. 114.

والحق أن الأمر قد يثير الحيرة بين الكتاب الذي حاول الكوّاز استحضاره من متون الكتب، والكتاب الذي يشير إليه كستر؛ ذلك أنّ للكتابين عنواناً واحداً وهما يُسبان إلى شخصيتين تتشابهان في الاسم؛ إذ إحداهما تحمل اسم محمد بن إسحاق، والثانية اسم إسحاق بن بشر، غير أنّ الشخصيتين مختلفتان؛ فمحمد بن إسحاق من مستوطني بغداد ومن حاشية المنصور، وإسحاق بن بشر من مستوطني بخارى، وأولهما توفي في منتصف القرن الثاني، وثانيهما توفي في بدايات القرن الثالث. ثمّ وتتاب ابن إسحاق قد أضاعه علينا ابن هشام، وكتاب ابن بشر لا نجد له صدى على الرغم ممّا وعد به قسطر منذ ما يقرب من عشرين سنة.

 <sup>(2)</sup> الحموي، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله (ت 626هـ/ 1229م)، معجم البلدان، دار
 الفكر، بيروت، ج4، ص465.

<sup>(3)</sup> سنعرض لشخصية الكسائي عند الاهتمام بالمرحلة الثانية من مراحل تاريخ الحكاية السنية.

ويمكن أن نضبط مدوّنة أهل السنّة التي تعنينا مرتبةً ترتبباً زمنياً كما يأتي: كتاب (التيجان) لوهب بن منبّه (ت 114هـ)(1)، وكتاب (المبتدأ في قصص الأنبياء) لابن إسحاق (ت 151هـ/ 768م)(2)، وكتاب (عرائس المجالس) للثعلبي النيسابوري، و(تاريخ الأنبياء) للخطيب البغدادي (392-463هـ/ للثعلبي النيسابوري، وكتاب (بدء الخلق وقصص الأنبياء) للكسائي، و(قصص الأنبياء) للكسائي، و(قصص الأنبياء) للكسائي، و(بدائع وقصص الأنبياء) لابن كثير (701هـ-774هـ/ 1302م-1372م)(4)، و(بدائع الزهور) للحنفي (ت 930هـ/ 1524م)(5)، و(سمط النجوم العوالي) للعصامي (ت 1691م)(6).

وعلى الرغم من اتساع الفترة الزمنية بين ابن كثير والعصامي، فإن المادة فيها مكررة في حين أنّ المسافة الزمنية بين ابن منبه وابن إسحاق من ناحية وقصص ابن كثير من ناحية أخرى واسعة، وليس ما جاء في مؤلّفات الثعلبي

<sup>(1)</sup> ابن منبه، وهب (ت 114هـ)، كتاب التيجان في ملوك حمير، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، الهند، 1348هـ.

<sup>(2)</sup> ابن إسحاق، محمد بن يسار المطلبي المدني (ت 151هـ/ 768م)، المبتدأ في قصص الأنبياء، جمعه ووثّق نصوصه محمد كريم الكوّاز، الانتشار العربي، بيروت، ط1، 2006م.

<sup>(3)</sup> الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي (392-463 هـ/ 1071-1071م)، تاريخ الأنبياء، دراسة وتح. آسيا كليبان علي البارح، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1425هـ/ 2004م.

<sup>(4)</sup> ابن كثير، الإمام أبو الفداء إسماعيل (701هـ-774هـ/1302م-1372م)، قصص الأنبياء، تح. أبي عمار مراد بن عبد الله، دار العدنان للطباعة، دار السلام، ط1، (د.ت).

<sup>(5)</sup> الحنفي، محمد بن إياس (ت 930هـ/ 1524م)، بدائع الزهور في وقائع الدهور، تونس، (د.ت).

<sup>(6)</sup> العصامي، عبد الملك بن حسين بن عبد الملك الشافعي المكي (ت 1111هـ/ 1699م)، سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، تح. عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمّد معوّض، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1419هـ/ 1998م.

النيسابوري والبغدادي والكسائي بكافٍ لتغطية ثراء ما فيها من مادة، ولذلك سعينا إلى تغطيتها بما يوجد فيها من كتب التفسير<sup>(1)</sup>، والتاريخ<sup>(2)</sup>، والأعلام<sup>(5)</sup>.

(2) الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت 310هـ/ 922م)، تاريخ الأمم والملوك، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1407هـ. ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم (213-276هـ/ 888-888م)، المعارف، تح. ثروت عكاشة، دار المعارف، القاهرة، (د.ت). المقدسي، مطهر بن طاهر (بعد 355هـ/بعد 966م)، البدء والتاريخ، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د.ت). ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد (597هـ/ 1201م)، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، محمد ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1412هـ/ 1992م...

(3) أبو الشيخ، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأصبهاني (274هـ- =

<sup>(1)</sup> مجاهد، أبو الحجاج بن جبر المخزومي (21هـ-104هـ/ 642م-722م)، تفسير مجاهد، تح. عبد الرَّحمن الطاهر، ومحمد السورتي، المنشورات العلمية، بيروت، (د.ت). الصنعاني، عبد الرزاق بن همام (126هـ-211هـ/ 744م-826م)، تفسير القرآن، تح. مصطفى مسلم محمد، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1410هـ. مقاتل، أبو الحسن بن بشير بن سليمان الأزدي بالولاء (البلخي) (150هـ/ 767م)، تفسير مقاتل بن سليمان، تح. أحمد فريد، دار الكتب العلمية، لبنان-بيروت، ط1، 1424هـ/ 2003م. الثوري، أبو عبد الله سفيان بن سعيد بن مسروق (ت 161هـ/ 778م)، تفسير سفيان الثوري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1403هـ. الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تقديم الشيخ خليل الميس وضبط وتوثيق وتخريج صدقى جميل العطار، دار الفكر، بيروت، 1405هـ، في 30 جزءاً. ابن أبي زمنين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى المري الأندلسي الألبيري (324هـ-399هـ/ 936م-1009م)، تفسير القرآن العزيز، تح. أبي عبد الله حسين بن عكاشة، ومحمد بن مصطفى الكنز، نشر دار الفاروق الحديثة، مصر-القاهرة، ط1، 1423هـ/ 2002م. الرازي، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الشافعي (544هـ-604هـ/ 1149م-1208م)، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1421هـ/ 2000م. البيضاوي (691هـ/ 1292م)، تفسير البيضاوي، تح. عبد القادر عرفات العشا حسونة، دار الفكر، بيروت، 1416هـ/1996م.

= 369هـ/ 887م-980م)، العظمة، تح. رضاء الله بن محمد وإدريس المباركفوري، دار العاصمة، الرياض، ط1، 1408م.

- (4) الأزرقي، أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد (نحو 250هـ/نحو 865م)، أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، صححها وعلق على حواشيها ووضع فهارسها رشدى الصالح ملحس، المطبعة الماجدية، طبعة جديدة، مكة المكرمة، 1352هـ. الفاكهي، أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن العباس (217هـ-275هـ/ 832م-888م)، أخبار مكة في قديم الدهر وحديثه، تح. د. عبد الملك عبد الله دهيش، دار خضر، بيروت، ط2، 1414هـ. ومن المصنفات، التي تندرج ضمن هذا المستوى، نذكر: ابن يسار البصري، أبو سعيد الحسن (ت 110هـ/ 728م)، فضائل مكة والسكن فيها، تح. سامي مكي العاني، مكتبة الفلاح، الكويت، 1400هـ. الواسطي، أسلم بن سهل الرزاز، (ت 292هـ/ 905م)، تاريخ واسط، تح. كوركيس عواد، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1406هـ. الجندي، أبو سَعيد المفضلَ بن محمد بن إبراهيم (ت 308هـ/ 920م)، فضائل المدينة، تح. محمد مطيع الحافظ، وغزوة بدير، دار الفكر، دمشق، ط1، 1407هـ. الجرجاني، أبو القاسم حمزة بن يوسف (ت 427هـ/ 1035م)، تاريخ جرجان، تح. د. محمد عبد المعيد خان، عالم الكتب، بيروت، ط3، 1401هـ- 1981م. البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي الخطيب (ت 463هـ/ 1071م)، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت). الرافعي، عبد الكريم بن محمد القزويني (557هـ-623هـ/ 1162م-1226م)، التدوين في أخبار قزوين، تح. عزيز الله العطاردي، دار الكتب العلمية، بيروت، 1987م. ابن إدريس، أبو عبد الله محمد بن عبد الله، كتاب نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1989م.. إلخ.
- (5) ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن منيع البصري الزهري (ت 230هـ/ 845م)، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، (د.ت). ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي (499-571هـ/ 1106-1176م)، تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، تح. ودراسة علي الشيري، دار الفكر، بيروت-لبنان، ط1، 1419/1998. الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (ت 748هـ/ 1347م)، سير أعلام النبلاء، تح. شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط9، 1413هـ.

#### 3-2- المدونة الشيعية:

يمكن الاكتفاء من مصادر الشيعة بمصادر فرقتين كبيرتين هما: الإسماعيلية والإمامية، لخطرهما في التاريخ العربي الإسلامي، ولتنوّع المادة الأسطورية عندهما.

#### أ- الشيعة الإسماعيلية:

يمثّل تأسيس الدولة الفاطمية مرحلة مهمةً في مسار تطوّر الدعوة الإسماعيلية وفلسفتها سياسياً بتوافر مستقرّ لها، وعقائدياً بالخروج من دور الستر إلى دور العلن<sup>(1)</sup>، وهو ما أثّر في طريقة تأليف دعاتها. ويمكن توزيع مؤلفات الدعاة في هذه الفترة إلى نوعين أوّلهما سرديّ قصصي، ومن أعلامه جعفر بن منصور اليمن (ت 380هـ/ 990م) في كتابه (سرائر وأسرار النطقاء)<sup>(2)</sup>، والقاضي النعمان (ت 363هـ/ 974م) في كتابه (أساس التأويل)<sup>(3)</sup>؛ وثانيهما سردي تأمّلي تحتلّ فيه نظرية «المثل والممثول» المكانة الخطيرة. ويمكن اعتبار علي بن الوليد وابنه <sup>(4)</sup> أنموذجين لهذا النوع من

<sup>(1)</sup> الجابري، محمد عابد، تكوين العقل العربي، دار الطليعة، بيروت، ط2، أيار/مايو 1985م، ص272.

<sup>(2)</sup> ابن منصور اليمن، جعفر (ت 380هـ/ 990م)، سرائر وأسرار النطقاء، تح. وتق. د. مصطفى غالب، سلسلة التراث الفاطمي، دار الأندلس، لبنان، ط1، 1404هـ/ 1984م.

<sup>(3)</sup> القاضي النعمان، أبو حنيفة بن حيون بن محمّد بن منصور التميمي (ت 363هـ/ 974م)، كتاب أساس التأويل، تح. وتق. عارف تامر، منشورات دار الثقافة، بيروت، (د.ت).

<sup>(4)</sup> ابن الوليد، الداعي الفاطمي اليماني علي بن محمّد (612هـ/ 1215م)، كتاب الذخيرة في الحقيقة، حققه محمد حسن الأعظمي، دار الثقافة، بيروت-لبنان، 1971م. ابن الوليد، حسين بن علي بن محمد (ق7هـ/ 14م)، المبدأ والمعاد في الفكر الإسماعيلي، تح. خالد المير محمود، منشورات دار علاء الدين، دمشق—سورية، ط1، 2007م.

الكتابة الذي سلك سبيله جُلّ من جاء بعده من الإسماعيلية، وخاصةً بعد انقسام الدولة الفاطميّة إلى نزارية ومستعلية، ومن مصادر هذه الفرقة نجد أيضاً كتاب الحامدي (ت 557هـ / 1162م) (كنز الولد)<sup>(1)</sup> وأرجوزة الصوري (ت ق 5هـ/ 11م)<sup>(2)</sup>.

#### الشيعة الإمامية:

أمّا المدوّنة الإماميّة فتتوزّع قصّة آدم فيها على النحو نفسه الذي تتوزّع فيه عند أهل السنّة، وذلك ضمن قصص الأنبياء من ناحية، وضمن كتب التفسير وكتب التاريخ من ناحية أخرى، ومن النوع الأوّل: (كتاب النبوة) للشيخ الصدوق (381هـ/ 991م)(3)، وكتاب (قصص الأنبياء) لقطب الدين الراوندي (ت 573هـ/ 1177م)(4)، وكتاب (النور المبين في قصص الأنبياء

<sup>(1)</sup> الحامدي، إبراهيم بن الحسن (557هـ/ 1162م)، كنز الولد، تح. مصطفى غالب، دار الأندلس، 1979م.

<sup>(2)</sup> الصوري، محمد بن علي بن حسن الداعي الإسماعيلي (ت ق 5ه/ 11م)، القصيدة الصورية، رسالة إسماعيلية واحدة، تح. وتق. عارف تامر، عن المعهد الفرنسي للدراسات العربية، دمشق، 1955م. ويمكن أن نضيف من مؤلّفات هذا المذهب: المعدل، الشيخ حسن (ت 659هـ/ 1261م)، رسالة مبتدأ العوالم ومبدأ دور الستر والتقية، ضمن أربع [كذا] كتب حقانية، تح. وتقديم مصطفى غالب، المؤسسة الجامعية للدراسات، بيروت، ط2، 1407هـ / 1987م. شهاب الدين، أبو فراس (ت 933هـ/ 1531م)، رسالة أسبوع دور الستر، ضمن أربع رسائل إسماعيلية، تح. عارف تامر، دار الكشاف، بيروت-لبنان، ط1، نيسان/ أبريل 1953م.

<sup>(3)</sup> كتاب النبوة لابن بابويه القمي المعروف بالشيخ الصدوق مفقود. ويذكر محققون عديدون أنه موجود في (بحار الأنوار) للمجلسي، وما وجدناه عند المجلسي ليس إلا مجموعة كبيرة من الأخبار التي تخصّ آدم، والتي تتكرّر في سائر كتب الصدوق. انظر: المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي بن مقصود علي الأصفهاني (1037-1111هـ/ 1627-1700م)، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، تح. يحيى العابدي الزنجاني، وعبد الرحيم الرباني الشيرازي، مؤسسة الوفاء، بيروت-لبنان، الطبعة الثانية المصحّحة، 1403هـ/ 1983م، ج 11.

<sup>(4)</sup> الراوندي، أبو الحسن قطب الدين سعيد بن هبة الله بن الحسن (573هـ/ 1187م)، =

والمرسلين) للسيد نعمة الله الجزائري (ت 1112هـ/ 1700م) وهي أشهر المصنفات في مجال قصص الأنبياء والمرسلين عند الإمامية. غير أنّ هذه المصنفات لا تفي بما نبحث عنه بخصوص التطوّر التاريخي لحكاية آدم عند الشيعة وصلتها بمشاغل المذهب الفكرية والسياسية والفقهية، فالفترتان الشيعة وصلتها بمشاغل المذهب الفكرية والسياسية والفقهية، فالفترتان الزمنيتان، اللتان تمتد أولاهما بين زمن الأثمّة (القرن الأوّل والثاني الهجريّان/السابع والثامن الميلاديّان) وقطب الدين الراوندي (القرن السادس المهجري/الثاني عشر الميلادي)، واللتان تمتد ثانيتهما بين قطب الدين الراوندي والجزائري (القرن الثاني عشر الهجري/الثامن عشر الميلادي)، طويلتان، وما جاء في كتاب (النبوّة) للصدوق، كما جمعه المجلسي، لا يكفي لتكوين صورة واضحة عن أسطورة آدم الدينيّة، كما تقدّمها الرؤية الإماميّة في الفترة الزمنيّة الأولى... وقد أوجب هذا الأمر النظر في مصنفات أخرى تقدّم مادّة أسطورية تغطّي المدى الزمني الذي بين كتاب الشيخ الصدوق وكتاب نعمة الله الجزائري. وتمثّل كتب التفسير والتاريخ والحديث الميدان الرحب الذي حافظ على المراحل التي مرّت بها صورة آدم عند الإماميين. وأهمّ كتب التفسير تفسير يُنسب إلى الإمام العسكري، و(تفسير الفسير.)، واتفسير.

قصص الأنبياء، تح. وتق. الميرزا غلام رضا عرفانيان اليزدي الخراساني، مؤسسة الهادي، 1418–1376ش.

<sup>(1)</sup> الجزائري، نعمة الله بن عبد الله بن محمّد بن حسين (1050-1112هـ/ 1640-1701 الجزائري، نعمة الله بن عبد الله بن محمّد بن حسين وقدّم له وعلّق عليه علاء الدين الأعلمي، دار الفقه، ط2، 1425هـ ق/ 1383هـ ش. ويذكر غلام رضا عرفانيان اليزدي، صاحب مقدمة كتاب قصص الأنبياء للراوندي، قائمة طويلة لكتب قصص القرآن وتاريخ الأنبياء المخطوط منها والمطبوع أغلبها إمامي. ومن المخطوط يذكر (قصص الأنبياء وأحوالهم) لمحمد بن عبيد الله بن أحمد المسبحي الحراني الشيعي المصري (ت 420هـ/ 1009م)، و(كتاب الأنبياء) لعلي بن إبراهيم بن هاشم القمي، وهو من مشايخ الكليني، ومن المطبوع يذكر، إضافة إلى الراوندي والجزائري والصدوق، كتاب (قصص الأنبياء) لمولانا محمد الجويري، وقد طبع في طهران وتبريز (انظر ص24-26).

الفرات) لفرات الكوفي، وتفسير (النبيان) للطوسي، وتفسير القمّي، وتفسير الفرات) الطبرسي، وتفسيرا الفيض الكاشاني (الصافي) و(الأصفى)<sup>(1)</sup>، وأهمّ كتب التاريخ كتاب (مروج الذهب ومعادن الجوهر) للمسعودي وكتاب (تاريخ البعقوبي) لليعقوبي<sup>(2)</sup>. أما كتب الحديث فيهمّنا منها (الكافي) للكليني<sup>(3)</sup>،

<sup>(1)</sup> العسكري، أبو محمّد الحسن بن على الهادي بن محمّد الجواد (232-260هـ/ 846-873م)، تفسير الإمام العسكري، ط1 محقّقة برعاية السيد محمد باقر الموحد الأبطحى، مدرسة الإمام المهدي، قم المقدسة، ربيع الأول 1409هـ الكوفى، أبو القاسم فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي من أعلام الغيبة الصغرى (ت 352هـ/ 963م)، تفسير فرات الكوفي، تح. محمد كاظم، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، طهران، ط1، 1410هـ/ 1990م. الطوسى، الشيخ أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (شيخ الطائفة) (385هـ- 460هـ/ 969م-1068م)، التبيان في تفسير القرآن، تح. وتصحيح أحمد حبيب قصير العاملي، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، دار إحياء التراث العربي، ط1، رمضان 1409هـ القمّي، أبو الحسن على بن إبراهيم (ت 329هـ/ 941م)، تفسير القمى، تصحيح وتع. وتقديم السيد طيب الموسوي الجزائري، مؤسسة دار الكتاب، منشورات مكتبة الهدى، قم-إيران، ط3، صفر 1404هـ الطبرسي، أمين الإسلام أبو على الفضل بن الحسن (ت 548هـ/ 1153م)، تفسير مجمع البيان، تح. وتعليق لجنة من العلماء والمحققين الاختصاصيين، تقديم السيد محسن الأمين العاملي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1415هـ/ 1995م. الفيض الكاشاني، محمّد محسن بن مرتضى بن محمود (ت 1091هـ/ 1680م)، الصافي في تفسير كلام الله الوافي، المعروف بالتفسير الصافي، طبعة مؤسسة الهادي بقم، نشر مكتبة الصدر بطهران، قم المقدسة، طهران، ط2، 1416ق/1374ش؛ التفسير الأصفى، تح. مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، ط1، 1418هـ ق-1376هـ ش...

<sup>(2)</sup> المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت 346هـ/ 957م)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، الأنيس سلسلة تاريخ وحضارات تحت إشراف علي الكنز، تقديم محمد السويدي، موفم للنشر، 1989م. البعقوبي، أحمد بن إسحاق (أبي يعقوب) بن جعفر بن وهب بن واضح (بعد 292هـ/ بعد 905م)، تاريخ البعقوبي، دار صادر، بيروت، (د.ت).

<sup>(3)</sup> الكليني، أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق (ت 329هـ/ 941م)، الكافي، =

ومؤلفات الشيخ الصدوق (ت 381هـ / 991م)<sup>(1)</sup>، وأهمها: (معاني الأخبار)، و(علل الشرائع)<sup>(2)</sup>، ومؤلفات الشيخ المفيد (336هـ-413هـ / 948م-1022م) تلميذ الشيخ الصدوق، وأهمّها: (المسائل العكبرية)، و(المسائل السروية)<sup>(3)</sup>، وكتابا الشريف المرتضى (تنزيه الأنبياء)، و(الناصريات)<sup>(4)</sup>، وكتاب (مصباح المتهجد) للطوسي<sup>(5)</sup> وشرح نهج البلاغة

<sup>=</sup> تصحيح وتع. على أكبر الغفاري، مطبعة الحيدري، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط4، 1362ش.

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق (ابن بابويه القمي)، محمد بن علي بن الحسين بن موسى (306-381 هـ/ 918-9189م)، الأمالي، تح. قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم-طهران، ط1، 1417هـ ق؛ علل الشرائع، تقديم السيد محمد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها، النجف الأشرف، 1386/1386م. كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح وتع. علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم المشرفة، 1405هـ-1363ش؛ معاني الأخبار، تقديم السيد محمد مهدي السيد حسن الخرسان، منشورات المطبعة الحيدرية في النجف الأشرف، 1381هـ/ 1971م؛ المقنع والهداية، سلسلة المتون الفقهية (1)، تح. وتق. محمد الخرساني (الشهير بواعظ زاده)، مؤسسة المطبوعات الدينية، قم، سراي أمجد، المكتبة الإسلامية، طهران، ذو الحجة، الحرام، 1377هـ؛ من لا يحضره الفقيه، تصحيح وتع. علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم المشرفة، ط2، (د.ت)؛ عيون أخبار الرضا ﷺ، تصحيح وتع. وتقديم الشيخ حسين الأعلمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، 1404هـ/ 1984م.

<sup>(2)</sup> يرى غلام رضا عرفانيان محقّق كتاب الراوندي أنّ كتاب الصدوق (علل الشرائع) في قصص الأنبياء، في حين أنّه ليس منها؛ بل هو أنموذج عن أساطير الأصول والطقوس التعبّديّة.

<sup>(3)</sup> الشيخ المفيد (336هـ-413هـ/ 948م-1022م)، المسائل العكبرية، تح. علي أكبر الإلهي الخراساني، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414/ 1993م؛ المزار، تح. السيد محمد باقر الأبطحي، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414هـ/ 1993م.

<sup>(4)</sup> المرتضى، أبو القاسم علي بن السيد أبي أحمد الحسين (ت 436هـ/ 1045م)، رسائل المرتضى، تح. وتق. السيد أحمد الحسيني، مطبعة سيد الشهداء، دار القرآن الكريم، 1405؛ الناصريات، تح. مركز البحوث والدراسات العلمية، مؤسسة =

للشريف الرضي (359-406هـ/ 970-1015م) والقطب الراوندي (1)، وابن ميثم البحراني (2)... إلخ. وأهمية كتب التفسير والتاريخ والأحاديث تظهر في أمرين؛ أوّلهما: أنها تقف بأخبارها وتأويلاتها إزاء القصص ممّا يُفسّر ما قد غمض، ويفصّل ما قد أجمل، وثانيهما: أنها تمتدّ على مدى سبعة قرون ممّا يمكّن من سدّ الفراغات التي تركتها كتب القصص، ويمكّن من رؤية أمر تطور صورة آدم وأثر العوامل التاريخية فيها.

#### 4- في أهمّ الدراسات التي تناولت قصة آدم:

وممّا شجّعنا على دراسة هذه المدوّنة، في الأفق الإشكالي الذي ذكرناه؛ أفق البحث في تاريخيّة الأسطورة الدينيّة، الذي يرصد تطور حكاية آدم ورهاناتها المذهبية والسياسية والرمزية والحضاريّة في الثقافة العربية الإسلامية، الدراساتُ التي نظرت في حكاية آدم في ثقافتنا، والنتائجُ التي وصلت إليها.

الهدى، رابطة الثقافة والعلاقات الإسلامية مديرية الترجمة والنشر، 1417هـ/ 1997م؛ تنزيه الأنبياء، دار الأضواء، بيروت-لبنان، ط2، 1409هـ/ 1989م.

<sup>(5)</sup> الطوسي، مصباح المتهجد، مؤسسة فقه الشيعة، بيروت-لبنان، ط1، 1411هـ/ 1991م.

<sup>(1)</sup> وقد جُمع الشرحان في: ابن أبي حديد، عز الدين عبد الحميد (ت 655هـ أو 656هـ/ 1257م أو 1258م)، شرح نهج البلاغة، تح. محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، 1959.

<sup>(2)</sup> ابن ميثم البحراني، كمال الدين ميثم بن علي (ت 679هـ/ 1280م)، شرح نهج البلاغة، عُنِيَ بتصحيحه عدّة من الأفاضل، وقوبل بعدة نسخ موثوق بها، مركز النشر مكتب الإعلام الإسلامي، الحوزة العلمية، قم-إيران، ط1، 1362هـ ش؛ اختيار مصباح السالكين من كلام مولانا وإمامنا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب شرح (شرح نهج البلاغة الوسيط)، تح. وتق. وتع. الدكتور شيخ محمد هادي الأميني، مجمع البحوث الإسلامية، مشهد-إيران، ط1، 1408هـ ق/ 1366هـ ش.

ويمكن تصنيف هذه الدراسات، بحسب اهتمامها بآدم، إلى قسمين كبيرين:

- يشتمل القسم الأول على الدراسات التي كان مجال اهتمامها أوسع من قصّة آدم مع تخصيص قسم اهتمّت فيه به، سواء اعتنت في ذلك بالثقافة الإسلاميّة أم بالثقافات السابقة لها.
  - ويهتمّ القسم الثاني بالدراسات التي اعتنت بقصة آدم في حدّ ذاتها.

### - القسم الأوّل:

يتدرّج مجال اهتمام القسم الأول من الدراسات من العام إلى الخاص، ونعني بالعام تناولها أساطير الخلق والتكوين في حضارات الشرق القديم، كالحضارة السومرية والبابلية والكنعانية، أو الأساطير السامية (1). ونعني

إلياد، مرسيا، تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ترجمة عبد الهادي عباس، دار دمشق، ط1، 1986–1987م. أوبوايه (جانين)، وإيمار (أندريه)، تاريخ الحضارات العام: الشرق واليونان القديمة، نقله إلى العربيّة فريد م. داغر، وفؤاد ج. أبو ريحان، بمساهمة يوسف أسعد داغر وأحمد عويدات، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ط2، 1986م. سواح، فراس، مغامرة العقل الأولى: دراسة في الأسطورة، سوريا، أرض الرافدين، (م.س)؛ الأسطورة والمعنى، دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية، (م.س). كريمر، صمويل نوح، أساطير العالم القديم، ترجمة د. أحمد عبد الحميد يوسف، ومراجعة د. عبد المنعم أبو بكر، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، 1974م. كوبر، غريس، أساطير إغريقيّة ورومانيّة، ترجمة غانم الدبّاغ، شركة التايمس للطبع والنشر للمساهمة، بغداد، 1984م.

Dumézil, Georges, Mythe et épopée: Types épiques indo-européen: un héros, un sorcier, un roi, 4<sup>éme</sup> édition, Gallimard, 1971. Eliade, M., Traité d'histoire des religions, Payot, Paris, 1964, Hook S.H., Middle Eastern Mythology, Penguin Books, 1973. Lacarrière, Jacques, Au cœur des mythologies, Gallimard, collection folio, éditions du félin, 1998...

<sup>(1)</sup> هذه الدراسات أوسع من أن تُحصر، وإنما نذكر هنا بعض ما استفدنا منه بشكل خاص:

بالخاص ما تناول منها أساطير التكوين والخلق في الثقافة العربية الإسلامية (1). وتكشف لنا الدراسات العامة تجارب الأمم القديمة ونصوصها الخاصة بوجود الكون عموماً ووجود الإنسان خصوصاً، وهي نصوص متعالق بعضها ببعض تتذاكر فيما بينها جملة من الميائم (mythèmes) المهمّة (2)، وهو ما يكشف لنا ما قد يكون في الثقافة العربيّة الإسلاميّة مستوحىً منها، أو مكرِّراً إياها.

وتمثّل دراسة توفيق فهد<sup>(3)</sup> أنموذجاً للدراسات الخاصة لتلخيصها

(1) ونذكر هنا أيضاً على سبيل المثال لا الحصر:

السعفي، وحيد، العجيب والغريب في القرآن من خلال جامع الأحكام للقرطبي، تبر الزمان، تونس، ط1، 2001م. عجينة، موسوعة أساطير العرب. مسعود، ميخائيل، الأساطير والمعتقدات عند العرب قبل الإسلام، دار العلم للملايين، بيروت، 1994م.

Chebel, Malek, L'imaginaire arabo-musulman, PUF, 2002. During Jean, Islam le combat mystique, éd., Robert Laffont, 1975. Jonathan, P. Berkey, The Formation of Islam: Religion and Society in the Near East, 600-1800, Cambridge University Press, N. Y., 2003.

(2) المياثم مفردها ميثم، ونعني بها الوحدات الأسطورية الدنيا، التي تتكون من تضافرها أقسام الأسطورة. يقول ريكور: "إن نفس قوانين التقابل والتوليف تحكم الوحدات الأصغر من الجملة (الصواتم phonèmes، والصياغم morphèmes، والمعانم (sémantèmes)، والوحدات الأكبر من الجملة، والتي سنسميها في الإطار الخاص بالأسطورة، المياثم (mythèmes) (وذلك لتأكيد تجانس كل الوحدات المكونة للغة). ما هي هذه المياثم؟ إنها أقصر جمل ممكنة؛ أي إنها علاقات إسنادية؛ وهكذا فكل قصة مصنوعة من سلسلة من هذه الجمل». يقول أحد الباحثين أيضاً: "وكما يعزل اللساني الوحدات التكوينية الدنيا للغة يعزل عالم الأساطير أهم العناصر الأساسية للأسطورة (المياثم)». انظر تباعاً:

Ricoeur, Paul, «Le Mythe: interprétation philosophique», in Encyclopedie Universalis. Johnson, Christopher, «Structuralism», in Encyclopedia of contemporary French culture, Routledge, London, N.Y., 1998, p. 509.

وانظر أيضاً: عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص112. عجينة، حفريات في الأدب والأساطير، دار المعرفة للنشر، تونس، ط1، 2006م، ص24.

Fahd, Toufic, «La naissance du monde selon L'Islam», in la naissance du (3) monde, Paris, Seuil, Collections Sources Orientales, Vol 1, 1959.

المركّز لمجال اهتمامها ولدقّتها من حيث تقديم المدونة واتّباع خطها. فقد عملت دراسة توفيق فهد على وضع وجود آدم في سياقه من عمليّة الخلق، كما وردت في ما يمكن أن نسميه «نصّ التكوين الإسلامي». وقد مرّ هذا التكوين ممّا خلق قبل خلق السموات والأرض (ص243)، كالقلم واللوح المحفوظ والماء والهواء والعرش، إلى خلق السموات والأرض (ص249)، ثم خلق الكائنات الروحانية والكائنات الحية (ص258)، التي كان من بينها الإنسان (ص260). ويتدرّج بعد ذلك للحديث عن خلق حواء (ص263)، فخلق الحواس والعقل (ص264)، وينهى دراسته بالحديث عن خلق الكعبة. وقد كان توفيق فهد محكوماً، في هذا الترتيب، بالحاجة إلى عرض عملية خلق العالم في التصور الإسلامي، لا إلى تحليل حكاية الخلق كما قدّمتها النصوص الإسلاميّة في التفاسير أو التواريخ العامة أو قصص القرآن. ولم يعتن بها من الزاوية السردية؛ أي من الجانب الذي يظهر فيه ثراؤها الدلالي والرمزي، وإنَّما اكتفى، وقد قُيِّدَ في ذلك بحيِّز الدراسة وحدودها، بعرضٍ حَكَمَهُ الوضوح المنهجي(1). وما يهمنا من دراسة توفيق فهد جملة الإحالات التي تكشف عن الإطار الثقافي العام لنص التكوين الإسلامي، وهو ما سماه فهد «الإيديولوجيا السامية» أو «التصورات السامية»(2)؛ هذا الإطار الذي ينهل من «مصدر قديم يجمع كلّ

<sup>(1)</sup> يقول توفيق فهد عند حديثه عن آدم: "ولقد أضاف الأثر إلى هذه المعطيات القرآنية الغائمة مجموعة من التدقيقات الفولكلورية لن نستخرج منها هنا إلا أكثرها تميزاً". ص262. ويقول أيضاً، معبراً عن هاجس الوضوح المنهجي الذي دفعه إلى تجاوز الاختلافات و"التناقضات"، وهو ما يعني تجاوز ما يغني الدلالة ويثري الرؤية: "إننا ندخل مجالاً الخيال فيه هو القاعدة والتناقضات متضاعفة عصية. ومهمتنا أن نستخرج من سديم الحكايات النشكونية (cosmogonique) الموجودة في التراث الإسلامي لوحة متجانسة معبرة. ولتحقيق ذلك، سنحاول تصنيف مجموعة المعطيات التي توفرها لنا مصادرنا وترتيبها". فهد، توفيق، (م.س)، ص243.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص240، و243، و245، و245... إلخ.

الساميين (1) ، ما يشجّعنا على الذهاب إلى ما وراء المصادر الكتابية عند تحليلنا لنصوص مدونتنا.

#### - القسم الثاني:

ومن الدراسات، التي تهمّنا أيضاً، ما اعتنى أصحابها بقصة آدم في حدّ ذاتها. ويمكن توزيع هذه الدراسات إلى مجالين بحسب نوع حضور آدم فيها: أوّلهما: الدراسات التي قامت على المقارنة بين نص التكوين الإسلامي ونص التكوين الكتابي، وثانيهما: الدراسات التي اهتمّ مؤلفوها بتحليل القصة كاملة دون الاكتفاء بمقارنتها بغيرها من القصص (2).

العظم، صادق جلال، "مأساة إبليس: نظرة جديدة إلى موضوع قديم"، مجلة على 196، مارة على 196، العدد 2، السنة 4، كانون الثاني/يناير-شباط/فبراير 1966م، ص52-52. والقمني، سيد محمود، الأسطورة والتراث، سينا للنشر، ط2، 1993م، ص29-52. Awn, P. J., Satan's Tragedy and Redemption: Iblis in Sufi Psychology, Leiden, E. J. Brill, 1983. Calasso, Giovanna, «Intervento di Iblîs nella creazione dell'uomo. L'ambivalente figura del "nemico" nelle tradizioni islamiche», Rivista. degli Studi Orientali, volume, XLV, (1970), p. 71-90. Chipman, Leigh N. B., «Adam and the angels: an examination of mythic elements in islamic sources», Arabica, XLIX, 4, 2002, pp. 430-450. Courtois, V., «The islamic conception of the Devil», Notes on Islam, Vol., VII, N° 1, March, 1954, pp. 2-12; N° 2, June, 1954, pp. 56-61; N° 3-4, Sept.- Dec., 1954, pp. 87-92. Declais, Jean-Louis, «La tenue d'Adam», Arabica, T. XLVI, Leiden, 1998, pp. 111-118.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص249.

<sup>(2)</sup> ينبغي أن نضيف هنا أنّ من الدراسات ما اعتنى أصحابها بجزء من حكاية آدم، ويمكن تفريع هذه الدراسات إلى فرعين: تلك التي تناولت عنصراً من عناصر قصة آدم، كالدراسات التي تناولت موضوعة (thème) إبليس، شأن دراسة صادق جلال العظم، أو القمني، أو عون (Awn)، أو كورتوا (Courtois)... إلخ. أو تلك التي تناولت موضوعة الملائكة التي قام بها شبمان (Chipman)، أو موضوعة لباس آدم التي قام بها جان لويس ديكلي (Jean-Louis Déclais)... إلخ. والنوع الثاني من هذه الدراسات تناول فكرة متعلقة بقصة آدم أو محوراً من محاورها، ما يجعل الدراسة قائمة على تحليل قصة آدم وحواء، ولكن من زاوية جزئية مثل دراسة الربيعو. انظر تباعاً:

#### المجال الأوّل:

ويمكن تصنيف الدراسات (1)، التي قامت على المقارنة بين النص

الربيعو، تركي علي، العنف والمقدس والجنس في الميثولوجيا الإسلامية، المركز
 الثقافي العربي، ط1، 1994م، ص28-49؛ وص73-127.

(1) من هذه الدراسات نذكر على سبيل المثال:

سليمان، حسن سليمان، الشيطان في الفكر الإسلامي من خلال القرآن والسنة النبوية، دار الهادي، بيروت، ط2، 2001م، الفصل: قصة آدم وحواء في المصادر السريانية ومقارنتها بالعهد القديم والقرآن الكريم، ص331-339. سالم، غسان سليم، محاور الالتقاء ومحاور الافتراق بين المسيحية والإسلام، دار الطليعة، بيروت، ط1، 2004م، ص284-298.

Anawaty, Georges, C., «La notion de "Péché Originel" existe-t-elle dans l'Islam?», Studia Islamica, XXXI-XXXII, 1970, pp. 29-40, Baring-Gould, Rev. S. M. A, Legends of the Patriarchs and Prophets and other old testament characters from various sources, American book exchange, N.Y., 1881, pp. 21-80. Katsh, Abraham. I., Judaism in Islam, Biblical and talmudic Background of the Koran and Commentaries, N.Y. 1954.Pedersen, J., «Adam», in E.I. 2<sup>nd</sup>, T I, pp. 181-183. Sidersky, D., Les Origines des Légendes Musulmanes dans le Coran et dans les Vies des Prophètes, Librairie Orientaliste, Paul Geuthner, Paris, 1933. Weil, G., The Bible, the Koran and the Talmud, or Biblical legends of the Mussulmans. Translated from the german with occasional notes, N.Y., 1863.

وينبغي أن نشير هنا إلى وجود صنفي ثالث من هذه الدراسات يعتني ببيان ما «جاء في كتب التفسير على اختلاف مناهجها [من] إسرائيليات كواذب، ومرويات بواطل، لا يحصيها العد». ونحن لا نعتني بهذه الدراسات لأنها تكاد تكرّر ما وُجد في مدوّنتنا من مادة تحكم على بعضها بالصحة، وعلى الآخر بالكذب، تحت سلطة موقف إيديولوجي يَعُدُّ كلَّ ما له علاقة بالنص الكتابي في نصوص القصص القرآني من الكذب المحض. وبين أنّ هذه الرؤية تلتقي بما سنراه في النوع القائم على الإلحاق، ولكن بطريقة معكوسة. ومن هذه الدراسات نذكر على سبيل المثال: أبو شهبة، محمد بن محمد، الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، مكتبة السنة، مصر، ط4، 1408هـ، ص 178-187. نعناعة، رمزي، الإسرائيليّات وأثرها في كتب التفسير، دار القلم، دمشق، دار الضياء، بيروت، ط1، 1390هـ/ 1970م. الذهبي، محمّد حسين، الإسرائيليّات في التفسير والحديث، مكتبة وهبة، القاهرة مصر، ط4، 1990م.

الإسلامي والنص الكتابي إلى صنفين؛ أولهما ما قام على إلحاق النص الأول بالنص الثاني، وثانيهما ما سعى إلى تبين مواطن الالتقاء والافتراق بين النصين:

\* عند النظر في مادة "آدم" في (دائرة المعارف الإسلامية)، نجد صاحب المقال يسارع بإلحاق ما أورده القرآن عن "آدم" وخلقه بالإنجيل أو بالتراث اليهودي أو الكنسي؛ إذ "يُبْحَثُ عن العناصر غير الإنجيلية في هذه الرواية [ما أورده القرآن عن آدم] في التراث اليهودي، وأحياناً في التراث الكنسي"<sup>(1)</sup>. وهو ما دفع صاحب المقال إلى استحضار النصوص المسيحية المنحولة (apocryphes) كنص (حياة آدم) (Vita Adami)، ونص (مغارة الكنوز) اليوبيلات، أو سفر التكوين الصغير. ولئن اعتنى بما جاء في الثقافة الإسلامية من نصوص حول آدم فإنّه حافظ، على الرغم من ذلك، على عملية الإلحاق تلك (1).

وتكاد ظاهرة الإلحاق هذه تكون أساساً لأدبيات استشراقية طغت في أواخر القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين. والمثال على ذلك كتاب سيدرسكي (Sidersky) «أصول القصص الإسلامي في القرآن وفي حياة الأنبياء»(3). يقول سيدرسكي معللاً دراسته هذه: «ولقد اقترح كليمونت هوارت [Clément Huart](4) على الكاتب [سيدرسكي نفسه] تحرير الرسالة

Pedersen, J., «Adam», in E.I. 2<sup>nd</sup>, T 1, pp. 181-183. (1)

Ibid, p. 182. (2)

Sidersky, D., Les Origines des Légendes Musulmanes dans le Coran et dans (3) les Vies des Prophètes, Librairie Orientaliste, Paul Geuthner, Paris, 1933.

ويشير سيدرسكي في معرض حديثه إلى بعض هذه المؤلفات، وممّا يذكره: Bell, Richard, The origin of Islam in its Christian environment, London, 1926. Gastfreund, Isaac, Mohamed nach Talmud und Midrasch, Wienn, 1877. Hartmig, Hirschfeld, Jüdische Elemente im Koran, Berlin, 1878.

انظر: . Sidersky, D., p. VIII.

<sup>(4)</sup> كليمون هوارت (Clément Huart) (1854-1925م)، عضو معهد الدراسات العليا، =

الحالية، والاجتهاد في البحث قدر المستطاع عن النصوص التي كانت معروفة زمن ظهور رسول العرب في الأوساط اليهودية والمسيحية. وهي نصوص قد يكون محمد والإخباريون المسلمون سمعوها وحفظوا بيسر الأقسام السردية منها» (1). ثمّ يعرض بعد ذلك قول نولدكه (Nöldeke)، الذي يواصل قول هوارت: «بيِّنٌ أنّ المقاطع الإنجيلية المحشورة في القرآن تعود إلى النشاط الشفوي الذي كان لليهود المستقرين في مدن الجزيرة العربية وللمسيحيين العرب. فمخبرو محمد قد استقوا حكاياتهم من الكتب غير القانونيّة للعهد القديم والجديد، ولاسيما الأدب الواسع للهجادة (Aggadah) اليهودية التي كانت واسعة الانتشار في زمن نشأة الإسلام» (2). وتكمن خطورة المختلف والإضافة، وتَعدُّ كلَّ ذلك «خطأ ارتكبه محمد أو معلمه المختلف والإضافة، وتَعدُّ كلَّ ذلك «خطأ ارتكبه محمد أو معلمه اليهودي» (3). غير أن انتباهنا إلى هذا الإلحاق المتكرر، وما قد يكشف عنه الليهودي» (3). غير أن انتباهنا إلى هذا الإلحاق المتكرر، وما قد يكشف عنه من مغالاة في تحديد مدى تفاعل الثقافة العربية الإسلامية مع نصوصها (القرآن والآثار النبويّة) ونصوص ثقافات وديانات سابقة (4)، لا ينبغي أن

كان يرافع في درسه في المعهد دفاعاً عن أطروحته التي ترى أنّه ينبغي أن نعرف أن
 مخبري محمد كانوا ينهلون من النصوص التوراتية والإنجيلية المنحولة...». انظر:

Sidersky, p. VII.
Sidersky, p. VII. (1)

lbid., p. 1. (2)

<sup>(3)</sup> lbid., p. 18. (3)

<sup>(4)</sup> يشير شبمان (Cnipman) إلى أنّ نصاً توراتياً منحولاً هو (Pirqe de-Rabbi Eliezer)، الذي يعود إلى القرن الثامن أو التاسع الميلادي (2 أو 3 للهجرة)، يحتوي على موادّ عديدة استقاها من النصوص الإسلامية. انظر:

Chipman, Leigh N. B., «Adam and the angels: an examination of mythic elements in islamic sources», Arabica. XLIX, 4, 2002, p. 432, note, 21. et p. 447, note 89.

وينبغي أن نسارع هنا إلى الإشارة إلى القول إنّ بعض الدراسات الحديثة قد خفّفت من غلواء ما يذكره بيدرسون وسيدرسكي، وهو ما يمكّن من النظر في تلاقح =

يعيقنا عن الاعتناء بالعلاقات التي أحدثتها نصوص الفكر العربي الإسلامي مع النصوص السابقة لها.

\* وإذا كان بيدرسون وسيدرسكي يندرجان ضمن خط إلحاق النص الإسلامي بالنص الكتابي، فإنّ قنواتي (Anawaty)، وغسان سليم سالم، وحسن الباش... إلخ، يقيمون مقارنة بين النص التوراتي والنص الإسلامي دون الوقوع في البحث عن مواطن نقل الثاني عن الأول وتكراره.

فقد قام عمل قنواتي على تناول النقطة الأساسية، التي تَعدّها الكنيسة الكاثوليكية عمودها الفقري، وهي القول به «الخطيئة الأصلية»، وسعى إلى تبيّن مدى حضورها في الإسلام. وتبيّن، من خلال النظر في القرآن وبعض التفاسير قديمها (مفاتيح الغيب للرازي) وحديثها (تفسير المنار لرشيد رضا)، وبالعودة إلى الغزالي في (إحياء علوم الدين)، وابن قيم الجوزية في (كتاب الروح)، أنّ الإسلام، وإن قبل القول بالسقوط الأصلي (Originelle الرول بالنقول بالخطيئة الأصلية التي ورثها الإنسان عن أبيه الأول مناقض تماماً لتعاليم الإسلام (1)؛ وتبيّن كذلك أنّ الصراع بين الخير والشر، الذي يرجع في رأيه إلى ثنائية الإنسان من مادة وروح، ليس نتيجة الخطيئة الأصلية؛ إذ الشيطان هو الذي يستغلّ هذا الازدواج للغواية؛ فقرار الشيطان بإغواء آدم جاء أثناء خلقه وقبل معصية الإنسان ربَّه.

ما نخرج به من هذا النوع الأوّل من الدراسات الخاصة بقصّة آدم الملاحظات الآتية:

1- إلى أيّ مدى يصحّ موضوعياً إلحاقُ النصّ الإسلامي، الذي يضمّ النصّ

<sup>=</sup> الأساطير بين الثقافات من ناحية، ويدفع إلى التثبت ممّا يقرّر من نتائج حول هذه المسألة من ناحية أخرى. انظر:

Heller, Bernard, «Adam», in E. J. 2<sup>nd</sup>, Keter Publishing House Ltd, N.Y., TI, pp. 374-375.

Anawaty, Ibid., p. 39. (1)

الديني (القرآنيّ منه والنبوي) والنصّ الثقافي، بالنصّ الكتابي دون غيره من العقائد والأساطير التي تسبقه؟

- 2- إلى أيّ مدى يصحّ موضوعياً كذلك إنكار فعل النصوص الكتابية وغير الكتابية في النص الإسلامي؛ ألسنا نقع بذلك في أخطاء منهجيّة جسيمة من حيث إنكار التفاعل الثقافي والحضاري بين النص الإسلامي والنصوص الدينية الأخرى؟
- 3- ولذلك كان من الضروري التحلّي بالأناة والصبر لفهم حدود التفاعل بين نصّ التكوين الإسلامي وما سبقه من نصوص، ومتى نقف عند النص الكتابي ومتى يجب تجاوزه إلى ما وراءه من نصوص. لقد «أشارت الدراسات المقارنة إلى أنّ قصة الخلق التوراتية متأثّرة بقصص الخلق الواردة في أدب ما بين النهرين، وأنّ قصة خلق الإنسان لها أصولها في أدب الشرق الأدنى القديم عامةً وبلاد ما بين النهرين خاصةً. ولعلّ الفارق الأساسي يكمن في ورود القصة في أدب الشرق القديم في ظلّ الوثنية الدينية وتعدّد الآلهة، بينما القصة التوراتية وردت في ظلّ التوحيد وعبادة الإله الواحد» (1).

## المجال الثاني:

أمّا الدراسات التي لم تعتنِ إلا بآدم فمتعدّدة الاهتمامات، ويمكن أن نقدّم عنها أمثلة نصنّفها، من خلال نوعيّة توجُّهِ كلّ دراسة إلى آدم، إلى ميدانين أوّلهما الدراسات الخاصة بالقرآن أساساً، وثانيهما الدراسات التي تجمع على قدم المساواة بين ما جاء عن آدم من آيات قرآنية وما قدّمته الثقافة الإسلامية من تآويل وأساطير:

\* يقترن الاهتمام بآدم في القرآن تارةً بالنظر في الحكاية من حيث النصوص المكوّنة لها والعلاقات الممكنة التي تجمع بينها، وطوراً باعتبارها

<sup>(1)</sup> سليمان، حسن سليمان، (م.س)، ص336، ص454.

ممثّلة للمخيال الإسلامي، و∧و ما يجعلها، في نوع ثالثٍ من الدراسات، موطنَ ثراء الرموز وفاعليّة التأويل:

- ومن الدراسات، التي درست آدم في القرآن من الزاوية السرديّة، دراسة محمد محمود (حكاية الخلق في سورة البقرة مع إحالات خاصة إلى نصوص الطبرى)(1). ويقوم عمله على عرض الآية، ثمّ ترجمتها إلى الإنجليزية، ثمّ التعليق عليها، فعرض ما تطرحه من قضايا. والملاحظ أنّه قسّم الحكاية إلى نَصّين: الأوّل سمّاه نصّاً أوّليّاً منه ينحدر النص الثاني الذي هو عبارة عن مجموعة من نصوص فرعيّة (sub-texts). والفرق بين النوعين أنَّ الأحداث في النص الأوَّلي تأتي متسلسلةً: أ ← ب ← ج ح .... في حين أنّ الأحداث في النصوص الفرعيّة تأتي متعاقبة أ ← د ← ز ← ط... وعلى الرغم من أنّ القرآن لا يتضمّن النص الأولى فإنّه يمكن لنا تركيبه بإعادة ترتيب كلّ النصوص الفرعيّة، وهو ما يجعل بعض عناصر النص الأولى ثانوية. وبقطع النظر عن القضايا التي تثيرها كلّ آية من آيات حكاية خلق آدم في سورة البقرة، خرجت دراسة محمد محمود بنتيجة تهمّنا بشكل كبير. يقول الباحث: «يمكن أن نعيد بناء الحكاية [حكاية الخلق القرآنية] بعزل هذه النصوص الفرعيّة [تلك التي تجعل للحكاية معنى سياقياً يربطها بالسورة التي اندرجت فيها]، وجمعها في سياق متناسق. إنَّ إعادة بناء هذا النص الضمني، هذا "النص الأولي"، سيمكّننا من أساس صلب لإقامة مقارنات ذات دلالة بين مختلف العناصر التي تصنع السرد»<sup>(2)</sup>.

- المثال الثاني يعضد دراسة محمد محمود في اعتنائه الحصري بالسرد، ولكنّه لم ينظر في سورة البقرة؛ بل في سورة طه، ولم يكتفِ بالاهتمام

Mahmoud, Muhammad, «The Creation Story in Sûrat al-Baqara, with special (1) reference to al-Tabarī's material: an analysis», Journal of Arabic Literature, XXVI, 1995, pp. 201-214.

الآيات المقصودة هي من الآية 30 إلى الآية 38.

Ibid., p. 214. (2)

بالجانب السردي؛ بل وظّفه للنظر في العلاقات بين الشخوص المكوّنة للحكاية مهتمّاً بالمخيال الإسلامي. وهذا المثال الثاني هو دراسة قاسمي العروسي (عبور المخيال والحكاية الكبرى في القرآن: حكاية آدم: سورة طه: الآيات 114-123)(1). وقد قام عمل قاسمي العروسي على تحليل البرنامج السردي للملائكة أولاً (ص32)، ولآدم ثانياً (ص33)، ولإبليس ثالثاً (ص35)، وذلك في إطار البحث عن منزلة آدم في السماء، ثمّ في الأرض، وبيان كيفية تحوّله من السلبية إلى الإيجابية. وعمله هذا مهمّ لتركيز نظره على آدم من حيث كون النص نصاً سردياً، وهو ما يسَّر تناوله سيميائياً، فتمكّن بذلك من النظر في العلاقات بين أطراف النص السردي وإطاريه الزماني والمكاني. وهذه الأطراف هي الله/آدم/إبليس. ولقد كان عمل العروسي مهماً كذلك لاستنتاجاته التي تتجاوز النواحي الأخلاقية—الفقهية العروسي مهماً كذلك لاستنتاجاته التي تتجاوز النواحي الأخلاقية—الفقهية السعودي والشافة الإسلامية. ولقد استفدنا من اتجاهه هذا، غير أنّ اقتصاره على القرآن جعل عمله محدوداً لا يستطيع اكتشاف الثراء الذي محليه آدم في الثقافة الإسلامية.

- وهذا الاهتمام الفلسفي الأنطولوجي يعضده الاهتمام بالرموز ودلالاتها في مثالنا الثالث، وهو دراسة عبد الله بونفور (الجنس والكلام والذنب في حكاية الأصل القرآنية)<sup>(2)</sup>، وقد اعتنى بسورة طه وسورة صوسورة البقرة، واهتم أساساً بالعلاقة الجامعة بين الله وآدم، وعَدَّها علاقة صراع يمثّل فيه إبليس حجر الزاوية. ولم يعتنِ الباحث بالتفاسير ولا بقصص القرآن إلا في حدود ضيقة جداً، فقد أحال على تاريخ الطبري، وعلى (عرائس المجالس) للثعلبي، وعلى ابن الجوزي، وعلى (الفتوحات المكّية)

Laroussi, Gasmi, «La traversée de l'imaginaire et le grand récit dans le Coran (1) (le récit d'Adam: Sourate XX, versets 114-123), Bulletin de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Oujda (1), Mai 1981.

Bounfour, A., «Sexe, parole, et culpabilité dans le récit coranique de l'origine», (2) Studia Islamica, 1995/I, (Juin), 81, pp. 43-70.

لابن عربي، وعلى كتاب (النور المبين في قصص الأنبياء والمرسلين) للجزائري.

وتتمثّل أهمية عمل بونفور في أنه يفتح الباب أمام العالم الجنسي في حكاية آدم، وذلك من خلال الانتباه إلى الدلالات ذات الطابع الجنسي لكلمات مثل «زوج» و«سكن» و«جنة» و«تلقى»، وإلى الدلالات الرمزية لكلمات مثل: الأرض والشجرة والصخر والسماء، أو لأفعال كالهبوط أو الغواية أو الزلل... وفتح هذا الباب في حكاية آدم يدعّم الانتباه إلى المبحث الأنطولوجي بعيداً عن الرؤية الأخلاقية الفقهية (١) من ناحية، ويقدّم إطاراً مرجعيّاً مناسباً لتبيّن دلالات الرموز التي تتحرّك في مختلف المجالات المكوّنة لأسطورة آدم الدينيّة من ناحية أخرى.

\* أمّا الميدان الثاني، الذي نجد فيه اهتماماً مباشراً بآدم، فتمثّله دراسة فادي (Vadet) (خلق الإنسان وتوليته عند أهل السنة أو حكاية آدم عند الكسائي) (2). وأهمية دراسة فادي في أنها تعالج نص الكسائي من حيث الربط بين الخلق والتكليف بالخلافة، وذلك في ضوء الصراع الباطني السلجوقي في القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي، وهذا الصراع دفع الكسائي، في رأي فادي، إلى إحياء سند سني مالكي يقوم على مبدأي الحكم والطاعة، وهما الظاهران في آدم وإبليس، وذلك لتحديد موقف سني من الصراع الذي كان دائراً بين الخوارج والشيعة في وقعة صفين (3). لم يكن الكسائي، في رأي فادي، يرغب في بيان الأسطورة الخاصة بالمسلمين حول الكسائي، في رأي فادي، يرغب في بيان الأسطورة الخاصة بالمسلمين حول المنائي، في رأي فادي، يرغب في بيان الأسطورة الخاصة بالمسلمين وأدم فحسب؛ بل في بيان المذهب الخاص بالسنة في سياستهم وأخلاقهم (4).

Bounfour, Ibid., p. 52. (1)

Vadet, J. C., «La création et l'investiture de l'homme dans le sunnisme ou la (2) légende d'Adam chez Al-Kisā'ī.», in Studia Islamica, XLII 1976, pp. 5-37.

Vadet, Ibid., p. 29. (3)

Vadet, Ibid., p. 6. (4)

ولئن كانت أهمية عمل فادي في أنّه نبّه إلى المسألة السياسيّة، وربطها بالنسبة إلى الكسائي بالصراع الشيعي السني عموماً، فإنّ ما ينقص عمله هو النظر في شخصيّة الكسائي ذاته؛ ذلك أنّ اعتبارَ القرن الخامس الهجري/ الحادي عشر الميلادي عصرَ الكسائي يتنافى وما جاء في نص الكسائي ذاته من إسناد بعض أحاديثه إلى ابن عساكر، الذي عاش في القرن السّادس الهجري/الثاني عشر الميلادي، إضافة إلى أن ما عَدّه فادي مزيّة للكسائي في انّه طرح سؤالاً حول من خلّف آدم عندما أعلنه الله خليفةً لم يكن مزيّة؛ لأنّ جميع المفسرين السنّة والشيعة قد تناولوا هذه المسألة في إطار التقابل بين آدم وإبليس.

وإذا كان عمل فادي قد تركز على الوظيفة السياسية لنص حكاية آدم عند الكسائي فإن كورنيلا شوك، في كتابها (آدم في الإسلام)<sup>(1)</sup>، قد اتجهت إلى معالجة القضايا الكلامية أساساً، معتنية بالمصادر السنية عموماً، والطبري بشكل خاص<sup>(2)</sup>. وقد مرّ عملها بمراحل هي:

- قسم عام تناولت فيه مادة عملها من أخبار وتفاسير وأحاديث وقصص الأنبياء، وتعرضت للرفض المعاصر للإسرائيليات ولعلاقتها بالأحاديث.
- خلق آدم، وذلك من خلال تتبّع حياة آدم كما جاءت في الحديث والتفسير وقصص الأنبياء، بالاعتماد على أشهر الروايات والنصوص (3)، ثمّ النظر في خطيئته وهو ما جعلها تتوقف عند مسألة «عصمة الأنبياء».
- نبوّة آدم، ويمثّل هذا القسم «الأطروعة المركزية للكتاب»(4). وتساءلت

<sup>(1)</sup> لم نستطع الحصول على عمل شوك، ولكن روبرتو توتولي Roberto Tottoli قدّم هذا انظر: العمل في دراسة له تقديماً يكشف عن أهم مراحله وعن المصادر التي درسها. انظر: Tottoli Roberto, «A proposito di un recente studio su Adamo nell 'Islam», in A. I. U. O. N., Vol. 55, N°4, 1995, pp. 437-445.

Ibid., p. 443, et 445. (2)

Ibid., p. 441. (3)

Ibid., p. 444. (4)

المؤلّفة فيه عن نبوة آدم ورسالته، وعن حديث الشفاعة (1)، وعن حديث المعراج، واستنتجت شوك أنّ نبوة آدم لم تصبح محلّ إجماع إلا بعد القرن الثاني الهجري/الثامن الميلادي، وذلك لارتباطها بمسألة العصمة، ما يطرح بالنسبة إلينا السؤال عن التأثير الشيعي في توجيه القول السني في هذه المسألة.

ولئن تركّز اهتمام كورنيلا شوك في (آدم في الإسلام) على المسائل الكلاميّة، فإن لقسطر رؤية أخرى في تناول أخبار تفاسير القرآن ومدوّنة علماء الحديث التي تخصّ خلق آدم؛ فقد مرّ اهتمام م. ج. قسطر بحكاية آدم بالمراحل الآتية:

- خلق آدم ووضعه في العالم (ص115).
- إبليس والجن السابقون لآدم (ص119).
  - آدم خلیفة (ص127).
  - خلق آدم في العالم (ص132).
    - خلق الله لآدم (ص135).
      - لغة آدم (ص140).
  - خلق حوّاء وأبنائها (ص143).
    - الشجرة المحرّمة (146).
      - الخطيئة (147).

وتبيّن أن قسطر قد تتبّع المراحل عينها التي مرّت بها الحكاية عند القصّاص والمؤرّخين والمفسّرين، وهو ما يحوّل عمله إلى نوع من التقرير العلمي حول مادّة عملنا؛ إذ لا يخرج، في أحيان كثيرة، عن تقديم النصوص وترجمتها. ومن هنا اكتسى عمل قسطر أهميّته البالغة بالنسبة إلينا، فالمصادر

<sup>(1)</sup> انظر ابن حبان أبو حاتم محمد بن أحمد التميمي البستي (ت 354هـ/ 965م)، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تح. شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1414هـ/ 1993م، ج14، ص393، الحديث رقم 6476.

المخطوطة التي عاد إليها كثيرة، وبعضها كان مفقوداً، شأن (مبتداً الدنيا وقصص الأنبياء) لإسحاق بن بشر<sup>(1)</sup>. ولقد كشف لنا عمله مدى اهتمام المستشرقين بموضوعة آدم من خلال قائمة المراجع التي أشار إليها في بداية بحثه. غير أن قسطر لم يهتم في دراسته بأمرين على غاية من الأهميّة هما فعل التاريخ في النصوص التي يدرسها؛ إذ نراه يرجع في المسألة الواحدة إلى مصنّفين يفصل بينهما زمن طويل شأن من عاد إليهما لبيان أن ما جاء في حوار الله والملائكة في سورة البقرة لم يكن استشارة بل إعلاماً (2). والأمر الثاني أنّه جمع بين المصادر السنيّة والمصادر الشيعيّة دون النظر في ما قام بين المذهبين من صدام تأويلي خصّ موضوعة آدم، وما ارتبط بها من قضايا.

ويمكن أن نرتب أهم ما نخرج به من هذه الدراسات، التي تناولت موضوعة آدم، في مرتبتين:

تخص أولاهما موقفاً يحسُنُ أن ننتبه إليه من المواد الإسلامية المتصلة بالأسطورة الدينية الخاصة بآدم. فقد أفادنا توفيق فهد ضرورة النظر في الأساطير الدينية السابقة للحضارة العربية الإسلامية، وأفادنا سيدرسكي من جهة، وأبو شهبة ومن في صفّه من جهة أخرى، ضرورة الحذر في تتبع التشابه بين ما تفصح عنه نصوص أهل السنّة ونصوص أهل العصمة، وبين ما نجده عند اليهود والمسيحيين ومن جاء قبلهم. وعلى الرغم من أن هذا الحذر من إلحاق سيدرسكي الأساطير الدينيّة الإسلاميّة بما سبقها، ومن اعتداد أبي شهبة بعدم الحاجة إلى هذه الأساطير وحقّة نتائجه، «الإسرائيليّات»، حذرٌ ضروريّ من أجل موضوعيّة البحث ودقّة نتائجه،

<sup>(1)</sup> يقدّم قسطر في الصفحتين الأوليين قائمة في المخطوطات التي اعتمد عليها ومن أهمّها تاريخ ابن يُنْغول، وسير الأنبياء وينسبه إلى محقّقه وهو آنون (Anon) وقصص الأنبياء المنسوب إلى الأصمعي، ومبتدأ الدنيا وقصص الأنبياء لإسحاق بن بشر... انظ : .114-113 Kister, pp. 113-114

Kister, p. 115. (2)

إلا أنّه لا يلغي الطموح العلمي إلى البحث عن أصل مشترك بين كل الأساطير الدينيّة.

- وتخصّ ثانية المرتبتين توجيهات منهجيّة ساعدتنا في رسم خطّة عملنا. فلئن ساعدنا تجنّب موقف الإلحاق (سيدرسكي) وموقف الانغلاق (أبو شهبة) على وضوح استراتيجيّة قراءتنا التاريخيّة، فإنّ الوجهة التي سار فيها فادي وقسطر في كيفية التعامل مع المادّة مع تعديلها وتعميق منطلقاتها، والوجهة التي سلكها القاسمي وبونفور مع توسيعها على غير سور القرآن، ساعدتا على اختيار القراءة التأويليّة التي تتناسب مع مادّة بحثنا.

#### 5- خطة البحث:

ولئن أعانتنا هذه الدراسات على ضبط مدوّنتنا، فَعَمِلْنَا على أن نجمع بين ما فرّقه بعضها (المصادر السنيّة والمصادر الشيعية)، فإنّها أفادتنا كذلك من زاوية المنهج والرؤية بأن اختبرنا منهج كلّ دراسة، ومدى عمق النتائج التي خرجت بها في فهم دور الأسطورة الدينية في الثقافة الإسلامية.

إنّ طبيعة مادّة عملنا ونوع العلاقات التي تقيمها الذات (ذاتنا) بها، لممّا يدفعنا إلى توخّي الحذر العلمي في تعاملنا معها، فكان لا بُدَّ من الاستفادة من المناهج العلمية المعاصرة في مقاربة مدوّنتنا. ويتمثّل الحذر العلمي في العمل على تحقيق الموضوعية، وذلك بالاستفادة ممّا يجعل التداخل بين الذاتي والموضوعي أضعف ما يكون، دون أن نضحّي بالدقّة العلمية في مسار البحث وفي نتائجه.

وتدفعنا إشكاليّتنا وطبيعة مادة مدوّنتنا إلى الاستفادة من المنهج التاريخي ومن المنهج التأويلي، ويدفعنا المنهج التاريخي إلى النظر في مفهوم التاريخ وما يتعلّق به من مفاهيم، مبيّنين كيفيّة استفادتنا منه؛ ويوجب علينا المنهج التأويلي النظر في مفهوم الرمز وما يرتبط به من رؤى، ساعين إلى اعتماد ما سيساعدنا في تحليل مدوّنتنا. ونحن لا نروم من خلال مقاربة مادة بحثنا أن

نطبّق منهجاً معيناً ممّا قد يجعل همّنا أن نبرز مدى دقّة هذا المنهج أو ذاك في التعامل مع الموضوع، فيغيب الموضوع لصالح اختبار علمي لمنهج ما، وإنّما مبدؤنا أن نجلّي، من جهة، العوامل التاريخية التي قامت عليها الأسطورة الدينية الخاصّة بآدم وحبكتها، سواء اهتممنا بنشأتها أم بتطوّرها، وأن نكشف، من جهة ثانية، دلالات رموزها وانتظامها وبعض معالم بنية المخيال الإسلامي التي تتولّد عن ذلك الانتظام.

والمنهج بوجو عام هو «وسيلة محددة توصل إلى غاية معينة... والمنهج العلمي [مثلاً] خطّة منظّمة لعدّة عمليّات ذهنيّة أو حسّيّة بغية الوصول إلى كشف حقيقة أو البرهنة عليها»(1). فهو تصوّر فكريّ مسبق للخطّة الواجب اتباعها(2). غير أنّ المنهج لا ينحصر في تحديد مراحل العمل والغاية التي

Largeault Jean, «Méthode», dans E.U. Harper, William, «Scientific method», in Encyclopedia of Philosophy, 2<sup>nd</sup> edition, Thomson Gale, U.S.A, 2006, Vol. 8, p. 682 et suite..

<sup>(1)</sup> مدكور، إبراهيم (إشراف)، المعجم الفلسفي، عن المجمع العلمي، الهيئة العامة للمطابع الأميريّة، القاهرة، 1403هـ/ 1983م، ص195.

<sup>(2)</sup> لالاند، أندريه، موسوعة لالاند الفلسفية، تعريب خليل أحمد خليل، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ج2، ص804. يثير تعريف لالاند هذا حرجاً إستمولوجياً يتمثّل في العلاقة التي تقوم بين الموضوع والمنهج الذي يدرسه، وقد أشارت الإضافة، التي جاءت في هامش تعريف المنهج، إلى ذلك عندما تساءلت: «أيمكن، قبلياً، تحديد منهج بمعزل عن تطبيقه، وصوغه مسبقاً واستعماله برنامجاً لعمليات إجرائية لا تبدأ إلا بعد صياغة قواعد المنهج، أم أن المنهج ليس له قيمة نافعة، ولا يمكن اكتشافه إلا من خلال عملية فعلية تكون منه بمنزلة التصميم المبسط إلى هذا الحد أو ذاك؟ « وعلى الرغم من أنّ الإضافة إلى ما قاله لالاند تقدّم الأمر في قالب موقفين متقابلين فإنّ واقع الممارسة يكشف، من جهة، أنّنا لا يمكن أن نقارب موضوعاً ما دون تصوّر مسبق لكيفية ذلك، ويفرض، من جهة أخرى، فتح الباب على إحداث تنويعات في ذلك التصور. إنّ القاعدة الإستمولوجية تفرض أن الموضوع هو الذي يفرض منهج مقاربته ويصوغ في النهاية المنهج الذي يلائم مادته. انظر: الزروقي، عبد المجيد، المنهجية أو البلاغة القانونية، التعبير عن التفكير، دار الكتب العلمية، لبنان، ط1، 2010م، ص1 وما بعدها.

يسعى إليها؛ بل يتحدّد أيضاً، وربّما أساساً، بما يكوّنه أو يمكّنه من الفعل تحقيقاً لخطّته، ووصولاً إلى غايته، إنّه يتحدد بما ينظم التفكير كما يقول أرسطو<sup>(1)</sup>. يوجب بيان منهج عملنا، إذاً، معرفة ما يستلزمه الموضوع من مقاربات، من جهة، والمراحل التي سيمرّ بها تحقيق هذه المقاربات من جهة أخرى. وسنكتفي في هذه المقدّمة بتقديم خطّة البحث التي تقوم على قراءتين متكاملتين هما: القراءة التاريخيّة والقراءة التأويليّة، مرجئين توضيح المعالم المنهجية لكلّ قراءة إلى حينه.

## أ- القراءة التاريخية:

نعني بالقراءة التاريخية تلك التي تهتم بالشروط التاريخية لتكوّن حكاية آدم، سواء كانت الشروط الخاصة بالتاريخ الخاص وهو التاريخ الإسلامي، أم الشروط الخاصة بالتاريخ العام الذي يشتمل على التاريخ الإنساني. وليس الاهتمام بشروط الوجود إلا محاولة لتبيّن الروافد التي ساهمت من قريب أو من بعيد في «نشأة» حكاية أبي البشر عند المسلمين أو «تحويرها». وتبرز قيمة هذا الاهتمام في الإجابة عن سؤال أساسي يتفرّع عنه سؤال آخر أكثر خطورة. أمّا السؤال الأساسي فهو: أكانت حكاية آدم عند المسلمين وليدة النص الديني قرآناً وسنة فحسب (كما تدّعي ذلك بعض المصادر المتأخرة شأن ابن كثير مثلاً) أم أنّها نتيجة روافد أكثر عمقاً وأشد تعقيداً؟ بعبارة أخرى: هل ما يردّده المسلمون في تفاسيرهم وتواريخهم وقصصهم الديني من الوحي والقول الإلهي أم هل هو وليد التفاعل الجدلي بين الإنسان والفضاء المعقد الذي يعيش فيه؟ ولئن اتّجه هذا السؤال إلى بعض المتمترسين داخل الثقافة العربيّة دفاعاً عن تفرّدها و«قداسة» كلّ ما يتعلّق بما المتمترسين داخل الثقافة العربيّة دفاعاً عن تفرّدها و«قداسة» كلّ ما يتعلّق بما تتنجه حول النصّ الديني، فإنّ السؤال الذي يتفرّع عنه وهو: إلى أيّ مدى ساهمت الثقافة الإسلاميّة في ثراء أساطير الخلق التي وصلت إليها؟ يتّجه إلى ساهمت الثقافة الإسلاميّة في ثراء أساطير الخلق التي وصلت إليها؟ يتّجه إلى

Ladrière, Jean, «Concept», dans E.U., Paris, 1984, Corpus 5, p. 259. (1)

المتمترسين خارج هذه الثقافة ممّن يرون أنّ الحضارة العربية الإسلامية كما «أخذت» نصها الديني إملاءً من بعض الرهبان، و«أخذت» أصول فقهها من القانون الروماني والقانون الفارسي، و«فلسفتها» من الفلسفة اليونانية، أخذت قصصها الديني وكلّ منتجات الخيال الديني من النصوص الدينيّة اليهوديّة والمسيحيّة أو من نصوص غيرهما.

ولقد استوجبت هذه القراءة التاريخية أمرين ضروريّين، أوّلهما: استحضار مستمرّ لإجابة الحضارات، التي سبقت الحضارة العربية الإسلامية، عن سؤال البداية الأولى للوجود الإنساني، وذلك بقصد الإمساك بما يكون قريباً منها، أو استعادة لها في المدوّنة الإسلاميّة. وثانيهما: تحليل الحضور التاريخي لهذه الحكاية في الثقافة العربية الإسلامية، ونعني بالحضور التاريخي مختلف الحكايات الجامعة لقصّة وجود الإنسان، وتطوّر هذا الحضور والعوامل التي ساهمت في تطوّره، فكان ديدننا ما يوجد من اختلاف بين نصوص مدونتنا على اعتبار أنّ الاختلاف هو ربّ المعنى، دون أن نغفل أنّ للتكرار أحياناً معنى في حدّ ذاته عائداً إلى اختلاف سياقاته الرمزية والسياسية.

## ب- القراءة التأويلية:

تستقصي القراءة التأويلية الدلالات التي تتضمّنها الحكاية ورموزها، وتتوسّل من أجل ذلك بجملةٍ من الأدوات، وهي في مجال عملنا نصوصٌ بالدرجة الأولى، للكشف عن المعاني الثاوية تحت المعنى البيّن الذي يعلن المتكلّم عن قصده، ويفترض أنّ السامع، أو المتلقي عموماً، قد فهمه قَبِلَهُ أم لم يَقْبَلْهُ. ولا تخضع المعاني الرمزية للقصد في معناه العام ضرورة، دون أن يعني ذلك خلوّها منه أو استعصاءها عنه، ولذلك انتمت الرموز إلى ما يسمّيه المحلّل النفسي اللاشعور، وعالِم تاريخ الأديان المقارن المقدّس، والفيلسوف المعنى المضاعف، والناقد الأدبى المعنى المحايث.

ويبقى السؤال الذي سيرافق كامل مراحل عملنا هو: كيف نحدد معنى الرمز؟ وَلِمَ نُعَيِّنُ هذا المعنى دون غيره؟ بلغة أخرى: كيف تتحدد دلالات

الرموز داخل ثقافة ما؟ وبقدر ما يبدو سؤالنا نظرياً يستعيد الموقف الفلسفي عينه الذي تقفه فلسفة التأويل عند ريكور حين تتساءل: كيف يتحدّد المعنى؟ وكيف نفهم حامله؟ وكيف نعامله؟ فإنّه كذلك سؤال عمليّ تطبيقيّ يريد أن يتبيّن مصادر دلالة الرموز ومدى «تطابق» هذه الدلالات معها.

ويوفّر لنا المنهج الألسني مخرجاً يتمثّل في التمييز بين المجال السياقي الخطي الأفقي والمجال الجدولي العمودي، وهو ما يعني أن ننظر في مرحلة أولى في نصّ مدوّنتنا من خلال سياقه الخاص (الكتاب وصاحبه) وسياقه العام (انتماؤه إلى الثقافة العربية الإسلامية)، ثمّ ننظر في مرحلة ثانية في دلالات الرموز في سائر الثقافات التي كان لها حضور مباشر أو غير مباشر أي عبر نصوصها أو عبر تصوّرات قديمة موروثة.

ومن هنا سنمرّ في تحديد دلالات الرمز بمراحل ثلاث:

- أولاها: النظر في دلالاته في النص الذي وظّفه، أو في نصوص أخرى تنتمي إلى المؤلّف نفسه أو إلى مؤلفي المرحلة التي ينتمي إليها صاحب النص.
- وثانيتها: النظر في دلالات الرمز في الثقافة العربية الإسلامية عموماً، بحثاً عمّا طرأ عليه من تغيّر، أو ما أصابه من ثبات، مكتفين بما له علاقة بإشكالية بحثنا.
- وثالثتها: البحث في دلالات هذا الرمز في سائر الثقافات السابقة أو اللاحقة، إن كان للبحث نفع يرجى في تفهم الرمز، وتفهم علاقة ما تنتجه الثقافة العربية بما جاء قبلها.

وتطمح هذه المراحل إلى غاية أساسية هي تصنيف الرموز الخاصة بحكاية آدم في الأفق عينه الذي تحرّكت فيه القراءة التاريخية؛ أفق البحث عن الرهانات التاريخية التي ارتبطت بالرموز في سياق علاقة الحضارة العربية الإسلامية بسائر الحضارات؛ ذلك أنّ التأويل في النهاية ينكبّ على نصّه بحثاً عن دلالة أصيلة تميّز هذا النص، وتقيم له حضوراً خاصاً أو هوية مميزة، مع إقامة حوار لا ينقطع معه.

ولكن، هل يمكن أن ندَّعي أنّنا؛ إذ نكشف المعنى الضمني أو المضاعف في الرمز، نكشف عما حمله فعلاً، أي إنّنا «نقتل» الرمز بإخراج المعنى من كهف المخيلة إلى شمس الوعي، فيتحوّل ما كان منذ قليل رمزاً إلى مجرّد كلمة أو مصطلح، أو أن يرقى -إن أسعفه الحظ- إلى حدّ المفهوم. يبدو أنّ الرمز يستعصي على ذلك، وهو ما يدفعنا إلى التساؤل المستمر عن يبدو أنّ الرمز يستعصي على ذلك، وهو ما ينقضي حتى بعد التوقف، وقتياً، عن النظر فيها واللهاث خلفها.

هكذا يمكن أن نضبط المخطط العام، الذي سيسير عليه عملنا، على مرحلتين، أولاهما: (وهي الباب الأوّل) القراءة التاريخية، وقد فصّلناها إلى فصلين كبيرين، أوّلهما: يهتمّ بتطوّر الحكاية عند أهل السنّة، وثانيهما: يعتني بتطوّرها عند الشيعة. وثانيتهما: (وهي الباب الثاني) القراءة التأويلية، وقد سعينا فيها إلى تحليل حكاية آدم بالنظر إلى وظائفها السرديّة. وقد وزّعناها على فصلين كبيرين، فكان الفصل الأوّل معتنياً بالبرنامج السردي الخاص بآدم في بادم في السماء، والفصل الثاني مهتماً بالبرنامج السردي الخاص بآدم في الأرض، وبيان العلاقات بين الفواعل، معتنين باكتشاف رموزها، والنظر في دلالاتها من جهة، ومقارنتها بما ورثته الإنسانيّة زمن الثقافة العربيّة الإسلاميّة من دلالات من جهة أخرى.



# الباب الأوّل

# حكاية آدم في الثقافة الإسلامية القراءة التّاريخيّة

#### المقدمة

سنعمل في هذا الباب على بيان ما أنتجته الثقافة العربية الإسلامية من أساطير دينية خاصة بآدم، وذلك بالجمع بين التعريف بها وإيراد نصوصها من ناحية، والتأريخ لها من ناحية أخرى، ولذلك سيتركز جهدنا في هذا الباب على فصلين أوّلهما تاريخ الحكاية عند أهل السنة، وسنهتم فيه بنشأة الحكاية ورهاناتها، وبتبلورها واستقرارها، وبالمآل الذي وصلت إليه، وسنحاول في الفصل الثاني التأريخ للحكاية الشيعية الإمامية منها والإسماعيلية. غير أنه لا بد، قبل ذلك، من تمهيد يعالج الإشكال المنهجي التاريخي في كيفية التعامل مع مدوّنتنا.

«إنّ التاريخ تسكنه الغرابة التي يبحث عنها، وهو يفرض قانونه على المناطق البعيدة التي يغزوها معتقداً أنّه يعيد إليها الحياة». (مشال دو سارتو)(1)

يتطلّبُ النظر في المنهج التاريخي، في حدود ما يهمّنا، الاعتناء بمسألتين هما: مفهوم التاريخ وما يرتبط به من معالجة مسألة الذاكرة والزمن التاريخي من جهة، والكتابة التاريخية وما تفرزه من قضايا أهمّها مسألة الحبكة (intrigue; plot) من جهة أخرى.

De Certeau, Michel, écrire l'histoire, 1er édition, Gallimard, Paris, 1975, p. 58. (1)

## 1-1- مفهوم التاريخ:

يعلن جلُّ الباحثين عن عسرِ تحديد مفهوم للتاريخ، وليس هذا العسر إلا لخطورة هذا العلم في فهم الإنسان وثقافته وفي تفسيرهما<sup>(1)</sup>، وتزداد هذه الخطورة عمقاً عند معرفة حاجة الإنسان إليه. فقد حُدِّدَ معنى التاريخ في الثقافة العربية الإسلامية من زوايا متعددة، فَنُظِرَ في مجاله وموضوعه وفائدته وغاياته (2)، وَتَرَدَّدَ الانتباهُ بين النظر في أحوال الأفراد وما ينجر عنها من تغييرات تُنسَبُ إليهم، وبين النظر في أحوال العمران البشري (3) وما يوحي به ذلك من الاهتمام بالحركات التي تشق المجتمعات وبالقوانين التي تنتظم أحوال المجتمع في ماضيه وفي حاضره وما قد يكشفه من استشراف

<sup>(1)</sup> التيمومي، الهادي، مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم في العالم الغربي من «النهضة» إلى «العولمة»، دار محمد على للنشر، سلسلة مفاهيم، تونس، ط1، 2003م، ص13. بن سليمان، فريد، مدخل إلى دراسة التاريخ، مركز النشر الجامعي، سلسلة علوم إنسانيّة، تونس، 2000م، ص25.

<sup>(2)</sup> الجبرتي، عبد الرحمن بن حسن (1167-1237هـ/ 1754-1822م)، تاريخ عجائب الآثار في التراجم والأخبار، دار الجيل، بيروت، (د.ت)، ج1، ص6. انظر أيضاً: التهانوي، محمد بن علي ابن القاضي محمد خامد بن محمد صابر الفاروقي الحنفي (ت بعد 1158هـ/ بعد 1745م)، موسوعة كشّاف اصطلاحات الفنون والعلوم، تح. علي دحروج، نقل النصّ الفارسي إلى العربية عبد الله الخالدي، الترجمة الأجنبية جورج زيناتي، سلسلة موسوعات المصطلحات العربية والإسلامية، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 1996م، ج1، ص365 وما بعدها. السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن بن محمد (831-202هـ/ 1427-1497م)، الإعلان بالتوبيخ لمن ذمّ أهل التاريخ، حققه فرانز روزنثال، ترجمة صالح أحمد العلي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1407هـ/ 1986م، ص16 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> ابن خلدون، أبو زيد ولي الدين عبد الرحمن بن محمد بن محمد (732-808هـ/ 1332-1406م)، المقدمة، دار القلم، بيروت، ط5، 1984م، ص35. انظر: الجابري، محمد عابد، العصبية والدولة: معالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلامي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت-لبنان، ط6، 1994م، ص91 وما بعدها.

للمستقبل يبتعد عن معنى الاعتبار «الوعظي» الذي يعنيه اهتمام بعض المؤرخين (1).

وتعني كلمة التاريخ معنيين مختلفين وإن كان كلّ واحد منهما لا يستقيم له وجود إلا بالآخر<sup>(2)</sup>؛ فالتاريخ من ناحية أولى الوقائع التي تمّت في الماضي أو الحاضر فهو الأحداث وتسلسلها ودواعيها، والتاريخ، من ناحية أخرى، إدراك هذه الأحداث والوقائع والإخبار عنها<sup>(3)</sup>، بالتحقيق فيها بمختلف المناهج التاريخية التي يتبنّاها المؤرّخ. ويبدو أنّ المعنى الثاني لكلمة تاريخ يحكم معناها الأوّل؛ فبقدر ما يبدو عليه المعنى الأول من موضوعية؛ إذ يشير إلى الأحداث والوقائع التي تمّت في الماضي أو تحدث في الحاضر، يحدّد المعنى الثاني زاوية نظر إلى هذه الأحداث؛ لأنّ معرفتنا بها معرفة من خلال عمل المؤرخ الذي يدرك ما حصل، أو ما رُوِيَ له، ثمّ يخبر عنه، ولا شك في أنّ المؤرخ الذي مرحلة أولى ثمّ في إخباره بعد ذلك ما يحكم فعل كتابة التاريخ.

ولقد عمل بعض المفكرين والفلاسفة على تبيّن أنواع الكتابة التاريخية من هذه الزاوية، فمنهم من ركّز نظره (شأن هيغل) على علاقة المؤرّخ بمادة

<sup>(1)</sup> ديورانت، ول (بالاشتراك)، دروس التاريخ، ترجمة علي شلش، دار سعاد الصباح، الكويت، ط1، 1993م، ص35-36. ويكشف فوكو عن معنى مثل هذه الرؤية للتاريخ؛ إذ يقول: "إن التاريخ... كان ذاكرة، أسطورة، ونقلاً للكلمة والمثل، موصلاً للتقاليد، وعياً نقدياً للحاضر، استشفافاً لمصير الإنسانية، استباقاً للآتي ووعداً بالعودة...». فوكو، ميشيل، الكلمات والأشياء، مركز الإنماء القومي، مشروع مطاع صفدي للينابيع ١٧، لبنان 1989-1990م، ص300. انظر أيضاً: فوكو، ميشيل، حفريات المعرفة، ترجمة سالم يفوت، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط1، 1986م، ص5 وما بعدها.

VEYNE, Paul, «Histoire», dans E.U., Paris, 1984, Corpus 9, p. 352. (2) انظر أيضاً: العروي، عبد الله، مفهوم التاريخ الجزء الأوّل الألفاظ والمذاهب، المركز الثقافي العربي، ط3، 1997م، ص33–34.

<sup>(3)</sup> السخاوي، (م.س)، ص19.

عمله وبمدى اقترابه منها، فهو يقسم أنواع التاريخ إلى ثلاثة، أوّلها: التاريخ الأصلي، وهو الذي يكون فيه المؤرّخ شاهد عصر على مادّة تاريخه، وثانيها: التاريخ النظري، وهو الذي يكون فيه المؤرّخ ناقلاً ما حدث في زمان مختلف عن زمنه، وثالثها: التاريخ الفلسفي الذي سينتهي بالمؤرّخ إلى أن يكون فيلسوف التاريخ لا مجرّد مؤرّخ ينقل الأحداث والوقائع (1).

غير أنّ لالاند يحدّد أنواع التاريخ من زاوية التمييز بين النظري والواقعي، فيتحدّد التاريخ بالواقعي مقابل الشعر عند اليونان، عندما يصف لنا المؤرخ ما حصل، في حين يصف الشاعر ما قد يكون صحيحاً<sup>(2)</sup>، أو هو يقابل العلوم النظرية والكوسمولوجية عند قورنو مثلاً<sup>(3)</sup>.

وإضافة إلى اعتبار مصطلح التاريخ ذا معنيين مركّبين، وإلى أنواعه بما هو علم إنساني، يوفّر عمل المؤرخ ملاحظتين أساسيتين لا يستقيم علم التاريخ أو فنّه من دونهما:

\* أولاهما: أنّ «لبّ التاريخ» النظر إلى الأحداث في تسلسلها وتعاقبها (4)؛ إنّه معرفة مختلف الأحوال المتحقّقة بالتتالي في الماضي (5) أو في الحاضر، وهذا يعني سعي المؤرّخ إلى إيجاد خيط أو خيوط قوّة تجمع بين الأحداث التي يذكرها، وهو ما يعني وجود، أو افتراض وجود، علاقاتٍ

<sup>(1)</sup> انظر في هذه الأصناف: هيغل، ف.، محاضرات في فلسفة التاريخ، الجزء الأوّل: العقل في التاريخ، ترجمة وتقديم وتع. د. إمام عبد الفتّاح إمام، ضمن المكتبة الهيجليّة، دار التنوير للطباعة والنشر، ط3، 1983م، ص32-41. انظر أيضاً: بن سليمان، فريد، ص9-14.

Taylor, Victor E., Winquist Charles E., Encyclopedia of postmodernism, London, (2) N.Y., 2001, p. 179 et suite.

<sup>(3)</sup> الالاند، أندريه، موسوعة الالاند الفلسفية، تعريب خليل أحمد خليل، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ج2، ص558 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> العروى، ص22.

<sup>(5)</sup> لالاند، ص560؛ Taylor, Winquist, Encyclopedia of postmodernism, p. 179.

ممكنة بين الوقائع المؤرّخ لها. ويحقّق المؤرّخ بهذا السعي غرضاً أساسيّاً من كتابته التاريخية وهي التفسير مع الحرص على أن يكون تفسيره مطابقاً لما يرويه من وقائع. إنّ رواية الأحداث لا معنى لها تاريخياً إذا لم يكن المؤرّخ على وعي بأنّ ما يقوله هو الحقيقة «خالصة».

\* ثانيتهما: أنّ التاريخ، بقدر ما يسعى إلى أن يكون تقريراً علمياً حقيقياً صحيحاً، يحقّق بينه وبين مادّة عمله علاقات مخصوصة ذاتيّة قد لا تخرج في النهاية عن العوائق الإبستمولوجية التي تقف أمام تحوّل كلّ علم من العلوم الإنسانية إلى علم «صحيح»، فكلّ كتابة تاريخية هي فعل في الماضي والحاضر، واختيار موجّه سواء كنّا على وعي بذلك التوجيه أم كنا على غير وعي به.

وتفتح الملاحظة التي تبني «الموضوعية»، والملاحظة التي تؤكّد «الذاتيّة»، باب سؤال أساسي يطرحه، بشكل علني أو مسكوت عنه، كلّ مباشر لعملية التأريخ، وهو: ما هي غاية الوقائع التي يترصّدها؟ أين مستقرّها ومنتهاها؟ ويحيل هذا السؤال إلى سؤال آخر لا يقلّ عنه أهمية وهو: كيف كان أمر بدايتها؟ وما هي الفواعل في انقداح تلك البداية وفي تمكينها من سلطان وقوة تجعلها قادرة على دفع الوقائع المعنية إلى الحركة والوجود، من ناحية، وإلى الغاية التي يرى المؤرخ أنّها تسير إليها من ناحية أخرى؟

تثير مسألتا البداية والنهاية مشكلة الزمن التاريخي، ويفتح الحديث عن الزمن التاريخي المجال للحديث عن الذاكرة وعن الكتابة والسرد والحبكة (intrigue; plot.).

## أ- الزمن التاريخي:

يتحدّد الزمن التاريخي على أنّه جسر جامع بين «الزمن الكوني» و «الزمن النفسي الحميمي» (1)، فهو زمن محكيّ يعيد تشكيل الزمن كما يتصوّره

Dosse, François, «Le Moment Ricoeur», dans Vingtième siècle, Revue (1) d'histoire, Année 2001, Vol. 69, N° 69, pp. 142-143.

أرسطو<sup>(1)</sup>، أو كما يتصوّره أوغسطين<sup>(2)</sup>، بوساطة وصلات (connextions) خاصّة به عند التصوّر أو عند الكتابة، وأهمّ هذه الوصلات «الزمن التقويمي» (générations) و «الأثر» (trace) و «الأثر» (générations) و «الأثر» (le temps calendaire) يحوّل الزمن التقويمي الزمن المعيش، الذي يتحدّد بذات الإنسان، إلى زمن كوني، ويجعل الزمن الكوني؛ ذلك الذي لا يمكن للإنسان أن يتدخّل في مجراه إنسانياً (4). ويمكّن مفهوم الأجيال من تمثيل العلاقة بين الزمن العام والزمن الخاص (5). أمّا الأثر الذي يمكن تشكيله من خلال الشهادات والأرشيف... فقادر على إعادة تشكيل الزمن؛ لأنّه يمثّل العلامة التي تدلّ على ما مضى فهو حاضر بقوّة في الحاضر، وهو أساس دلالة لم تعد موجودة (6).

وعلى الرغم من أنّ الزمن التاريخيّ يختلف عن الزمن الكونيّ والزمن النفسيّ، يمكن أن يتفرّع هو بدوره، شأن النوعين الآخرين، إلى الأبعاد الثلاثة المعروفة للزمن وهي الماضي والحاضر والمستقبل. وتفرّعه إلى هذه الأبعاد مخصوص، فإذا كانت هذه الأبعاد، بالنسبة إلى الزمن الكوني، غير ذات أهميّة لما يتميّز به من رتابة تتحقّق عبر التعاقب، وإذا كان الزمن النفسي أو الحميمي قد تتداخل فيه هذه الأبعاد، خصوصاً عند المريض النفسي، كما بيّن ذلك فرؤيد في تحليله لحلمي هانز الصغير ودورا، فإنّ الزمن التاريخي تحضر فيه هذه الأبعاد عبر السرد، فإذا الماضي له حاضره وهو الذاكرة، وإذا المستقبل له حاضره كذلك وهو الرؤيا، وإذا الحاضر ذاته متشكّل من خلال هاتين اللحظتين.

Ricoeur, Paul, Temps et Récit, T.3, Editions du Seuil, T1, p. 66 et suite. (1)

Ibid., T1, p. 21 et suite. (2)

Ricoeur, Paul, Temps et Récit, T.3, Editions du Seuil, novembre 1985, p. 190 et (3) suite.

Ricoeur, Paul, Temps et Récit, T3, p.197. Dosse, François, ibid., p. 143. (4)

Dosse, François, ibid., p.143. Ricoeur, Paul, Temps et Récit, T.3, p. 198 et suite. (5)

Dosse, François, ibid., p.143. Ricoeur, Paul, Temps et Récit, T.3, p. 217 et suite. (6)

## ب- الزمن الذاكرة:

إنّ صلة الزمن التاريخي؛ إذ يفتح باب الماضي، بالذاكرة صلة حيويّة؛ ذلك أنّ الماضي، الذي هو مجال نظر المؤرّخ سواء الماضي البعيد أم الماضي القريب، لا يمكن ملاحظته بل تذكّره، ما يجعل الذاكرة فاعلة في كلّ المجالات التي يتحرّك داخلها المؤرّخ سواء كانت هذه المجالات الوثائق، وما في معناها كالشهادات والحفريات والآثار...، أم كانت كيفيّة تنظيم كتابته وتأريخه.

وهذا ما يجعل الذاكرة حاملةً علامة الزمن، وبها لا يمكن أن نحفظ حكمة القدامى، عبر ما تتركه لنا الكتابة فحسب؛ بل يمكن إعادة تشكيل صورتنا عن ماضيهم، وذلك لما توفّره الذاكرة من إمكان النظر في آثارهم سواء المرئيّة منها أم غير المرئيّة؛ أي سواء اندرجت داخل مجال الوثيقة أم اندمجت في ذواتنا باعتبارنا الأجيال اللاحقة التي تحمل إرث الأجداد.

وعلى الرغم من أنّ «آفة العلم النسيان»، كما يقدّمه تصوّر القدامى للعلم والمعرفة التي تحتلّ فيها الذاكرة محلّ الصدارة، فإنّ علم النفس التحليلي يقدّم لنا صورة أخرى عن علاقة الذاكرة بالوعي، ومن ثُمَّ بالكتابة؛ ذلك أنّ علم المريض في التحليل النفسي تكمن في الذاكرة (جماعيّة كانت أم فردية) التي تشقّ عوالم المكبوت فتُحِلُّ في الوعي ما يحوّله من الحالة العاديّة إلى المرض فهي على هذا ذاكرة مجروحة (1)، ولن يشفى المريض إلا بالنسيان، ما يعني أنّ النسيان سيكون جسر التذكّر السليم، جسر التذكّر الذي يقوم على الوعى والذي ينتج المعرفة والعلم.

هكذا تكون الذاكرة، التي يحضر من خلالها الغائب (الماضي)، استعادة له ونسياناً في الوقت نفسه؛ استعادةً لأنّها تقدّم آثاره (traces)، ونسياناً لأنّها تقدّمه كما تراه في ذاتيّتها، وكما يتشكّل عبر كتابتها، إنّ للذاكرة صورة عن الغائب تختلف -لا ريب- عن الصورة التي كانت له عند من سبق المؤرِّخ،

Dosse, François, ibid., p. 143. (1)

وقد تختلف عند من سيلحق به من المؤرّخين. ويظهر هذا النسيان وتلك الاستعادة من خلال فعل الكتابة التاريخيّة التي تتحقّق عبر بنية سردية تتكوّن في وحداتها الدنيا من «الجمل السرديّة» ومن «التعاقب الحدثي»(1).

#### 1-2- الكتابة التاريخية والسرد:

إن التاريخ (لا يلتقي أبداً بشكل تام مع الطريقة التي تمسكه بها اللغة أو التي تشكّله بها التجربة، (فرانسوا دوس)<sup>(2)</sup>

"يحدّد ريكور إبستمولوجيا للتاريخ يكون طموحها والعقد الذي تبرمه مع قارئيه أن يصل إلى درجة الحقيقة عبر الكتابة" (3). ولكن هل يمكن للكتابة التاريخية أن تصل إلى الحقيقة؟ أليس تأكيد الذاتيّة في عمل المؤرّخ (4) تأكيداً على أنّ الكتابة التاريخيّة تقدّم نوعاً من الحقيقة لا «الحقيقة» بإطلاق؟

تمرّ عمليّة التأريخ بثلاث مراحل، أولاها: مرحلة تمحيص الوثائق والبحث عمّا حدث فعلاً، إنّها مرحلة الانفصال عن الذاكرة، والنظر في ما يربطنا بالماضي، وثانيتها: مرحلة الفهم والتفسير، وثالثتها: مرحلة التمثيل التاريخي (قو التمثيل التاريخي [هو] هدف المعرفة التاريخيّة التي تندرج أيضاً ضمن عَقْدٍ يتّخذ من خلاله المؤرّخ شخوصاً ووضعيّات وجدت قبل أن تبدأ عمليّة السرد موضوعاً له. التمثيل هنا مختلف عن التمثيل الذي يوجب مرجعاً للنصّ التاريخي» (6).

Ricoeur, Paul, «L'histoire comme récit», dans La Narrativité, receuil préparé (1) sous la direction de Dorian Tiffeneau, Editions du centre national de la recherche scientifique, Paris, 1980, pp. 9-10.

Dosse, François, op., cit., p. 146. (2)

Dosse, François, ibid., p. 139. (3)

Dosse, François, ibid., p.139. Ricoeur, Paul, Histoire et vérité, Cérés Editions, (4) 1995, p. 27 et suite.

Dosse, François, ibid., pp. 139-140. (5)

Dosse, François, ibid., p. 140. (6)

عبر فاعليّة الذاكرة وفعل الكتابة التاريخيّة يتحوّل الزمن التاريخي إلى زمن سرديّ يمكن تفصيله إلى موقفين منفصلين يحتوي أوّلهما على الملفوظ أو المروي (énoncé)، ونجد فيه الحدث الموصوف من ناحية، والحدث الذي يتمّ على أساسه وصف الحدث السابق من ناحية أخرى، وثانيهما التلفّظ (énonciation)، وهو الذي يحضر فيه فعل الراوي أو المؤرّخ (ثا، ما يحوّل التاريخ (story; histoire) إلى سرد وحكاية (story; histoire).

يفترض هايدن وايت (Hayden White) أنّ سجلّ المؤرّخ؛ ذلك الذي يحتوي على آثار الماضي، لا يختلف بشكل جذريّ في مستوى بنيته السرديّة عن سجلّ الحكاية الخياليّة (fiction)<sup>(2)</sup>. ولكن أليس المؤرّخ عالماً؟ ألا يسعى إلى تجاوز ما يربط ميدانه بالخيال؟ أليس طموح القول التاريخي أن يكون في صرامة القول في العلوم الطبيعيّة؟

يذكر ريكور أنّ التساؤل حول البنية السرديّة للكتابة التاريخيّة قد انبثق من الجدل حول الأنموذج الذي اقترحه همبل حول تناظر وظيفة القواعد العامة بين العلوم الطبيعية والتاريخ، فكان أن عمل على إخراج التاريخ من مهمّته الأساسيّة، وهي إيراد ما حدث في زمن ما، وتحرّي الحقيقة في ذلك. ويطرح ريكور السرد باعتباره الأنموذج الموازي لما جاء به همبل. ويكمن الفرق بين المؤرّخ وعالم الطبيعة في أنّ العالم يستخرج من دراسة الطبيعة قوانين تنظّمها، في حين يوظف المؤرّخ القوانين ولا يستنبطها في عمله، ولذلك يمكن لهذه القواعد أن تبقى ضمنيّة، أو يمكن أن تكون منتمية إلى ميادين متنوّعة جدّاً بين العالمية والخصوصيّة (3). إنّ مهمّة المؤرّخ وعالم ميادين متنوّعة جدّاً بين العالمية والخصوصيّة (3).

Dosse François, ibid, p. 143. (1)

White, Hayden, «The metaphysics of narrativity: time and symbol in Ricoeur's (2) philosophyy of history», in On Paul Ricoeur: Narrative and interpretation, edited by David Wood, Routledge, London, N. Y., 1991, p. 151. Dosse, François, ibid, p. 141.

Ricoeur, Paul, «L'histoire comme récit», p. 7. (3)

الطبيعة هي فهم الظاهرة وتفسيرها، ولكنّ المنافسة الإبستمولوجيّة بينهما، كما يقول ريكور، لا ينبغي أن تتركّز على طبيعة التفسير في الكتابة التاريخيّة؛ بل على وظيفتها. في «ليس المهمّ أن نعلن ما إذا كانت بنية التفسير مختلفة، ولكنّ المهمّ أن نعلم في أيّ نوع من الخطاب تعمل هذه البنية التفسيريّة»(1).

يعمل التفسير في الكتابة التاريخية ضمن بنية خطابية سردية (2)، فما هي خصوصية الخطاب السردي؟ يمكن الإجابة على ذلك من خلال النظر في «الجمل السردية»، وفي الخطاب السردي.

تقوم "الجمل السرديّة" بالربط بين حدثين وفق شرطين: أوّلهما: أن يكون الحدث الثاني لاحقاً بالأوّل، وثانيهما: أن يكون الحدثان سابقين لحكاية المؤرّخ<sup>(3)</sup>. ويُحَدَّدُ الحدث بالنظر إلى مدى مساهمته في تحقيق معقوليّة الحكاية. تصف الجملة السرديّة حدثاً (أ)؛ بالرجوع إلى الحدث (ب) الذي يأتي في مستقبل الحدث الأوّل، ولا يمكن أن يكون معلوماً لحظة وقوعه، وهو ما يفيد أنّ "الشرط الكافي لحدث ما يمكن أن يتوافر في زمن متأخّر عن الحدث ذاته"<sup>(4)</sup>؛ وهو ما يعني أنّ الحاضر، كما يقول وايتهيد (Whitehead)، "سيكون منهاراً ومعدماً من مضمونه الخاص لو فُصل عن المستقبل"<sup>(5)</sup>؛ وهو ما يعني أيضاً أنّ المؤرّخ يكوّن فكرته عن الأحداث السابقة بالنظر إلى ما يعرفه من أحداث لاحقة (6)، فكلّما تأخر زمن نظرنا في الحدث أصبحت رؤيتنا له أثرى، وليس هذا الثراء إلا لتعدّد واختلاف

Ibid, p. 8. (1)

Dosse François, ibid, p. 144. (2)

Ricoeur, Paul, «L'histoire comme récit», p. 8. (3)

ibid, p. 10. (4)

ibid, p. 10. (5)

ibid, p. 10. (6)

الروابط والرؤى التي تحيلنا على الحدث الذي نؤرّخ له. إنّ الاختلاف والتنوّع في المجال الذي يعتني به المؤرّخ هو الذي يولّد عنده معنى ما ينظر إليه، ما يعني أنّ التفسير النهائي لحدثٍ ماض لا سبيل لقيامه.

ولكنّ الجملة السرديّة ليست حكاية؛ إذ هي تحتاج إلى الانتظام في تعاقب مخصوص يحوّل حديثنا عنها من حديث عن جمل منفصلة إلى حديث عن خطاب سردي. يميّز ريكور بين الحكاية (histoire raconté/story) ومتابعة الحكاية (suivre une histoire) الحكاية تصف مجموعة متلاحقة من الأحداث والتجارب قامت بها مجموعة معيّنة من الشخوص الواقعيين والخياليين (1)، في حين أنّ متابعة الحكاية تعني «فهم الأحداث والأفكار والعواطف المتلاحقة باعتبارها ممثلة لوجهة معيّنة» (2)؛ وهو ما يوجب على والعواطف المتلاحقة باعتبارها ممثلة لوجهة معيّنة) وهو ما يوجب على وبين الحكاية والراوي من ناحية، وبين الحكاية والراوي من ناحية أخرى. فكما يوجب فهمُ الحكاية اكتشاف وجهة نظر الراوى التي يعرضها علينا.

#### الحبكة (intrigue):

يستعيد ريكور مفهوم الحبكة من حقل النقد الأدبي، ويوظّفه ضمن استراتيجيّة قراءة فعل المؤرّخ، بما هو كتابة تتوسّل بالسرد إغناءَ التجربة الزمنية للإنسان، ويرى أنّ الحبكة «توحّد كلّ عناصر الحكاية، فتربط بين الأسباب والدوافع وأعمال الفواعل بالأحداث والعوارض والظروف في وحدة متناسقة. إنّ الحبكة تؤلّف الأعمال والأحداث بل والزمن، وتجعلها متداخلة ومحدّدة ضمن مجال موحّد هذا المجال الذي يقول شيئاً مختلفاً عمّا تقوله الوحدات منفردة»(3). إنّ التمييز بين الحكاية ومتابعتها، والتمييز بين

ibid, p. 11. (1)

ibid, p. 11. (2)

Kaplan David, M., «Ricoeur Paul»; in encyclopedia of philosophie, 2<sup>nd</sup> edition, (3) Thomson Gale, USA, 2005, T8, p. 463.

الرواية وفهم المروي، لا يمكن أن يتوافرا خارج الحبكة؛ فالحبكة هي الواسطة التي تضمن، كما يقول ريكور، أن يكون معنى التجربة الإنسانية للزمن محسوساً؛ إذ يؤدي الحَبْكُ (mise en intrigue) دور المشغّل الذي يربط بين الأحداث المختلفة، وهو يعوّض علاقة العليّة في التفسير الفيزيائي، ولذلك هو مفروض على كلّ مؤرّخ حتى ذلك الذي يسعى إلى الابتعاد قدر الإمكان عن الطابع السردي الكلاسيكي للأحداث (1).

ويبدو مفهوم الحبكة مهماً عند مقارنته بالاستعارة الحيّة كما يعرضها ريكور، فإذا كانت الاستعارة «صلة إسناد جديدة»؛ إبداع معنى جديد، بعد تبصّر في إدراك المتشابهات، أو المتقاربات، أو المتقابلات... فإنّ الحبكة أيضاً استخراج معنى جديد من جملة من الأحداث والوقائع المتباعدة، ونحن مع الاستعارة والحبكة مع الفهم سواء كان «إدراك الدينامية التي بفضلها ينبثق منطوق استعاري وصلة دلالية جديدة من حطام الصلة الدلاليّة كما تبدو في قراءة حرفية للجملة»، أم كان «إدراك العمليّة التي توحّد، في فعل واحد كامل وتام، المزيج المتنوّع المكوّن من الظروف والغايات والوسائل والمبادرات والتفاعلات وانقلاب الحظ وكلّ النتائج غير المقصودة الصادرة عن الفعل البشري»(2).

ولئن كان النظر في الوقائع وتصنيفها وترتيبها بشكل تعاقبي متسلسل من مهام المؤرخ المحترف، سواء كتب تاريخاً أصلياً أم تاريخاً نظرياً، بحسب عبارات هيغل، فإنّ النظر في البداية والنهاية من شأن فيلسوف التاريخ، الذي يبحث عن معنى تسلسل تلك الوقائع. وهذا البحث عن المعنى الكلى يحوّل

Dosse François, ibid, p. 144 et suite. (1)

<sup>(2)</sup> ريكور، الزمان والسرد، ترجمة سعيد الغانمي وفلاح رحيم (عن الترجمة الإنجليزية)، وراجعه عن الفرنسية جورج زيناتي، دار الكتاب الجديد المتحدة، كانون الثاني/يناير (جانفي)، 2006م، ج1، ص15. انظر:

Ricoeur, Temps et récit, Seuil, TI, p. 11.

خطاب المؤرخ إلى خطاب آخر بحسب الموقف الأولي الذي يتّخذه من مادة بحثه:

هكذا نرى أنّ كتابة التاريخ قائمة على مفهوم للزمن يقسّمه إلى مراحل متعاقبة، إضافة إلى قيمة المجال أو المكان الذي تمّت فيه الوقائع، ومن هنا يكون التاريخ نظراً في ما قام به الإنسان في زمان ومكان معيّنين، وهو نظر يحدده التفاعل الجدلي بين هذه العناصر الثلاثة، وتكون غاية التاريخ عندئلا فهم قيمة الأحداث وتفاعلها مع الفكر الإنساني أكثر من معرفة الأحداث في حدّ ذاتها. ومن هنا تبرز مهمّة المؤرّخ على أنّها دراسة آثار الماضي من أجل فهم حاضره، وهو ما يعني كذلك إعادة بناء الماضي وإعادة بناء التاريخ. وننتبه في إعادة بناء الماضي إلى إعادة تركيب المتذكّر بحثاً عن الخفيّ والمسكوت عنه، شأن ما يقوم به المحلل النفسي، وذلك بالبحث عن مختلف الحبكات التي تنتظم داخلها الأحداث والوقائع، موظّفين الجزئي في رسم صورة كليّة جامعة عن التاريخ الذي يعنينا.

إنّ التاريخ حكاية وقائع يسعى السارد فيها إلى تصنيفها وفق مبدأ أو مبادئ تسبق عملية السرد ذاتها؛ إنّه خطاب باعتباره واقعة لغوية (1)؛ أي هو، من ناحية، الكلام الذي يذكر فيه صاحبه أشياء ويسكت عن أشياء، ويعجز عن الحديث عن أشياء أخرى، إنّه، شأن أيّ خطاب آخر، كلام منطوق أو مكتوب، يتضمّن مسكوتاً عنه، وما لا يمكن التفكير فيه والتعبير عنه (2). وهو، من ناحية أخرى، «مقطع لغوي يعكس الجانب الاجتماعي والإبستمولوجي والبلاغي لممارسات جماعة ما، أو هو سلطة اللغة لجعل هذه الممارسات منعكسة عن جماعة ما، ومؤثّرة فيها، أو مكرهة على

<sup>(1)</sup> ريكور، بول، نظرية التأويل: الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط2، 2006م، ص34.

Kocku, von Stuckrad (Editor), The Brill Dictionary of Religion, p. 516 et suite. (2)

إتيانها» (1). وضمن تلك الأبعاد الثلاثة، وهذا الفهم الفوكوني، نتعامل مع مدوّنتنا.

\* \* \*

Taylor, Encyclopedia of postmodernism, p. 101 (1)

انظر أيضاً: فوكو، حفريات المعرفة، ص25.

## الفصل الأوّل

# آدم في المدوّنة السنّيّة

#### المقدّمة:

يهتم هذا الفصل بحكاية آدم كما صاغتها النصوص السنية، سواء كانت الصياغة صياغة كاملة (أسطورة جامعة) أم صياغة جزئية (مقاطع أسطورية). وهو يسعى بهذا الاهتمام إلى رسم أهم المراحل التي مرّت بها الحكاية في تاريخ الثقافة العربية الإسلامية.

وتمرّ حكاية آدم عند أهل السنة بثلاث مراحل تتحدّد بحسب مقياسين يتمثّل أوّلهما في مدى الاختلاف إضافة أو حذفاً بين الحكايات الجامعة، ويتحدّد الثاني في نوع العلاقات التي توجد بين مختلف مشارب الحكاية وروافدها. ويمثّل الطبري المرحلة الأولى مع انتساب ابن وهب ومقاتل والأزرقي ممّن جاؤوا قبله، والمقدسي وأبي الشيخ ممّن أتوا بعده إليها. ويمكن اعتبارها مرحلة البحث عن حكاية آدم وعن الأسطورة الجامعة التي ستعبّر عنها المرحلة الثانية. ويقوم الثعلبي والكسائي طرفين يحدّان المرحلة الثانية؛ يقف الثعلبي على بدايتها، ويقف الكسائي على خاتمتها، دون إغفال ابن عساكر في (تاريخ دمشق)، وبدرجة أقلّ ابن الجوزي في تاريخه أسطورة آدم الدينيّة عند أهل السنّة أسطورة تكتمل فيها عناصرها الدراميّة

وجهازها الرمزي الذي غذّاه المخيال الإسلامي، وحدّد له وظائفه الأساسيّة. أمّا المرحلة الثالثة فَعَلَمُهَا ابن كثير بتاريخه وتفسيره، يعضده فيها السيوطي بدرّه المنثور، وفيها يستعيد هذان العلمان المرحلة الأولى مع إضافة مهمّة تقوم على حماية الدين والثقافة والمذهب، بعد أن قامت مرحلة الطبري على إغناء الدين والمذهب بما وفّرته المرويّات من ناحية، وثقافة العصر من ناحية أخرى، من مادّة أسطوريّة. ويؤثّث هذه المرحلة، إلى جانب ابن كثير والسيوطي، ابن إياس الحنفي، وعبد الملك بن حسين العصامي، اللذان سعيا إلى جمع كلّ ما وصل إليهما من نصوص عن آدم في أفق استراتيجيّة أخرى غير استراتيجيّة ابن كثير تسبق فيها المتعة الفكرة والخيال الجدال.

## 1- مرحلة الطبري:

ليس الطبري، هنا، إلا العلامة الجامعة لما تميّزت به نصوص هذه المرحلة. وقد سبقه إلى الإجابة عن سؤال خلق الإنسان الأوّل إخباريّان هما: وهب بن منبّه (124هـ/ 748م)، ومحمد بن إسحاق (151هـ/ 768م)، ومفسّر هو مقاتل بن سليمان (150هـ/ 767م)، غير أنّهم لم يمثّلوا عقبة وقف عندها الطبري؛ بل لقد امتدّ نظره أيضاً إلى ابن عبّاس وابن مسعود وغيرهما من "صحابة النبيّ»، أو ممّن أصبحوا من أهل القول الفصل في محاولةٍ لجمع شتات الأخبار التي تردّدت في القرون الثلاثة الأولى للحضارة العربية الإسلامية.

وسنعمل على التأريخ لحكاية آدم من خلال تتبّع تطوّر مياثم ثلاثة هي: خلق آدم، وخطيئته، واقتتال ولديه هابيل وقابيل، وذلك حتى نستطيع بعد ذلك رسم خطة تطور الحكاية بتركيز أكبر وصورة أوضح.

## أ- في خلق آدم:

يعرض الطبري روايةً جامعة لخلق آدم ينسبها إلى ابن عبّاس لا تعبّر عمّا قاله ابن عبّاس بقدر ما تعبّر عمّا وصل الطبري من مياثم تخصّ أسطورة آدم

الدينيّة؛ ذلك أنّنا لم نجد لهذه الرواية الجامعة أثراً قبل القرن الرابع (1). ولذلك سنتّخذ حكاية ابن عبّاس منطلقاً في تحليل خلق آدم، مهتمّين بما أضافته رواية الطبري إلى ما جاء قبلها عند ابن منبّه، ومقاتل، والأزرقي، وما أضيف إليها ممّن جاء بعدها عند المقدسي وأبي الشيخ.

## يقول الطبري:

«1- فرُوى عن ابن عباس في ذلك... قال: كان إبليس من حي من أحياء الملائكة يُقال لهم الجن خلقوا من نار السموم من بين الملائكة، قال: وكان اسمه الحرث، قال: وكان خازناً من خزان الجنة. قال: وخلقت الملائكة كلِّهم من نور غير هذا الحي. قال: وخلقت الجن الذين ذُكروا في القرآن من مارج من نار، وهو لسان النار الذي يكون في طرفها؛ إذ ألهبت. قال: وخلق الإنسان من طين، فأول من سكن الأرض الجن، فأفسدوا فيها، وسفكوا الدماء، وقتل بعضهم بعضاً. قال: فبعث الله إليهم إبليس في جند من الملائكة، وهم هذا الحي الذين يُقال لهم الجن، فقتلهم إبليس ومن معه حتى ألحقهم بجزائر البحور وأطراف الجبال، فلمّا فعل إبليس ذلك اغترّ في نفسه، وقال: قد صنعت شيئاً لم يصنعه أحد. قال: فاطلع الله على ذلك من قلبه، ولم تطلع عليه الملائكة الذين كانوا معه، فقال الله للملائكة الذين معه ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾، فقالت الملائكة مجيبين له: ﴿ أَجُّعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾ كما أفسدت الجن وسفكت الدماء، وإنما بعثنا عليهم لذلك، فقال ﴿ إِنَّ أَعْلُمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ ﴾ يقول إنى قد اطلعت من قلب إبليس على ما لم تطلعوا عليه من كبره واغتراره.

<sup>(1)</sup> يسند أحياناً ابن إسحاق الخبر إلى ابن عبّاس، أو إلى بعض الصحابة، غير أنّنا لا نجد عنده ولا عند غيره ممّن سبق الطبري ما ذكره الطبري عن «حبر الأمّة» على الرغم من طوله ودقّته، كما سنرى.

2- قال: ثمّ أمر بترية آدم فرفعت، فخلق الله آدم من طين لازب، واللازب اللزج الصلب من حمأ مسنون منتن. قال: وإنما كان حمأ مسنوناً بعد التراب. قال: فخلق منه آدم بيده. قال: فمكث أربعين ليلة جسداً ملقيَّ، فكان إبليس بأتبه فيضريه برجله فيصلصل؛ أي فيصوّت. قال: فهو قول: الله من صلصال كالفخّار يقول كالشيء المنفوخ الذي ليس بمصمت. قال: ثم يدخل في فيه ويخرج من دبره، ويدخل من دبره ويخرج من فيه، ثم يقول: لست شيئاً للصلصلة ولشيء ما خلقت، لئن سُلِّطتُ عليك الأهلكنَك ولئن سُلِّطتَ عليَ لأعصينَّكَ. قال: فلما نفخ الله فيه من روحه أتت النفخة من قبل رأسه، فجعل لا يجري شيء منها في جسده إلا صار لحماً ودماً، فلمّا انتهت النفخة إلى سرّته نظر إلى جسده، فأعجبه ما رأى من حسنه، فذهب لينهض فلم يقدر، فهو قول الله ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولًا ﴾ [الإسراء: 11]. قال: ضجراً لا صبر له على سرّاء ولا ضرّاء. قال: فلما تمت النفخة في جسده عطس فقال الحمد شرب العالمين بإلهام من الله تعالى، فقال الله له: يرحمك الله يا آدم. قال: ثم قال الله للملائكة الذين كانوا مع إبليس خاصةً دون الملائكة الذين في السّموات ﴿ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِسَ أَنْ وَٱسْتَكْبَرُ ﴾ لما كان حدث به نفسه من كبره واغتراره، فقال لا أسجد له وأنا خير منه وأكبر سناً وأقوى خلقاً ﴿ خَلَقْنَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾. يقول: إنّ النار أقوى من الطين. قال: فلما أبي إبليس أن يسجد أبلسه الله، وآيسه من الخير كله، وجعله شبطاناً رجيماً عقوية لمعصيته.

3- ثم علّم آدم الأسماء كلها، وهي هذه الأسماء التي يتعارف بها الناس إنسان ودابة وأرض وسهل وبحر وجبل وحمار وأشباه ذلك من الأمم وغيرها، ثم عرض هذه الأسماء على أولئك الملائكة يعني الملائكة الذين كانوا مع إبليس الذين خُلقوا من نار السموم، وقال لهم أَنْ أَنْ مَاءَ هَوَلاء ﴿ إِن كُنتُمُ وَلَا لَهُم مَدُونِي بِأَسْمَاءِ هَوَلاء ﴿ إِن كُنتُمُ مَدُونِي بِأَسْمَاء هؤلاء ﴿ إِن كُنتُمُ مَدُونِي بَاسَماء هؤلاء ﴿ إِن كُنتُمُ مَدُونِي بَاسَماء هؤلاء ﴿ إِن كُنتُمُ مَدُونِي بَاسَمَاء هؤلاء ﴿ إِن كُنتُمُ مَدُونِي بَاسَمَاء هؤلاء ﴿ إِن كُنتُم مَدُونِي بَاسَمَاء هؤلاء ﴿ إِن كُنتُم مَدُونِي اللّه عَلَيْ اللّه المُعلَّم المُعلَّم اللّه الله المُعلَّم المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَّم المُعلَّم الله المُعلَم الله المُعلَّم المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَّم الله المُعلَم المُعلَّم المُعلَّم المُعلَّم الله المُعلَّم المُعلَّم المُعلَم المُعلَّم المُعلَّم المُعلَّم المُعلَّم المُعلَم المُع

علمت الملائكة مؤاخذة الله عليهم فيما تكلموا به من علم الغيب الذي لا يعلمه غيره الذي ليس لهم به علم، قالوا: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا تَنزيهاً لله من أن يكون أحد يعلم الغيب غيره، تبنا إليك ﴿ لا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَّمْتَنَا لَى تبرياً منهم من علم الغيب إلا ما علمتنا كما علمت آدم، فقال: يا آدم ﴿ أَنْبِتُهُم بِأَسْمَآيِهِم الْعَيب إلا ما علمتنا كما علمت آدم، فقال: يا آدم ﴿ أَنْبِتُهُم بِأَسْمَآيِهِم الله المعالله م بأسمائهم، فلما أنبأهم بأسمائهم فقال ﴿ أَنْبُهُ مَنْ الله الله المعالله م الله المعاللة خاصة ﴿ إِنّ أَعْلَمُ عَيْبَ السّبَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ولا يعلمه غيري، ﴿ وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ ﴾ يقول ما تظهرون ﴿ وَمَا كُنتُم تَكُنبُونَ ﴾ يقول أعلم السر كما أعلم العلانية، يعني ما كتم إبليس في نفسه من الكبر والاغترار » (1).

تمرّ حكاية ابن عبّاس بخصوص خلق آدم بثلاث مراحل تتلاحق تلاحقاً سببيّاً :

1- فقد جاء خلق آدم نتيجة لمعطيين أوّلهما "فراغ" الأرض، والثاني «تكبّر» إبليس. ويعود المعطى الأوّل إلى أنّ الجنّ الذين أفسدوا قد أخلوًا الأرض، وفرّوا إلى جزائر البحور والكهوف والأماكن الموغلة في البعد، وحلّ محلّهم من كان في أصل خلقه سماويّاً، لا ينسجم عنصره مع عنصر الأرض. ويتمثّل المعطى الثاني في أنّ "قائد" جيوش تحرير الأرض بدا مضمِراً لتمرّد على صاحب الأمر والنهي الأوّل، فجاء الأمر بالعزل واستخلاف غيره.

ولم يكن ابن منبّه بعيداً عن التصوّر الذي يجعل آدم خليفة لغيره، غير أن تصوّره مميَّز؛ إذ كان استخلاف الإنسان في الجنّة لا في الأرض كما عند ابن عبّاس، وهو استخلاف للجانّ لا لإبليس، إضافة إلى أنّ الربط بين خلق آدم وعصيان الجنّ لم يأت عنده سببيّاً بل تراكميّاً (2).

أمَّا الأزرقي ومقاتل فيقيمان تقابلاً أعمق بين الجنَّ والملائكة من ناحية،

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص456. التفسير، تح. العطار، ج1، ص201-202. التاريخ، ج1، ص62.

<sup>(2)</sup> ابن منبّه، التيجان، ص6.

والشياطين والإنس من ناحية أخرى<sup>(1)</sup>، في حين يحتلّ إبليس عند مقاتل منزلة مخصوصة. يقول مقاتل:

«وذلك أن الله على خلق الملائكة والجن قبل خلق الشياطين والإنس، وهو آدم على أن فجعلهم سكان الأرض، وجعل الملائكة سكان السموات، فوقع في الجن الفتن والحسد، فاقتتلوا، فبعث الله جنداً من أهل سماء الدنيا يقال لهم الجن، إبليس عدق الله منهم، خلقوا جميعاً من نار، وهم خزان الجنة رأسهم إبليس، فهبطوا إلى الأرض، فلم يكلفوا من العبادة في الأرض ما كلفوا في السماء، فأحبوا القيام في الأرض، فأوحى الله على اليهم: ﴿إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ له سواكم ورافعكم إلي، فكرهوا ذلك؛ لأنهم كانوا أهون الملائكة أعمالاً... قالَ الله سبحانه: ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ وَلَيْ البَهَ مَا لَا نَعْلَمُونَ وَلَيْ السماء، ويكون آدم وذريته البَقَرة: 30] إن في علمي أنكم سكان السماء، ويكون آدم وذريته سكان الأرض، ويكون منهم من يسبح بحمدي ويعبدني» (2).

ولا نجد عند أبي الشيخ إضافة إلّا اعتباره إبليس من أهل السماء قد أنزله الله على أهل الأرض من الجن ليحكم بينهم، فيسير فيهم بسيرة العدل، ثم يحيد عنها<sup>(3)</sup>. أمّا المقدسي فإنّه يفصّل ما كان من أمر الجن الذين عمروا الأرض قبل آدم؛ إذ ليس الفرق بين ما كان منهم وما سيكون من آدم وبنيه إلا فرق العنصر، فأولئك من نار وهؤلاء من الطين. يقول المقدسي:

«ورُوينا عن شهر بن حوشب أنه قال: خلق الله في الأرض خلقاً، ثم قال لهم: ﴿إِنِّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البَقَرَة: 30] فما أنتم صانعون؟ قالوا: نعصيه ولا نطيعه، فأرسل الله عليهم ناراً فأحرقتهم، ثم خلق الجن فأمرهم بعمارة الأرض، فكانوا يعبدون الله حتى طال

<sup>(1)</sup> الأزرقى، أخبار مكة، (م.س)، ص3.

<sup>(2)</sup> مقاتل، التفسير، ج1، ص40.

<sup>(3)</sup> أبو الشيخ، العظمة، ج2، ص641-642. الطبري، التاريخ، ج1، ص60.

عليهم الأمد، فعصوا وقتلوا نبياً لهم يقال له يوسف، وسفكوا الدماء، فبعث عليهم جنداً من الملائكة عليهم إبليس واسمه عزازيل، فأجلوهم عن الأرض، والحقوهم بجزائر البحور، وسكن إبليس ومن معه الأرض، فهانت عليه العبادة، وأحبوا المكث فيها، فقال الله عَيْن لــهــم: ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوٓا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِمَآءَ وَخَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكَّ قَالَ إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نُعُلُّمُونَ ﴾ [البَقَرَة: 30]. ورُوى عن ابن عباس رضى الله عنه أن الله تعالى لما خلق الجن من نار سموم جعل منهم الكافر والمؤمن، ثم بعث إليهم رسولاً من الملائكة، وذلك قوله تعالى: ﴿اللَّهُ يَصْطُفِ مِنَ ٱلْمُلَيِّكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [الحَجّ: 75]. قال: فقاتل الملك بمؤمنى الجن كفارهم فهزموهم، وأسروا إبليس وهو غلام وضيء اسمه الحارث أبو مرة، فصعدت الملائكة به إلى السماء، ونشأ بين الملائكة في الطاعة والعبادة، وخلق خلقاً في الأرض فعصوه، فبعث الله إليهم إبليس في جند من الملائكة، فنفوهم عن الأرض، ثم خلق آدم فأشقى إبليس وذريته به، وزعم بعضهم أنه كان قبل آدم في الأرض خلقٌ لهم لحم ودم، واستدلُّوا بقوله تعالى: ﴿قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ [البَقَرة: 30]، فلم يقولوا إلا عن معاينة، واحتجوا أيضاً بقول جرير أنه كان خلق، فبعث إليهم نبى يُقال له يوسف فقتلوه. هذه ثلاث أمم سكنوا الأرض قبل آدم: التي إبليس من نسلها، والذين قتلوا نبيهم، والذين أجلاهم إبليس من الأرض مع ما قيل أنه كان قبل آدم ألف آدم ومائتا ألف آدم ونوح الف آخر، وهو آخر الآدمين. وروى أن آدم لما خُلق قالت له الأرض: يا آدم جئتني بعد ما ذهبت جدّتي وشبابي وقد خلقت» (1).

<sup>(1)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، ج2، ص62-69. الطبري، التاريخ، ج1، ص58-59. الطبري، التفسير، تح. العطار، ج1، ص450 و280. ص288 و290.

يبدو العالم الذي دخله آدم، من خلال نصّ المقدسي، عالماً عامراً ليس آدم فيه إلا مرحلة من مراحله، لعلّه آخرها. ولقد تنافست على سلطان الأرض أمم من غير بني آدم، وكان إبليس وقومه آخرها، وهو ما يجعله أرضيّاً في أصل عنصره سماويّاً في ما يقوم به من وظيفة، وهي ردّ الظلم وسفك الدماء.

هكذا يقف إبليس، ضمن التقابل بين الأرض والسماء، والملائكة والجنّ، والملائكة والإنس، في منزلة البرزخ؛ إذ هو من السماء (أصلاً أو أسراً)، ولكنّ سماءه أقرب السموات إلى الأرض؛ بل هي المنكشفة عليها، تلك التي تحدّ الأرض عن السموات الطباق، فالسماء الدنيا «سقف» وإبليس رئيسها. إنّ مكانة إبليس (قائداً أو رئيساً أو ملكاً أو قاضياً) هي التي جعلت من خلق آدم حدثاً درامياً أدخل السماء في اضطراب جديد بعد اضطراب الجنّ الذي تمّت السيطرة عليه، وهي التي جعلته حدثاً سياسياً برّر عند الطبري وغيره وجاهة إطلاق لقب خليفة على آدم.

2- وتحتل طينة آدم المرحلة الثانية من مسار خلق آدم، كما جاء في نصّ الطبري عن ابن عبّاس. وفي حين لا يمثّل حدث دخول الروح في آدم، أو حدث الأمر بالسجود له وعصيان إبليس وتمرّده، فصلين مميّزين؛ إذ لا اختلاف حول مضمونهما، فإنّنا نجد حول حدث جمع طينة آدم ورفعها تنويعاتٌ كثيرة. ولقد توقّف ابن عبّاس، في هذه الرواية، عند حدّ رفع التراب إلى السماء لتخميره وصناعة شكل المخلوق الجديد، ولكنّه نسب إليه في نص آخر لا يبعد، في مدوّنة الطبري، بعيداً عن هذا النص، قوله:

«فبعث جبريلَ إلى الأرض ليأتيه بطين منها، فقالت الأرض: إنّي أعوذ بالله منك أن تنقُص مني أو تشينني، فرجع، ولم يأخذ. وقال: ربّ إنّها عانت بك فأعنْتُها. فبعث الله ميكائيل، فعانَت منه فأعاذها، فرجع فقال كما قال جبريل. فبعث مَلك الموت فعانت منه، فقال: وأنا أعوذ بالله أن أرجع ولم أنفذ أمره. فأخذ من وجه الأرض، وخَلَط فلم يأخذ من مكان واحد، وأخذ من تُرْبة حمراء وبيضاء وسوداء، فلذلك

خرج بنو آدم مختلفين. فصَعِد به، فبلّ التراب حتى عاد طيناً لازباً، واللازبُ: هو الذي يلتزق بعضه ببعض، ثمّ ترك حتى أنتن وتغير. ونلك حين يقول: ﴿مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ﴾ [الحِجر: 26] قال: منتن، (1).

وتتميّز هذه الإضافة بأمرين، أوّلهما: تنويع مصادر طينة آدم، وثانيهما: تحديد عمليّة رفعها بثلاث محاولات. والأمر الأوّل من المياثم التي استقرّت منذ القرن الثاني للهجرة/الثامن للميلاد؛ إذ يقول ابن منبّه:

«ثمّ خلق الله آدم ﷺ لما شاء كيف شاء حين شاء في سابق علمه المكنون وحكمه النافذ، من أديم الأرض من سهلها وجبلها وأبيضها وأسودها وأحمرها، فجمع الطين فصار صلصالاً حمأ مسنوناً، فصور آدم من تلك الطينة»(2).

وعلى الرغم من أنّنا لا نجد عند ابن إسحاق أو مقاتل، ولا في كتب الأحاديث المعاصرة لهما، مثل موطّأ مالك، ما يجعل هذا الحديث حديثاً نبوياً، فإنّ ابن سعد ينسبه إلى الرسول، وهي نسبة تعلي من حجيّة الخبر، وتمكّنه من القيام بوظيفته الحضارية والسياسية كما سنرى(3).

ولقد علّلت هذه المصادر الحديثيّة، التي نسبت كلام ابن منبّه إلى الرسول، اختلاف أعراق بني آدم من جهة، وبيّنت تساوي هذه الأعراق في انتمائها إلى طينة واحدة هي طينة آدم من جهة أخرى.

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص459. التفسير، تح. العطار، ج1، ص203. التاريخ، ج1، ص62.

<sup>(2)</sup> ابن منبه، كتاب التيجان، ص6.

<sup>(3)</sup> ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج1، ص26؛ ابن حنبل، مسائل الإمام أحمد، تح. د. فضل الرحمن دين محمد، الدار العلمية، دلهي، ط1، 1988م، ج1، ص10؛ الطبري، التاريخ، ج1، ص63؛ المقدسي، التاريخ، ج2، ص88؛ ابن الأثير، الكامل، ج1، ص26-27؛ ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص199؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج1، ص85.

وما أورده الطبري عن ابن عبّاس يميّز القرن الرابع عمّا سبقه من القرون؛ فعلى الرغم من أنّ سند هذا الخبر ممّا يشجّع جمّاع الحديث على روايته، فإنّنا لا نجد له أثراً عند ابن منبّه، ولا عند مقاتل بن سليمان، ولا عند رواة الأحاديث من الصحاح أو السنن في القرن الثالث؛ وهو ما يرجّح أنّه من إضافات القرن الثالث التي وَجدت عند الطبري مجالاً وسنداً يقوّيها. وممّا يقوّي غيابها عن القرن الثاني ما جاء عن مقاتل، الذي يروي لابن عبّاس والسدي، من أنّ جبريل أمر برفع طينة آدم فأنفذ أمر الله، ولم تقف الأرض حائلاً دون ذلك، ولم يرو ما رواه الطبري عنهما (1).

ويضيف أبو الشيخ ميثماً يُخرج «أمراء الملائكة»<sup>(2)</sup> من حرج الجرأة على الأرض وقد استعاذت بالله، ويُلحقه بإبليس، وإذا هو؛ إذ يواصل ما جاء عن ابن سعد، يقرّ ضمناً بعجز الملائكة في تنفيذ أمر الله ونجاح إبليس. وعلى الرغم من أنّ ابن سعد لم يرفع كلامه إلى النبي، فإنّ أبا الشيخ يرفعه إليه، ما يكشف أهميّة هذا الميثم من ناحية، ومدى حاجة الثقافة العربية الإسلامية في القرن الرابع إلى ترسيخ قوة حجيّته، وذلك لتأكيد ميثم المحاولات الثلاث، و«براءة» الملائكة ممّا قام به إبليس. يقول أبو الشيخ:

«... ثمّ دعا إبليس واسمه يومئذٍ في الملائكة حباباً، فقال له: اذهب فاقبض من الأرض قبضة، فذهب حتى أتاها، فقالت له مثل ما قالت للذين قبله من الملائكة، فقبض منها قبضة، ولم يسمع تحرجها، فلمّا أتاه قال الله تبارك وتعالى: ما أعانتك بأسمائي منك؟ قال: بلى، قال: فما كان في أسمائي ما يعيذها منك؟ قال: بلى، ولكن أمرتني فأطعتك، فقال الله تعالى: لأخلقن منها خلقاً يسود وجهك. أو نحو نلك»

<sup>(1)</sup> مقاتل، التفسير، ج3، ص425.

<sup>(2)</sup> ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص193.

<sup>(3)</sup> أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1563.

وتبدو أهميّة هذا الخبر من الناحية السرديّة في تعليله كرة إبليس لآدم قبل خلقه، وبيانه سبب اعتدائه عليه وهو طين دون باقي الملائكة؛ ذلك أنّ الله توعّده بهذا المخلوق الجديد، وأخبره أنّه سيخرجه من نور يُحَلِّيهِ إلى ظلمة وسواد يُشينانِهِ. وما نلاحظه أنّ أبا الشيخ يحوّل عدد المحاولات إلى أربع محاولات، وهو ما يجانس ما جاء في كتابه من اعتناء بهذا الرقم وما في معناه، مثل العدد أربعين أو أربعمئة أو أربعة آلاف...(1)؛ وهو رقم دالّ هنا على الاكتمال ونهاية أمر وامتلاء وجوده، وهي عين الدلالات التي يفيدها الرقم ثلاثة في خبر محاولات جمع طينة آدم (2).

وممّا جاء في القرن الرابع أيضاً، ولا نجد له حضوراً قبله إلا عند مقاتل (3)، خبر فعل إبليس في آدم وهو طينٌ ملقى في طرقات السموات يدخل من فمه ويخرج من دبره، ويدخل من دبره ويخرج من فمه. فلقد أبان ابن منبّه وابن إسحاق وابن سعد...، تفسيراً لمطلع سورة الإنسان، أنّ آدم بقي زمناً حُدِّد بأربعين سنة أو أربعين يوماً أو أربعين ليلةً... لا حراك به، وأن الملائكة كانت تهابه وهي تتأمّله، ولكنّنا لا نجد عندهم ما يشير إلى علاقة جسديّة بين آدم وإبليس، إلّا ما نجده عند ابن منبّه من لمس إبليس لآدم؛ إذ «جسّه بيده فدوّى آدم، فقال: خلق مجوّف أصبت فيه حاجتي» (4). ويبدو مقاتل أوّل من ذكر ذلك، فكان القناة التي أوصلت هذا الخبر إلى الطبري الذي أعاده إلى ابن عبّاس. لقد دخل إبليس آدم قبل دخول الروح فيه، فاكتشف ما نزع عنه الخوف والمهابة منه في حين بقيت الملائكة على «جهلهم» به.

<sup>(1)</sup> من ذلك، على سبيل المثال، أنّ الله خمّر طينة آدم أربعين يوماً وأربعين ليلة، وخلق الله بيده أربعة أشياء آدم والعرش والقلم وجنة عدن، وعبد إبليس الله في السماء قبل خلق آدم أربعة آلاف سنة...انظر تباعاً: أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1546؛ وج2، ص549؛

Chevalier, Jean et Gheerbrant Alain, p.795 et suite; p. 973 et suite. (2)

<sup>(3)</sup> ابن سليمان، مقاتل، التفسير، ج1، ص40.

<sup>(4)</sup> ابن منبه، التيجان، ص6.

3- وتأتي المرحلة الثالثة من نصّ ابن عبّاس نتيجةً لما تردّد بين الملائكة، أو بين أتباع إبليس قبل العصيان، من أنّ آدم لا فضل له عليهم، وأنّه إن كان الأخير خلقه فإنّ الله لن يخلق أكرم عليه منهم. ولقد ارتبط هذا التفضيل بما ميّز آدم في الجنّة. وتختلف نصوص أهل السنة في زمن دخول آدم الجنة أكان ذلك بعد طرد إبليس منها، أم قبل سبب الطرد وهو حادثة السجود. وللاختلاف أهميّة في كيفية تصوير حياة آدم في الجنة، وبيان ما أفاض الله عليه من كرامة ستعلّل سبب كونه خليفة في السماء قبل الأرض. وتبدو هذه الكرامة، التي تكاد حكاية آدم تقوم على إبرازها ووصفها، في حوادث ثلاثة هي: حادثة الأسماء، وحادثة خلق حوّاء، وحادثة السجود. وليس الترتيب هنا ترتيباً ثابتاً في حكاية آدم عند أهل السنة؛ بل إنّ الاختلاف كبير بين من رأى أن ترقاء خُلقت قبل سكن الجنة، ومن رأى أنها خُلقت في الجنة، وبين من رأى أن سكن الجنة تمّ بعد حادثة الأسماء، ومن رأى أنه تمّ قبلها.

وعند النظر في مرحلة آدم في الجنة، نجد نصاً لابن منبّه يجمع هذه الأحداث الثلاثة بشكل مخصوص. يقول وهب، بعد أن بيّن أنّ آدم، شأنه شأن كلّ المخلوقات قبله، خُلق في الجنة:

«قال وهب: وإن الله تعالى خلق حوّاء من ضلع آدم اليسرى...

قال وهب: خلق حوّاء بيضاء نقية صافية البياض ناصعة كحلاء سوداء الأشعار، وبه سُمّيت حوّاء، فأسكنها الله الجنة. فعلم الله آدم اسم كلّ شيء في الجنة بكلّ لسان نطقت به ذرّيته بعده، ثم قال تعالى للملائكة: ﴿ أَنْبِهُونِي بِأَسْمَاء هَوُلاَء إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ [البَقَرة: 30] ﴿ قَالُوا في قولكم: ﴿ أَنَّجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ [البَقَرة: 30] ﴿ قَالُوا سُبُحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَيْمَنَا أَيْكُ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [البَقَرة: 32] ﴿ قَالُ البَقَرة: 32] ﴿ قَالُ اللّهُ مَن يُغْمُم إِسْمَاتِهِم قَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِللّهَ عَلَى السَمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا نُبُدُونَ وَمَا كُنتُم تَكُمُونَ ﴾ [البَقَرة: 33]. وأمر الله تعالى الملائكة وإبليس بالسجود لآدم

وَعَتَا أَن يَسَجِدُ لَآ إِبْلِيسَ أَبَى وَٱسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِتَ ﴾ [البَقَرَة: 34]، وعتا أن يسجد لآدم، وقال: أتأمرني أن أسجد لمن أنا خير منه؟! خلقتني من نار وخلقته من طين، فغضب الله عليه، وقال له: ﴿ فَأَخْرُجُ مِن اللّهِ عَلَيْكَ وَاِنّ عَلَيْكَ اللّهَ عَلَيْهُ وَاللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكَ اللّهَ عَلَيْكَ اللّهَ عَلَيْهُ وَإِلّا يَوْمِ اللّهِ اللهِ الله الله الله فَا فَا الله الله الله الله عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ مِن اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ عَلّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ عَلّهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَاللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلْهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلَهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَاللّهُ عَلّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلّهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلّهُ عَا

وواضحٌ أن ابن منبّه يعلّق على ما جاء في النص القرآني، ويصوغه بشكل أضاف فيه خلق حوّاء، فجعله عنصراً من مشهد تعليم الأسماء وحادثة السجود، فربط بذلك بين ما جاء في سورة البقرة، وما جاء في سورة الحجر وسورة ص. فقد بدأ بخلق حوّاء ليُخرج آدم من وحشته، ثمّ علمه الأسماء، وجعل هذا التعلم مجالاً لبيان تفوّق آدم على الملائكة، ثمّ أورد حادثة سجود الملائكة لآدم تأكيداً لفضله عليهم، وهو ما فتح الباب لمعارضة إبليس لله، وإقرار الحالة الدنيوية التي يعيشها الإنسان في الوجود حالة صراع الإنسان ضد الشيطان.

يقوم تسلسل الأحداث، إذاً، على بيان منزلة آدم في السماء تهيئةً لمنزلته في الأرض، ولذلك إطارُ الأحداث الواردة هنا هو إطار "تنصيب" آدم خليفةً على الأرض. ولئن كان أمر التنصيب غير واضح عند ابن منبه، وهو أمرٌ يشاركه فيه ابن إسحاق ومقاتل وابن سعد وأصحاب المتون والصحاح في القرن الثالث، فإنّه سيغتني تدريجياً من خلال ما رأينا من علاقة إبليس بآدم وطينته، كما يبدو ذلك عند الطبري وأبي الشيخ في القرن الرابع، والثعلبي في القرن الخامس، وابن عساكر في بداية القرن السادس، إلى أن نصل إلى الكسائي في أواخر القرن السادس، عندما يرسم آدم خليفةً بكل شاراته وشروطه.

<sup>(1)</sup> ابن منبه، التيجان، ص7-8.

ويبدو أنّ اجتماع هذه الأحداث الثلاثة في إطار تنصيب آدم قائمٌ على بيان شرعيّته في أن يكون خليفة إبليس، فلئن كان إبليس من أعلم أهل السماء وأقواهم على العبادة، فإنّ حادثتي الأسماء وخلق حوّاء ترجحان كفّة آدم في بيان شرعيّته؛ ذلك أن حادثة الأسماء جاءت لتبيّن أنّ الملائكة، ومنهم إبليس، ليسوا أعلم أهل السماء؛ بل إنّ الله أعلم منهم، وهو الذي علّم آدم حتى جعله أعلم من الملائكة ومن إبليس. ولقد نجح آدم في الاختبار الذي وضعته له وضعه الله له وللملائكة في حادثة الأسماء، وفي الاختبار الذي وضعته له الملائكة عندما سألوه عن حوّاء بعد خلقها فأعطاها اسمها وبيّن سبب خلقها، أو هي التي سمّت نفسها، وبيّنت سبب خلقها، وفي كلتا الحالتين يتعلّق الأمر بعلم الكائن الجديد وزوجه وليس بعلم الملائكة. أمّا خلق حوّاء فتفضيل آخر يُخْرِجُ آدم من حال «الملاك» المتوحّش إلى حال الإنسان، من فتفضيل آخر يُخْرِجُ آدم من حال «الملاك» المتوحّش إلى حال الإنسان، من حال الفرد إلى حال الزوج، هذه الحال التي مهّدت للخطيئة.

#### ب- في الخطيئة:

مرّت حكاية «العصيان» عند أهل السنّة بمرحلتين يمثّل أولاها ابن منبّه وابن إسحاق ومن عاصرهما من مفسري القرآن كمقاتل بن سليمان، ويمثّل الثانية الطبري ومن جاء في القرن الرابع من المفسرين والإخباريين.

«قال وهب: وإنّ الله أنزل صحيفة على آدم قال ﴿ يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنَ وَرَوْجُكَ ٱلْجَنَةُ وَكُلا مِنْهَا رَعَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلا نَقْرَا هَلاهِ ٱللّهِ وَاللّهَ وَرَوْجُكَ الْجَنَةُ وَكُلا مِنْهَا مَعْن فتنة إبليس ألّا يفتنه ويطغيه، وإن إبليس أظهر لآدم عبادة الله رياءً، ثمّ طرقه ووسوس إليه، وقال له: يا آدم أنا أحبّك وأنا لك ناصح إنّ الله لم ينزل عليك النهاية عن هذه الشجرة إلا أن لا تكون أنت وزوجك ملكين فتكونا من الخالدين في الجنّة، وأقسم بالله إني لكما ناصح، قالت له حوّاء: يا آدم هل يحلف خلق بالله وهو كاذب لا يكون ذلك، فذكر آدم النهاية فأبى، وإن إبليس راعى أحوال أدم فلم يجده يغفل إلّا عند إفاقته من نومه، فلمّا أفاق آدم من نومه

أتاه إبليس، فقال له: كلْ من هذه الشجرة يذهب عنك ما تجد من كسل النوم ووسنه وهو رأس النهي، فمد يده فأكل وأكلت حوّاء لمّا رأته أكل، ثمّ ذكر النهاية آدم، فرمى بما في يده وتفل بما في فمه، وفعلت ذلك حوّاء، وزجر آدم إبليس عن نفسه، فقال له إبليس: إنّي بريء منك يا آدم عصيت الله. قال آدم: ربّ إنّي نسيت واستفزّني عدوّي عند ساعة نومي، وذلك قول الله ﴿فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَزْما ﴾ [طه: 115]؛ أي: لم يعزم على مضغ ما في فمه ولا حبس ما في يده» (1)

ويبدو إبليس في نصّ ابن منبّه فاعلاً لا معينَ له على غوايته لآدم، ويبدو نجاحه في الإيقاع بعدوّه راجعاً إلى غياب ملكة التمييز عن آدم؛ إذ استفرّه ساعة نومه، فالفعل الخالص كان لإبليس، وعصيان آدم كان عن غير عزم وغير قصد. وإذا كان سبب الوقوع في حبال إبليس سيتغيّر بسرعة بفعل خبر ابن إسحاق وخبر مقاتل اللذين سيجدان صداهما عند الطبري، فإنّ موقف آدم في حادثة الخطيئة يبقى واحداً. يقول ابن إسحاق:

«حدثنا ابن حميد قال: حدثنا سلمة عن ابن إسحاق قال: حدثت أنّ أول ما ابتدأهما به من كيده إياهما أنه ناح عليهما نياحة أحزنتهما حين سمعاها، فقالا له: ما يبكيك؟ قال: أبكي عليكما تموتان فتفارقان ما أنتما فيه من النعمة والكرامة، فوقع ذلك في أنفسهما، ثم أتاهما فوسوس إليهما، فقال: يا آدم ﴿هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَكُ وَلَاكُمُ اللّهُ عَلَى شَجَرَةِ الشَّجَرَةِ إِلّا أَن تَكُونا مِنَ الْخُلِدِينَ فِي وَقَاسَمُهُمَا إِنّي لَكُمًا لَينَ التّصِعِينَ هَلَيْ اللّهُ اللّهُ الله تكونا ملكين أو تخلدان؛ أي: إن لم تكونا ملكين في نعمة الجنة فلا تموتان...» (2).

<sup>(1)</sup> ابن منبه، التيجان، ص8-9.

<sup>(2)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ، ص59. الطبري، التاريخ، ج1، ص73. التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص529.

وواضحٌ أنّ النياحة تقوم بوظيفة الاستفزاز لحظة النوم، فالتأثير عبر النواح والطرب، الذي هزّ أبوي البشر الأوّلين، أحدث حجاباً بينهما وبين ملكة التمييز وهو عين الحجاب الذي أحدثه النوم، غير أنّ للنواح صدى في أساطير اليهود<sup>(1)</sup>، في حين لا نجد لاستفزاز الشيطان آدم لحظة نومه حضوراً في أساطيرهم. وقد قامت الخمر مقام النوم أو النياحة، في نصّ آخر مشهور ذكره ابن إسحاق:

«حدثنا ابن حميد قال: حدثنا سلمة عن محمد بن إسحاق عن يزيد بن عبد الله بن قسيط عن سعيد بن المسيّب قال: سمعته يحلف بالله ما يستثني ما أكل آدم من الشجرة وهو يعقل، ولكن حواء سقته الخمر حتى إذا سكر قادته إليها فأكل منها»(2).

ولا تنحصر وظيفة الخمر في هذا السياق في حجب ملكة التمييز؛ بل للمدام ها هنا وظيفة تحويل فعل آدم من الطاعة اللاإراديّة لإبليس إلى طاعة فيها بعض الإرادة لحوّاء، وهو ما يجعلها مساعدة لإبليس دون أن يكشف النص عن كيفيّة وصول إبليس إلى حوّاء، وكيفيّة تحويلها إلى صفّه ضد آدم.

ونجد عند ابن إسحاق عاملاً آخرَ في برنامج إبليس ساعده على الدخول إلى «حديقة آدم»، وساعد الإخباريين على الإجابة عن سؤال كيف وصل إبليس إلى آدم وهو في الجنّة، في حين أنّه أطرد منها. يقول ابن إسحاق:

«عن ابن عباس قال: إن عدو الله إبليس عرض نفسه على دواب الأرض أيّها تحمله حتى تدخل به الجنة حتى يكلم آدم وزوجه، فكل

<sup>(1)</sup> جينزبرغ، ص84.

Ginzberg, The Legends of the Jews, Vol. I, p. 72.

<sup>(2)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ، ص62. الطبري، التاريخ، ج1، ص74. الشيخ الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (شيخ الطائفة) (ت 460هـ/ 1068هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تح. وتصحيح أحمد حبيب قصير العاملي، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، دار إحياء التراث العربي، ط1، رمضان 1409هـ، ج1، ص162.

الدواب أبى ذلك عليه، حتى كلم الحية فقال لها: أمنعك من بني آدم، فأنت في ذمّتي إن أنت أدخلتني الجنة، فجعلته بين نابين من أنيابها، ثم دخلت به، فكلمهما من فمها، وكانت كاسية تمشي على أربع قوائم، فأعراها الله تعالى، وجعلها تمشي على بطنها» (1).

لقد أجابت الحيّة على حرج سرديّ يمتدّ فيصبح قضيّة كلاميّة، ويتحدّه هذا الحرج في السّؤال: كيف وصل إبليس، وهو المطرود من الجنّة، إلى آدم الذي أسكنه الله الجنّة؟ والسؤال يتفرّع إلى أسئلة أهمّها كيف تحصل المعصية في الجنّة، وكيف تمتدّ يد آدم إلى ثمرة واحدة في حين أُبِيْحَ له كلّ ما في الجنّة...؟ ولقد كانت إجابة الحيّة، سرديّاً ورمزياً، مخرجاً من ذلك الحرج.

انبنت رؤية القرن الثاني لخطيئة آدم على أنّها غير إراديّة قام بها آدم دون عزم منه بسبب النوم أو الطرب أو الخمر أو «خيانة» الحيّة التي كانت معه في الجنّة، فأدخلت عليه عدوّه ليضلّه. واحتلّت حوّاء في حكاية الخطيئة منزلة سلبيّة، فهي تابعة لآدم فيما يفعله، كما عند ابن منبّه في (التيجان)، وابن إسحاق في حديث الغواية بالنياحة والطرب، أو هي تسقيه خمراً فيدفعه سكره إلى العصيان، وهو ما يجعل حوّاء مساعدة لإبليس دون أن يكون ذلك عن قصدٍ منها أو مشاركة في الإيقاع بزوجها. إنّ الزوج الإنساني في هذه المرحلة لا إرادة له ولا خيار، وهو ما يرفع عنه المسؤوليّة.

وسرعان ما تتخلّى القرون التالية عن بعض مميّزات هذه الصورة، التي نبنيها عن الزوج الإنساني الأوّل بالاعتماد على بعض الروايات، التي كانت موجودة في القرن الثاني؛ ففي نص ينسبه الطبري إلى عبد الرزاق الصنعاني، ومن ورائه ابن منبّه، نكتشف أنّ حوّاء قناة وَصَلَ من خلالها إبليس إلى آدم. قال الطبري في تاريخه:

<sup>(1)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ، ص60. الطبري، التاريخ، ج1، ص72. التفسير، تح. السلاكرين، ج1، ص530. التفسير، تح. العطّار، ج1، ص339.

«أخبرنا معمر [كذا معمر في النسخة المعتمدة. والكلمة في طبعة أخرى عمر] بن عبد الرحمن بن مهرب قال: سمعت وهب بن منبه يقول: لما أسكن الله تعالى آدم وزوجته الجنة، ونهاه عن الشجرة، وكانت شجرة غصونها متشعب بعضها في بعض، وكان لها ثمر تأكله الملائكة لخلدهم، وهي الثمرة التي نهي الله عنها آدم وزوجته، فلما أراد إبليس أن يستزلهما دخل في جوف الحية، وكان للحية أربع قوائم كأنها بختية من أحسن دابة خلقها الله تعالى، فلما دخلت الحية الجنة خرج من جوفها إبليس، فأخذ من الشجرة التي نهى الله عنها آدم وزوجته، فجاء بها إلى حواء، فقال: انظرى إلى هذه الشجرة ما أطبب ريحها وأطيب طعمها وأحسن لونها، فأخذت حواء فأكلت منها، ثم ذهبت بها إلى آدم فقالت: انظر إلى هذه الشجرة ما أطيب ريحها وأطيب طعمها وأحسن لونها، فأكل منها آدم، فبدت لهما سوآتهما، فدخل آدم في جوف الشجرة فناداه ربه: يا آدم أين أنت؟ قال: أنا هذا يا رب، قال: ألا تخرج؟ قال: أستحى منك يا رب، قال: ملعونة الأرض التي خلقت منها لعنة حتى يتحول ثمارها شوكاً. قال: ولم يكن في الجنة ولا في الأرض شجرة كانت أفضل من الطلح والسدر، ثم قال: يا حواء أنت التي غررت عبدي، فإنك لا تحملين حملاً إلا حملته كرهاً، فإذا أردت أن تضعى ما في بطنك أشرفت على الموت مراراً، وقال للحية: أنت التي دخل الملعون في بطنك حتى غر عبدي، ملعونة أنت لعنة حتى تتحول قوائمك في بطنك، ولا يكن لك رزق إلا التراب، أنت عدوة بنى آدم وهم أعداؤك حيث لقيت أحداً منهم أخنت بعقبه، وحيث لقيك شدخ رأسك. قيل لوهب وما كانت الملائكة تأكل قال: يفعل الله ما يشاء» (1).

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص72؛ الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص526، التفسير، تح. العطار، ج1، ص236-236؛ انظر كذلك الصنعاني، تفسير الصنعاني، ج2، ص226-227؛ الخبر رقم 866. وقد نحتاج هنا إلى التذكير بأن عبد الرزاق =

لنصّ الطبري هذا أهميّة من زوايا عديدة لعلّ أهمّها أنّه استعادة لنصّ التوراة في أهمّ مفاصل حكاية الخطيئة، وهي استعادة تذكّر؛ إذ ينسبها إلى ابن منبّه، بنصّ ابن قتيبة الدينوري، الذي لم يكن بعيداً عن الطبري، وهو النصّ الذي نجده في كتاب (المعارف)، والذي قارن فيه بين قول التوراة وقول ابن منبّه. غير أنّ الطبري لم يُشِر إلى التوراة في نصّه هذا، ولم يُشِر إلى ابن قتيبة، على الرغم من أنَّ التوراة كانت معروفة، ومؤلفات ابن قتيبة كانت مشهورة. وإذا قارنًا بين ما أورده الطبري وما جاء في التوراة من ناحية، وما نسبه ابن قتيبة إلى ابن منبّه من ناحية أخرى، نلاحظ تداخلاً بين القولين؛ تداخلاً فيه انسجام، وإذا الطبريّ يحتوي النص الكتابي، وينسبه إلى علم من أعلام التحديث والتاريخ والعلم الإسلامي، وهو ما يعني أيضاً الانتباهُ إلى أنَّ شخصيّة ابن منبّه (وهي هنا مثال عن الشخصيّات العلميّة ذات السلطان عند الطبري وأضرابه) ليست الشخصيّة التاريخيّة التي يمكن أن تُجرّح فيُردّ عليها قولها، وإنّما هي شخصيّة أنموذجيّة تمثّل، بما شاع عنها من اطّلاع وعلم، المصدر ذا المصداقيّة في «أسلمة» الأسطورة الدينيّة العبريّة. ونتأكّد من ذلك عندما نلاحظ التباين بين موقف ابن منبّه في (التيجان)، الذي يكاد يرفع المسؤوليّة عن الزوج الإنساني الأوّل في حادثة الخطيئة، وبين ما نرى في نص الطبري من تحميل ابن منبّه حوّاء وآدم مسؤوليّة الخطيئة، إضافة إلى تحوّل موقف حوّاء من عامل في صفّ آدم إلى آخر في صف عدوّه. وتتدعّم رؤية القرن الرابع التي تَعدُّ الزوجَ الإنساني الأوَّل آثماً، وهي رؤية تماثل رؤية أهل الكتاب، من خلال رواية لأبي الشيخ. يقول:

الصنعاني مولى حمير من اليمن، وأنه أحد الذين يُرْحَلُ إليهم للعلم، واليمن من مواطن العلم بالكتاب المقدّس نذكر من أعلامه وهباً وأخاه هماماً وقبلهما كعب الأحبار الذي يقال إنه كان يلقي على مسامع عمر بن الخطاب أخبار الأولين، كما هي موجودة عند أهل الكتاب. انظر في هذا ابن خلكان، ج3، ص216-217؛ انظر أيضاً ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج69، ص103، والرواية عنده منسوبة إلى وهب بن منبه.

«لما أسكن الله تعالى آدم وحواء الجنة خرج آدم يطوف في الجنة، فاغتنم إبليس غيبته، فأقبل حتى بلغ المكان الذي فيه حواء، فصفر بقصبة معه صفيراً أسمع حواء، وبينها وبينه سبعون قبة بعضها في جوف بعض، فأشرفت حواء عليه فجعل يصفر صفيراً لم يسمع السامعون بمثله من اللذة والشهوة، حتى ما بقى من حواء عضو مع آخر إلا تخلج، فقالت له حواء: أنشدك بالله لما أقصرت عنى، فإنك قد أهلكتنى فنزع القصبة، ثم قلبها فصفر صفيراً آخر فجاء من البكاء والنوح والحزن بشيء لم يسمع السامعون بمثله حتى قطع فؤادها بالحزن والبكاء، فقالت: أنشدك بالله لما قصرت عنى ففعل، فقالت له حواء: ما هذا الذي جئت به؟ أخذتني بأمر الفرح وأخنتني بأمر الحزن. قال: نكرت منزلكما من الجنة وكرامة الله إياكما ففرحت لكما لمكانكما، وذكرت أنكما تخرجان منها فبكيت لكما وحزنت عليكما ألم يقل لكما ربكما: متى ما تأكلان من هذه الشجرة تموتان وتخرجان منها؟ انظرى يا حواء إلى فإذا أكلتها فإن أنا مت أو تغير من خلقي شيء فلا تأكلي منها أقسم لكما بالله ما نهاكما ربكما عن أكل هذه الشجرة إلا لكيما تخلقان كخلقه ولا تخلدان في الجنة، وأقسم بالله إنى لكما لمن الناصحين، فانطلق إبليس لعنه الله تعالى حتى تناول من تلك الشجرة وأكل منها فجعل يقول: يا حواء، هل تغير من خلقى شيء أو هل مت؟ قد أخبرتك ما أخبرتك، ثم أدبر منطلقاً. وأدبر آدم عليه من مكانه الذي يطوف به من الجنة فوجدها منكبة على وجهها حزينة، فقال لها آدم: ما شأنك؟ قالت: أتاني الناصح المشفق فقال آدم ﷺ: ويحك لعله إبليس الذي حذرنا الله تعالى منه. قالت: يا آدم والله لقد مضى إلى الشجرة فأكل منها وأنا أنظر فما مات ولا تغير من جسده شيء، فلم تزل به تدليه الغرور حتى مضى آدم وحواء إلى الشجرة فأهوى بيده إلى الثمرة ليأخذها، فناداه جميع شجر الجنة: يا آدم لا تأكل منها، فإنك إذا أكلتها تخرج منها، فعزم آدم على المعصية، وأخذ يتناول من

الشجرة، فجعلت الشجرة تتطاول، ثم جعل يمد يده ليأخذها، فلما وضع يده على الشجرة اشتدت، فلما رأى الله على منه العزم على المعصية أخذها فأكل منها، وناول حواء فأكلت، فسقط عنهما لباس الجمال الذي كان عليهما من الجنة وبدت لهما سوءاتهما، فابتدرا يستكنان بورق الجنة يخصفان عليهما من ورق الجنة ويعلم الله ينظر إليهما، فأقبل الرب تبارك وتعالى فقال: «يا آدم، أين أنت؟ اخرج» فقال: يا رب أنا ذا أستحي أخرج إليك. قال: «فلعلك أكلت من الشجرة التي نهيت عنها؟». قال: يا رب هذه التي جعلتها معي أغوتني. قال: فمني تختبئ يا آدم؟ ألم تعلم أن كل شيء لي باد وأنه لا يخفى علي شيء في ظلمة ليل ولا نهار؟ فبعث الله على إليهما ملائكة يدفعون في رقابهما حتى أخرجهما من الجنة فوقعا عريانين، وإبليس، لعنه الله تعالى، معهما بين يدي الله على، فعند ذلك قضى الله على الله على أليس معهما، وغله عليهما وعلى إبليس ما قضى، وعند ذلك أهبط إبليس معهما، فتاب عليه فأهبطوا جميعاً» (1).

تكمن أهميّة نص أبي الشيخ في أنّه يواصل ما جاء عن الطبري من ناحية ، ويدعّم مسار استقلاليّة النص الأسطوري السنّيّ عن الأسطورة اليهوديّة من ناحية أخرى. فلقد حافظ أبو الشيخ على نسبة الخبر إلى أساطين الرواة المسلمين ، فجعل ما جاء عن أساطير اليهود جزءاً من الخبر الإسلامي ، وسعى من خلال تمثّلها إلى إغنائها بما يكاد يخرجها عن ثوبها اليهودي. فمن عناصر الأسطورة اليهوديّة في نصّ أبي الشيخ سعي الحية بالغواية ، والتوجّه بها إلى حوّاء دون آدم ؛ لأنها مقتله وضعفه (2) ، وجعل شجرة الخطيئة شجرة للخلد وللقدرة على الخلق ، فإذا أكلها آدم وحواء تحوّلا إلى شبيهين لله في قدرته على الخلق ، وهو

<sup>(1)</sup> أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1573-1576.

<sup>(2)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص529. التفسير، تح. العطّار، ج1، ص237. التاريخ، ج1، ص739. ابن الأثير، المنتظم، ج1، ص205. ابن الأثير، الكامل، ج1، ص30.

ما دعا الربّ إلى طردهما من الجنّة حتى لا يأكلا من شجرة الحياة فيصبحا بذلك مثله، وما عزمٌ آدم على المعصية وإصراره عليها وعراؤه وزوجه بعدها واختفاؤه عن الله وحواره معه بعد الاختفاء وإعلامه بأنّ آدم وزوجه لا يمكنهما الاختباء عن الله في الجنّة... إلا عناصر من الأساطير اليهوديّة سواء عبّرت عنها التوراة أم وردت في أساطير بني يعقوب. غير أنّ أبا الشيخ يدرج في صلب هذه العناصر وفي انسجام معها أطرافاً جديدة في الحكاية مثل: نسبة الفعل إلى إبليس، وجعل الحية ضحيّة له ممّا يفصلها عنه، ومثل: جعل مبدأ غواية حواء خروجها من مكان استتارها، وهو خروج يحمل دلالة خلقها من جديد بعد أن كان خروجها من جنب آدم؛ خلقها الأوّل، ولئن كان خلقها الأوّل جسدانياً، فإنّ خلقها الثاني «نفسيّ» به عرفت الطرب والحزن، ومثل: تدخّل أشجار الجنّة، ومحاولة شجرة الخطيئة أن تعرقل سعي آدم إلى المعصية.

ونلاحظ، عند النظر في منزلة الزوج الإنساني الأوّل وعلاقته بموضوع المعصية، أنّ مسؤوليّة آدم أعمق من مسؤوليّة حوّاء، فالمرأة واقعة تحت سلطان الطرب، فرحاً وحزناً، ثمَّ تحت سلطان الحسّ والمشاهدة، وهو ما يدفعها إلى تصديق إبليس. أمّا آدم فإنّه لم يجد ما وجدته حوّاء ولم يطرقه طارق إبليس؛ بل إنّه ليعلم أن عدوّه هو الذي يسعى إلى الإيقاع به، وعلى الرغم من ذلك كان إصراره على العصيان قويّاً ثابتاً، على الرغم من تذكير نعيم الجنّة إيّاه بنتائج المعصية، وتطاول شجرة الامتحان حتى لا يصل إلى ثمرتها. ولم تكن حواء إلا تابعة لآدم في أكل الثمرة، وهذا يعني أن آدم بإصراره على المعصية أخرج حوّاء من الجنّة.

بين ما قبل الطبري وما بعده خطّان يحكمان حكاية الخطيئة في مدوّنة أهل السنّة أوّلهما منقطع وثانيهما موصول؛ فالمنقطع أنّ آدم في القرن الثاني مسلوب الإرادة مغلوب على أمره أشبه ما يكون بالمسحور الذي يُجَرُّ إلى قدره جَرّاً، في حين أنّه في ما وصل إلى القرن الرابع، ممّا نجده خصوصاً عند الطبري، من مرويّاتٍ منسوبة إلى الصنعاني وابن عبّاس وناس من صحابة

النبيّ، حريصٌ على المعصية لا يسمع في ردّه عنها نصيحة، ولا يرتدّ دونها عاجزاً مقهوراً. أمّا الموصول فموقف حوّاء التي بدت في القرن الثاني تابعة لآدم تأكل من الثمرة لأنّها رأته يأكل منها، وتطيعه إذ يمدّ لها من الثمرة فتأخذها عنه، ولئن حرّضته فهو تحريض لا يتجاوز الدعوى التي تلقى استجابة سريعة.

ولئن توزّعت مسؤولية الهبوط إلى الأرض بين آدم وحواء والحية وإبليس، فإن مسؤولية سنّ القتل وتشويه الكثير ممّا في الأرض من جمال يعود إلى قابيل عندما قتل أخاه هابيل.

### ج- قابيل وهابيل:

لم تخرج حكاية قابيل وهابيل عمّا جاء في القرآن، الذي لم يتعدَّ بدوره ما جاء في التوراة. وأقدم النصوص التي وصلت إلينا عن ابني آدم نصُّ ابن منبّه، وفيه نجد مضمون الحكاية العام الذي سيستقرّ في المدوّنة السنيّة مع تنويعات لا تلمس بنية الحكاية. يقول ابن منبّه:

 بِبَاسِطٍ يَدِىَ إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ إِنِّ أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَنلَمِينَ ﴾ [الـمَاثدة: 28-27].

قال وهب: قال ابن عبّاس: كانت منافستهما على أخت قابيل التي ولدت معه في بطن، وكانت جميلة، فطلب هابيل أن يتزوّجها، وقال له قابيل: أنا أتزوّجها، فقال له هابيل: لن تحلّ لك، قال له قابيل: أقرّب معك قرباناً، فمن أكلت النار قربانه تزوّجها، فقرّبا فأكلت النار قربان هابيل، فبقي قربان قابيل، فحسد هابيل عليها، ونقز عليه فقتله... قال ابن عبّاس: قتل قابيل هابيل بحجر هشّم به رأسه، وقال جبير بن مطعم: قتله بقدوم كانت عنده، وكان يبني بها البيت.

وقال وهب: فلمّا رآه ميتاً حين قتله أقبل عليه يدعو وينادى يا هابيل يا هابيل، فلمّا لم يجبه أقبل عليه يقلّبه ليتحرّك، فلمّا رآه ميتاً لا يتحرّك ولا يحير جواباً ولا ينظر ندم وأدركه الخوف وعلم أنّه الموت، وداخلته وحشة الموت، وعلم أنه عصى الله، فطلب الحيلة له فلم يدر ما يفعل فيه، وضاقت عليه الأرض، فبعث الله غرابين فاقتتلا فقتل أحدهما صاحبه، فلمّا مات بحث الغراب الحيّ حتى خدّ في الأرض أخدوداً، ثمّ جرّ إليه الغراب القتيل فألقاه في الأخدود، فقال: هذا الغراب علم ما يعمل بأخيه فما لى لا أواري سوءة أخى هكذا، فلمّا حفر ليواريه أتت حوّاء لتطلبهما لمّا غابا عنها فوجدته قد حفر له قبراً ووجدت هابيل قتيلاً، فحملته وسارت به إلى آدم، وقالت له: يا آدم هذا هابيل أكلّمه فلا يكلّمني ولا ينظر ولا يتحرّك. قال: ما باله؟ قال له قابيل: أنا فعلت به هذا. قال له آدم: اذهب عنّي قد عصيت الله، إيّاك أن تلقاني، فذهب فلم يلق آدم بعدها، وقال آدم لحوّاء: هذا الموت الذي أعلمتك به تزوّدي منه، فإنّك لن تريه إلى يوم الدين يرجع إلى الأرض التي خلقنا منها، فلمّا أيقنت بفراقه وأنّها لا تراه أبد الأبد عظمت عليها المصيبة، ورفعت يديها إلى رأسها وصاحت، فمن أجل ذلك صار كل امرأة على الدنيا إذا أصابتها مصيبة تأدّت بيدها على رأسها وصاحت كفعل حوّاء، فلمّا بكت حوّاء قال لها آدم: مذ خلق الموت في الدنيا لم تجفّ لعاقل فيها عين، ولا تجفّ لأهلها عين يبكون ويبكى عليهم حتى يتفارقوا ونفارقهم، يا حوّاء ذهب الأمل وحلّ الأجل، فمن قدّم خيراً وجده ومن قدّم شرّاً وجده، وأنشأ يقول يرثي هابيل...، (1).

ويتميّز هذا النص بتأطير حكاية قابيل وهابيل في إطار العقوبة التي نزلت على الإنسان بسبب خطيئة آدم وهي الموت، ويظهر ذلك، من جهة أولى، في خطابها السردي إذ بدأت ببيان كيفيّة وجود الأبناء، ثمّ عرّجت على بيان الحكم بالموت على الإنسان، وانتهت بتأمّلات آدم في الموت وما على الإنسان تجاهه من مسؤوليّة، ومن جهة ثانية، في تفاعلات رموزها، وهي أساساً بيتا الحجّ والنار والغرابان وحمل حوّاء الأمّ ابنها إلى أبيه لينظر في أمره؛ ذلك أنَّ الحجِّ عودة إلى الأصل، سواء كان ترابيًّا أم سماويًّا، حجا للمكان بترابه وتضاريسه، أم حجًّا لبيت الله الحرام، وما بناء البيت المقدَّس إلا تهيئة لهذه العودة، أمّا النار فلسان من السماء يأخذ من الأرض ما صلح ويترك على الأرض ما فسد، فهي تستعيد ما يجانس السماء إلى السماء، وتترك ما يجانس الأرض في الأرض، والغرابان اللذان انبثقا من عالم المجهول ليسا إلا رمزين للغامض المبهم من ناحية وللموت والخراب من ناحية أخرى، جاءا يعلّمان الإنسان بعض طقوس الموت وهي الدفن، أمّا حمل الأمّ ابنها فبيّن أن الأمّ ليست إلا الأرض؛ الأمّ الأولى تعود بولدها، بعد حمله (في معنى الرفع وفي معنى الحمل في بطنها)، إلى أبيه الأصل الثاني الذي يمتدّ إليه الحجّ ويمتدّ إليه الموت، وهو السماء أو الله.

ولعلّ هذا الإطار هو الذي أضعف حضور رواية ابن عبّاس، التي بدت كأنها النشاز في مسار حكاية ابن منبّه، غير أنّه ضعفٌ فتحَ الباب على أسئلةٍ منها: لماذا قبل قربان هابيل ولم يقبل قربان قابيل؟ وما هي الدوافع ليقتل أخٌ

<sup>(1)</sup> ابن منبّه، التيجان، ص14-17. ولابن منبّه رواية أخرى لحكاية قابيل وهابيل هي أقرب إلى تأويل القصّة المعروفة من أن تكون رواية لما جاء في النصّ الديني. وسنهتمّ بها عند النظر في المدوّنة الإماميّة. ابن منبّه، التيجان، ص18.

أخاه، وهما ابنا صفوة الخلق ونبيّ الله الأوّل؟ وأيّ عقوبة أُنزلت على قابيل وكيف تقبّلها؟ وما هو مصيره؟

وغير بعيد عن ابن منبّه، نجد إجابة مقاتل الذي يستعيد ما ورد عن ابن عبّاس، ويضيف إليه ما يجيب عن الأسئلة الكامنة في نص ابن منبّه. يقول مقاتل:

«قال آدم، ﷺ: قربا قرباناً... فعمد قابيل، وكان صاحب زرع، فقرب أخبث زرعه البر المأكول فيه الزوان، وكان هابيل صاحب ماشية، فعمد فقرب خير غنمه مع زيد ولبن، ثمّ وضعا القربان على الجبل، وقاما يدعوان الله عن فنزلت نار من السماء، فأكلت قربان هابيل، وتركت قربان قابيل، فحسده قابيل، فقال لهابيل: لأقتلنك، قال هابيل: يا أخي، لا تلطخ يدك بدم برىء، فترتكب أمراً عظيماً، إنما طلبت رضا والدى ورضاك، فلا تفعل، فإنَّك إن فعلت أخزاك الله بقتلك إياى بغير ذنب ولا جرم، فتعيش في الدنيا أيام حياتك في شقوة ومخافة في الأرض، حتى تكون من الخوف والحزن أدقّ من شعر رأسك، ويجعلك إلهي ملعوناً. فلم يزل يحاوره حتى انتصف النهار، وكان في آخر مقالة هابيل لقابيل: إن أنت قتلتني كنت أول من كتب عليه الشقاء، وأول من يساق إلى النار من نرية والدي، وكنت أنا أول شهيد يدخل الجنة، فغضب قابيل، فقال: لا عشت في الدنيا، ويقال: قد تقبل قربانه ولم يتقبل قرباني، فقال له هابيل: فتشقى آخر الأبد، فغضب عند ذلك قابيل، فقتله بحجر دق رأسه، وذلك بأرض الهند عشية، وآدم، ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَلَّهُ فَلَمَا قَتْلُهُ عَشْيَةٌ مِنْ آخر النهار، لم يدر ما يصنع، وندم ولم يكن يومئذٍ على الأرض بناء ولا قبر، فحمله على عاتقه، فإذا أعيى وضعه بين يديه، ثم ينظر إليه ويبكى ساعة، ثم يحمله، ففعل ذلك ثلاثة أيام.

فلما كان في الليلة الثالثة، بعث الله غرابين يقتتلان... فسوى [قابيل] عليه [هابيل] تراب الحفيرة كما فعل الغراب بصاحبه، فلما

دفنه ألقى الله على الخوف، يعني على قابيل؛ لأنه أول من أخاف، فانطلق هارباً، فنودى من السماء: يا قابيل، أين أخوك هابيل؟ قال: أو رقيباً كنت عليه؟ ليذهب حيث شاء، قال المنادي: أما تدري أين هو؟ قال: لا، قال المنادي: إن لسانك وقلبك ويديك ورجليك وجميع جسدك يشهدون عليك أنك قتلته ظلماً، فلما أنكر شهدت عليه جوارحه، فقال المنادى: أين تنجو من ربك؟ إن إلهي يقول: إنك ملعون بكل أرض، وخائف ممن يستقبك، ولا خير فيك ولا في ذريتك.

فانطلق جائعاً، حتى أتى ساحل البحر، فجعل يأخذ الطير، فيضرب بها الجبل، فيقتلها ويأكلها، فمن أجل ذلك حرم الله الموقوذة، وكانت الدواب، والطير، والسباع، لا يخاف بعضها من بعض، حتى قتل قابيل هابيل، فلحقت الطير بالسماء، والوحش بالبرية والجبال، ولحقت السباع بالغياض، وكانت قبل ذلك تستأنس إلى آدم، ﷺ، وتأتيه، وغضبت الأرض على الكفار من يومئذٍ... وبعث الله ش ملكاً إلى قابيل فعلق رجله، وجعل عليه ثلاث سرادقات من نار، كلما دار دارت السرادقات معه، فمكث بذلك حيناً، ثم حل عنه» (1).

حدّد القرن الثاني حكاية قابيل وهابيل بأنّهما أخوان لكلِّ واحدٍ منهما حرفة، قتل أحدهما الآخر بسبب جمال امرأة، أو بسبب أنّها من ولادة الجنّة<sup>(2)</sup>. وكان موقف القاتل الندم على فعله، والعجز عن الرجوع فيه، وتحمّل مسؤوليّته سواء نزل عليه العقاب نزولاً طبيعيّا عفويّاً بأن أحسّ بوحشة الموت (ابن منبّه) أم كان لعنة صبّها آدم على ولده، أو أنزلها الله على عبده (مقاتل) يكون بمقتضاها خائفاً في الأرض جائعاً ممّا دفعه إلى البحر، الموطن الذي استقرّ فيه إبليس بعد طرده من السماء، ثمّ عوقب بتعليقه على النار، وحلّ عنه بعد ذلك.

<sup>(1)</sup> مقاتل، التفسير، ج1، ص294-296.

<sup>(2)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ، ص66.

وورث القرن الرابع الأسئلة التي غذّت الإضافات التي زِيدت على نصّي ابن منبّه ورواية ابن عبّاس. يقول الطبري في تفسيره: "واختلف أهل العلم في سبب تقريب ابني آدم القربان، وسبب قَبُول الله على ما تقبل منه، ومَنِ اللذان قرّبا؟»(1)، فسبب تقريب القربان أنّ الله أمرهما بذلك دون بيان علّة الأمر(2)، أو طاعة لأمر أبيهما في من اختارها لكلّ واحد منهما زوجة(3).

وتأخذ الحكاية عند الطبري في نصِّ يرويه عن ابن عبّاس وابن مسعود وناس من أصحاب النبي، بعد خبر عن ابن إسحاق عن أهل الكتاب، منحى آخر يكون فيه قابيل خائناً للأمانة عاصياً أمرَ أبيه؛ فقد أمر الله آدم بالحجّ، فسأل السماء أن تحفظ ولديه بالأمانة فأبت، وكذا أبت الأرض والجبال، وقبل قابيل الأمانة، وكان يفتخر بها على أخيه، ويقول: «وأنا أكبر منك، وأنا وصيُّ والدي» (4).

ويعطي كلام قابيل لأخيه الحكاية بعداً سياسياً دينياً، فيصبح قابيل رمز صاحب الأمر والسلطان الذي يستهين بما توجبه عليه رعايته وحفظه للأمانة، ويصبح هابيل رمز المطيع لأمر والده وربه؛ بل إنّ موقف قابيل شديد الشبه بموقف إبليس عند خلق آدم، وربّما لهذا السبب سيُقرن قابيل بإبليس في جهنّم (5)، ولعلّه لهذا السبب كذلك كان سبب القربان المنافسة بين طرفين ذوي مكانة عند أبيهما يقول الطبري:

«فبينا ابنا آدم قاعدان إذ قالا "لو قربنا قربانًا"! وكان الرجل إذا قرب قرباناً فرضيه الله جل وعزّ، أرسل إليه ناراً فأكلته. وإن لم يكن رضيه الله، خَبَتِ النار. فقرّبا قرباناً، وكان أحدهما راعياً، وكان

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج10، ص202، تح. العطّار، ج6، ص186. (2) المصدر نفسه.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، تح. الشاكرين، ج10، ص205، تح. العطّار، ج6، ص188.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، تح. الشاكرين، ج10، ص206، تح. العطّار، ج6، ص189.

<sup>(5)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج21، ص462، تح. العطّار، ج24، ص113.

الآخر حرَّاثًا، وإنَّ صاحب الغنم قرب خير غنمه وأسمنَها، وقرب الآخر بعضَ زرعه. فجاءت النار فنزلت بينهما، فأكلت الشاة وتركت الزرع، وإن ابن آدم قال لأخيه: أتَمْشي في الناس وقد علموا أنك قرَّبت قرباناً فتُقبِّل منك، ورُدَّ علي؟ فلا والله لا تنظر الناس إليّ وإليك وأنت خير مني!! فقال: لأقتلنَّك! فقال له أخوه: ما ذنبي؟ إنما يتقبل الله من المتقين» (1).

تتمثّل الإضافة الأساسيّة، التي أضافها القرن الرابع إلى قصّة قابيل وهابيل، في تأطيرها تأطيراً مخالفاً لما رأيناه عند ابن منبّه؛ فإطار الحكاية في القرن الرابع إطار سياسيّ يجانس ما قامت عليه حكاية آدم من بعدٍ سياسي جعل خلق آدم من أجل استخلافه في الأرض، وعزل إبليس، ولذلك قام بين حكاية آدم وحكاية ولده تماثلٌ بنيويٌّ يتحدّد في العلاقة الموجودة بين آدم/ إبليس من جهة، وقابيل/هابيل من جهة أخرى، ولقد كانت نتيجة التقابل بين كل ثنائيّة الموت، فحُكِم على آدم بالموت والحرمان من الجنّة، وحُكِم على هابيل بالموت والحرمان من اللذّة.

# د- عصر التدوين وروافد حكاية آدم السنيّة:

«يجب علينا أن نتساءل، عند كلّ كاتب أو مصنّف في هذا العصر (ق 2 هـ)، عن أصله والأمة التي ينتسب إليها» (كارل بروكلمان) (2).

ليست المرحلة الأولى لأسطورة آدم السنية مرحلة نشأة وتكون بقدر ما هي مرحلة حضور وسعي إلى تميّز، وذلك لأنّ لهذه الأسطورة جذوراً عميقة في التاريخ القديم كما رأينا. ولقد استند هذا الحضور والتميّز إلى مشارب ثقافية ثلاثة كان لها الدور الأكبر في إنتاجها من ناحية، وفي توجيه تطوّرها

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، تح. الشاكرين، ج10، ص204، تح. العطّار، ج6، ص187.

<sup>(2)</sup> بروكلمان، كارل، تاريخ الأدب العربي، دار المعارف، القاهرة، ط5، ج2، ص8.

من ناحية أخرى، ولاسيما أنها قد اندرجت في مسار حبكة هي تدوين العلم وتبويبه، الذي لا يمثّل الإطار الثقافي الذي اندرجت فيه، ولا الأساس الذي يمكّن من فهم توجّهها وامتدادها فحسب؛ بل إنّه يعمل على تحديد مختلف أوجه حضورها عبر التاريخ الثقافي الإسلامي، وهو ما سنرى علاماته في كامل مراحل الحكاية الأولى والثانية والثالثة.

لم تكن عملية التدوين مجرد جمع للعلم المبعثر بين صدور العلماء والحقّاظ والصحف؛ بل كانت «إعادة بناء ماضي الإنسانية وتاريخ العالم والكون، وذلك في صلب عملية كان توجّهها الأساسي إعادة بناء "الماضي الجاهلي" بالشكل الذي يستجيب لمتطلّبات "الحاضر الإسلامي"»(1). وعلى هذا، فالتدوين إعادة نظر إلى كلّ الموروث الذي يتحرّك في الفضاء الثقافي الشفوي الذي تعيش فيه الثقافة العربيّة الإسلامية، وهو فضاءٌ متنوّعةٌ روافدُهُ ثريّةٌ إضافاتُهُ ومميّزاتُهُ.

وسنحتاج هنا إلى أن ننظر في نصّ شهير للذّهبي يذكر لنا عمليّة التدوين. يقول أبو عبد الله: «وفي هذا العصر شرع علماء الإسلام في تدوين الحديث والفقه والتفسير، فصنّف ابن جريج<sup>(2)</sup> التصانيف بمكة، وصنف سعيد بن أبي عروبة<sup>(3)</sup>،

<sup>(1)</sup> الجابري، محمد عابد، تكوين العقل العربي، ص59. انظر أيضاً: عجينة، محمد، حفريات في الأدب والأساطير، دار المعرفة للنشر، ط1، 2006م، ص80–81.

<sup>(2)</sup> هو أبو الوليد وأبو خالد عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج (80-150هـ/ 699-767م)، فقيه الحرم المكي. كان إمام أهل الحجاز في عصره. وهو أول من صنف التصانيف في العلم بمكة. رومي الأصل، من موالي قريش. مكي المولد والوفاة. قال الذهبي: كان ثبتاً، لكنّه يدلس. الزركلي، الأعلام، ج4، ص160.

<sup>(3)</sup> هو أبو النضر سعيد ابن أبي عروبة مهران، العدوي بالولاء، البصري، (ت 156هـ/ 773م). حافظ للحديث، لم يكن في زمانه أحفظ منه. قال عنه الذهبي: إمام أهل البصرة في زمانه، ورُمي بالقدر. اختلط في آخر عمره، ومات في عشر الثمانين. انظر الزركلي، الأعلام، ج3، ص98.

وحماد بن سلمة (1)، وغيرهما بالبصرة، وصنّف الأوزاعي (2) بالشام، وصنّف مالك الموطأ بالمدينة، وصنف ابن إسحاق (3) المغازي، وصنف معمر (4) باليمن، وصنف أبو حنيفة وغيره الفقه والرأي بالكوفة، وصنف سفيان الثوري (5) كتاب الجامع، ثمّ بعد يسير صنف هشيم كتبه (6)، وصنف الليث (7) بمصر، وابن

- (1) أبو سملة، حماد بن سلمة بن دينار البصري الربعي بالولاء (ت 167هـ/ 784م)، مفتي البصرة، وأحد رجال الحديث، ومن النحاة. كان حافظاً ثقةً مأموناً، إلا أنه لما كبر ساء حفظه فتركه البخاري. ونقل الذهبي: كان حماد إماماً في العربية، فقيهاً، فصيحاً مفوهاً، شديداً على المبتدعة، له تآليف. الزركلي، الأعلام، ج2، ص272.
- (2) أبو عمرو، عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد الأوزاعي (88-157هـ/ 707-774م)، من قبيلة الأوزاع، إمام الديار الشامية في الفقه والزهد، وأحد الكتاب المترسلين. وُلِد في بعلبك، ونشأ في البقاع، وسكن بيروت وتوفي بها. وعُرض عليه القضاء فامتنع. الزركلي، الأعلام، ج3، ص320.
- (3) هو محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء، المدني (151هـ/768م)، من أقدم مؤرخي العرب، من أهل المدينة. وكان قدرياً، ومن حفاظ الحديث. وسكن بغداد فمات فيها، ودُفِن بمقبرة الخيزران أم الرشيد. الزركلي، الأعلام، ج6، ص28.
- (4) أبو عروة معمر بن راشد بن أبى عمرو الأزدي الحدانى بالولاء. فقيه، حافظ للحديث، متقن، ثقة. من أهل البصرة. وُلد واشتهر فيها. وسكن اليمن ثم استقر فيها. وهو عند مؤرخي رجال الحديث: أول من صنف باليمن. الزركلي، الأعلام، ج7، ص272. بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، ج3، ص152.
- (5) أبو عبد الله، سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، من بني ثور بن عبد مناة، من مضر (79-161هـ/ 716-778م)، أمير المؤمنين في الحديث. كان سيّد أهل زمانه في علوم الدين والتقوى. وُلد ونشأ في الكوفة، وراوده المنصور العباسي على أن يلي الحكم، فأبى. وخرج من الكوفة (سنة 144هـ) فسكن مكة والمدينة. ثمّ طلبه المهدي، فتوارى. وانتقل إلى البصرة فمات فيها مستخفياً. الزركلي، الأعلام، ج3، ص104.
- (6) أبو معاوية، هشيم بن بشير بن أبي خازم قاسم بن دينار السلمي، الواسطي، (104183هـ / 722-799م)، نزيل بغداد. مفسّر من ثقات المحدثين. قيل: أصله من بخارى. كان محدّث بغداد. ولزمه الإمام ابن حنبل أربع سنين. وكان ممن خرج مع إبراهيم بن عبد الله الطالبي بواسط، الذي قاد انتفاضة الزيدية ضد المنصور العبّاسي، له غير التفسير كتاب «السنن» في الفقه، و«المغازي». انظر: الزركلي، الأعلام، ج8، ص89.

لهيعة (1)، ثم ابن المبارك (2)، وأبو يوسف (3)، وابن وهب (4). وكثر تدوين العلم وتبويبه، ودُوِّنت كتب العربية واللغة والتاريخ وأيام الناس. وقبل هذا العصر كان

- = (7) هو أبو الحارث، الليث بن سعد عبد الرحمن الفهمي بالولاء، (94-175هـ/ 713-791 مو أبو الحارث، الليث بن سعد عبد الرحمن الفهمي بالولاء، (94-175هـ/ 713-791 الديار المصرية ورئيسها وأمير من بها في عصره، بحيث إن القاضي والنائب من تحت أمره ومشورته». أصله من خراسان، ومولده في قلقشندة، ووفاته في القاهرة. وقال الإمام الشافعي: الليث أفقه من مالك، إلا أن أصحابه لم يقوموا به. أخباره كثيرة، وله تصانيف. الزركلي، الأعلام، ج5، ص248.
- (1) أبو عبد الرحمن، عبد الله بن لهيعة بن فرعان الحضرمي المصري (97-174هـ/ 715-790)، قاضي الديار المصرية وعالمها ومحدثها في عصره. قال الإمام أحمد بن حنبل: ما كان محدث مصر إلا ابن لهيعة. ولي قضاء مصر للمنصور العباسي سنة 154 هـ، فأجرى عليه 30 ديناراً كلّ شهر، فأقام عشر سنين. وصرف سنة 164هـ. واحترقت داره وكتبه سنة 170 هـ. قال الذهبي: كان ابن لهيعة من الكتاب للحديث والجماعين للعلم والرحالين فيه. توفي بالقاهرة. انظر الزركلي، الأعلام، ج4، ص115.
- (2) هو أبو عبد الرحمن، عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي بالولاء، التميمي، المروزي الحافظ (118-181هـ/ 736-797م)، شيخ الإسلام، المجاهد التاجر، صاحب التصانيف والرحلات. كان من سكان خراسان. انظر: الزركلي، الأعلام، ج4، ص115. بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، ج3، ص153-154.
- (3) أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري الكوفي البغدادي (113-182هـ/ 731-738م)، صاحب الإمام أبي حنيفة وتلميذه، وأول من نشر مذهبه. كان فقيها علّامة، من حفاظ الحديث. ولد بالكوفة. وتفقه بالحديث والرواية. ولي القضاء ببغداد أيام المهدي والهادي والرشيد. ومات في خلافته، ببغداد، وهو على القضاء. وكان واسع العلم بالتفسير والمغازي وأيام العرب. الزركلي، الأعلام، ج8، ص193.
- (4) أبو محمد، عبد الله بن وهب بن مسلم الفهري بالولاء، المصري (125-197هـ/ 87-813م)، فقيه من الأثمة، من أصحاب الإمام مالك. جمع بين الفقه والحديث والعبادة. له كتب، منها (الجامع) في الحديث، وهو في مجلدين، والموطأ في الحديث، وهو كتابان كبير وصغير. وكان حافظاً ثقة مجتهداً. عرض عليه القضاء فخبأ نفسه ولزم منزله. مولده ووفاته بمصر. الزركلي، الأعلام، ج4، ص144.

سائر الأئمة يتكلّمون عن حفظهم، أو يروون العلم من صحف صحيحة غير مرتّبة. فسهل، ولله الأمر كله»(1).

يورد الذهبي في نصّه التوزّع الجغرافي لعمليّة تدوين العلم والعلوم التي اشتملت عليها، فيشير إلى حواضر هي: مكّة والبصرة والشام والمدينة واليمن والكوفة ومصر وبغداد وخراسان، وإلى العلوم التي اشتمل عليها التدوين، وهي: الحديث والفقه والتفسير. ويمكن إيراد ملاحظتين نستقيهما من النظر في المجال الجغراثقافي، والمجال العلمي.

1- ارتبطت عملية التدوين والتبويب بالإرادة السياسيّة، ووقعت تحت إشرافها. يُفهم هذا من الأخبار العديدة التي كانت تحثّ بعض هؤلاء العلماء الذين ذكرهم الذهبي على الكتابة وتدوين العلم. فعمليّة التدوين موقف سياسيّ فكري يعبّر عن حاجة عاشها بعض الأطراف لجمع ما هو مشتّت من الأخبار والعلوم؛ لأنّها تساهم في استقرارها السياسي سواء كانت في الحكم أم كانت في المعارضة (2). غير أنّ نصّ الذهبي يسكت عمّا كان خارج الدائرة السياسية التي تمثّلها الخلافة العبّاسيّة، ولا يبرز ذلك في سكوته عن عملية التدوين الشيعيّة فحسب؛ بل اشتمل سكوته على مؤلّفات سبقت عمليّة

<sup>(1)</sup> الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (ت 748هـ/ 1347م)، تاريخ الإسلام، تح. د. عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ط1، 1407هـ-1987م، ج9، ص13. انظر أيضاً: السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، تاريخ الخلفاء، تح. محمد محيي الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة، مصر، ط1، 1371هـ/ 1952م، ج1، ص261.

<sup>(2)</sup> على الرغم من أنّ الحديث عن المعارضة السياسية هنا مبكّر، يُوجِبُ ما عاشه بعض أعلام حركة التدوين (شأن ما حدث لسفيان الثوري، وابن منبّه، وهشيم الواسطي؛ بل ومالك بن أنس...) من علاقاتٍ متوترة مع السلطة المركزية الانتباه إلى هذا المعطى أثناء النظر إلى مسألة التدوين أو انتقال الثقافة العربيّة الإسلاميّة من الشفوي إلى المكتوب.

التدوين ذاتها<sup>(1)</sup>؛ مثل كتاب ابن منبّه في ملوك حمير، وكتابه في القدر، وامتدّ إلى تصانيف كانت في صلب عملية التدوين مثل بعض التفاسير، كتفسير مجاهد، وتفسير مقاتل بن سليمان... ويبدو أن سكوته عن هؤلاء الأعلام، على الرغم من شهرتهم، راجعٌ إلى وضعهم القلق في القرن الثاني. فابن منبه من مسلمة أهل الكتاب، ولم يكن يُنسب إليه إلا ما كان يجانس ما كانت تؤمن به المركزية السياسيّة والطبقة المثقّفة التي تحوم حولها آنذاك، ونعني أساساً استعادة العلم الذي يهتم به أصحاب الحديث، أو الذي لا يخرج عن دائرته (2). ويبدو أنّ هذا كان شأن تفسير مجاهد بن جبر الذي اتّقاه المفسرون، وقد "سُئِل الأعمش عن ذلك [عن تفسير مجاهد]، فقال: كانوا يرون أنّه يسأل أهل الكتاب، يعني النصارى واليهود" (3). أمّا مقاتل بن سليمان فعلى الرغم من كثرة إحالته على الضحّاك وابن جريج، فبقي موقفه مبعداً من الدائرة التي تمثّل السلطة المعرفية، والتي تصنع القرار الفكري السياسي في الثقافة الإسلاميّة؛ لأنه كان كما يقول بروكلمان: "تابعاً لمدرسة السياسي في الثقافة الإسلاميّة؛ لأنه كان كما يقول بروكلمان: "تابعاً لمدرسة

<sup>(1)</sup> يذكر بروكلمان بعض من صنّفوا كتباً قبل عملية التدوين مثل: زياد بن أبيه، وعبيد بن شرية، ووهب بن منبّه. انظر: بروكلمان، كارل، تاريخ الأدب العربي، ج1، ص250 وما بعدها، وج2، ص107 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> انظر مثلاً القول الذي ينسبه ابن قتيبة إلى ابن منبة بخصوص مسألة القدر. يقول ابن قتيبة في (تأويل مختلف الحديث): «وهذا وهب بن منبه يقول: قرأت في اثنين وسبعين كتاباً من كتب الله تعالى اثنان وعشرون منها من الباطن، وخمسون من الظاهر، أجد فيها كلّها أنّ من أضاف إلى نفسه شيئاً من الاستطاعة فقد كفر». فيجمع بذلك بين القول الديني العام والقول السياسي الخاصّ. وانظر وضعه أيضاً في كتاب العظمة لأبي الشيخ وتفسير الطبري وتاريخه... راجع: ابن قتيبة، تأويل مختلف الحديث، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ص34؛ المعارف، تح. ثروت عكاشة، دار المعارف، القاهرة، ص14، 19، 12... الطبري، التفسير، تح. الساكرين، ج1، ص518، ص519؛ و556، التفسير، تح. العظار، ج1، ص519. أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص5151؛ و556، و550.

<sup>(3)</sup> الزركلي، الأعلام، ج5، ص278.

المفسرين الأقدمين الذين كانوا قريبين من القصاص، والذين كانوا يسعون إلى التوفيق بين النص المقدس وروايات اليهود والنصارى». لقد اهتم الذهبي بما يعبّر عن التميّز عن الآخر اليهودي والنصراني.

2- ولكن نصّ الذهبي لا يعبّر عن العناية بالاستقلال، أو التميّز عن الآخر الديني فحسب، بقدر ما يعبّر كذلك عن التميّز عن الآخر المذهبي، وذلك من خلال السكوت عن نشاط سائر المذاهب، كالشيعة والمعتزلة...، ومن خلال السكوت عن فروع علمية تختلف عن الحديث والفقه والتفسير كعلم الكلام وعلوم الأوائل، والأدب السياسي؛ بل إنه لم يُشِر إلى الحركة العلمية المهمّة التي تقوم على ترجمة الأدب الفارسي إلى العربيّة، وخصوصاً مع ابن المقفع، وعبد الحميد الكاتب، ومحمد بن جهم البرمكي، وزادويه بن شاهويه الأصفهاني، ومحمد بن بهرام بن مهيار الأصفهاني (1)، ولم يُشِر كذلك إلى الصراع ضد الشعوبيّة الذي كانت عملية التدوين تتحرّك داخله.

إنّ حضورَ حكاية آدم في التفسير والتاريخ يعود، بالنسبة إلينا، إلى عملية التدوين، ولذلك يوفّر انتباهنا إلى ما قاله الذهبي وإلى ما سكت عنه تحديد الروافد التي ساهمت في تكوّن هذه الأسطورة الدينيّة في الثقافة الإسلامية. ويمكن أن نحدّد ثلاثة روافد صاغت الحكاية، وساهمت في تنوّعها داخل الفضاء السنّي، رافدان سكت عنهما الذّهبي هما الرافد الكتابي، والرافد الفارسي، وثالث اعتنى به، وهو الرافد الحديثي.

### - الرافد الكتابي:

يتجلّى هذا الرافد من خلال حضور أساطير اليهود في حكاية أهل السنة عن آدم. ويظهر ذلك في التشابه الذي يصل أحياناً إلى حدّ النسخ بين القول الذي نراه في مدوّنة أهل السنة، وبين نصوص اليهود خاصة. فقد اعتنت أساطير اليهود مثلاً بطينة آدم، وبموقف الأرض من رفعها إلى السماء، وبرفض

<sup>(1)</sup> بروكلمان، كارل، تاريخ الأدب العربي، ج3، ص102.

أن يكون جامعها جبريل، حتى أنّ هذا الملاك زجرها وذكّرها بضرورة طاعة ربّها. وقد اعتنت ببيان الخطيئة، وربطت ذلك بالحيّة والشيطان معاً، وسعت إلى بيان وقوع حوّاء تحت سلطان الحية وإيقاعها بآدم، فارتكبا الخطيئة ما أثّر في مسار حياتهما على الأرض وما يخرج منها. وقد يفيد وجود آثار القول الكتابي في النص السني حضور الأساطير البابلية السومرية والأكادية، ولاسيما في موقف الأرض من عملية خلق آدم، في بنية الأساطير الدينية الإسلامية.

وهنالك احتمال كبير في أن يكون ابن منبّه أوّل من كتب حكاية آدم بوظائف سردية مرتبة بحسب زمن الخطاب، ومندرجة ضمن قصّة أشمل هي قصّة الخلق. فلقد رأينا أن النص القرآني لم يعتن بإيراد الحكاية كما أوردتها التوراة، وإنما كان اهتمامه بها في كلّ مرة اهتماماً جزئيّاً. وليس ما ورد عن ابن عباس، عند ابن سعد<sup>(1)</sup>، وعند الطبري، بمقطوع النسبة إليه، وهو عين حال ما نُسب إلى كعب الأحبار في إكليل الهمذاني<sup>(2)</sup>. هذا مع أنّ ما نُسب إلى الهمذاني لا يخرج عن استعادة ما جاء عن التوراة من عناية بأبناء آدم وتفرقهم في البلاد.

ولا يعود اهتمامنا بابن منبه إلى أنّه أوّل من أورد القصة كاملة فحسب؛ بل إلى ما ورد في ترجمته من معطيات تدعو إلى التأمّل. فابن منبه رجلٌ صَرَفَ عنايته إلى علم أهل الكتاب من ناحية، وقد ذكر أنه جمع علمي كعب الأحبار وعبد الله بن سلام<sup>(3)</sup>، ولكنّه رجل التفسير والسيرة من ناحية أخرى<sup>(4)</sup>، وهو، من جهة، رجل الدولة الأموية الذي شغل فيها منصب

<sup>(1)</sup> ابن سعد، الطبقات الكبرى، (م.س)، ص26.

<sup>(2)</sup> الهمذاني، الإكليل، ج1، ص39.

<sup>(3)</sup> الذهبي، تذكرة الحفّاظ، صُحِّحَ عن النسخة القديمة المحفوظة في مكتبة الحرم المكي تحت إعانة وزارة معارف الحكومة العالية الهندية، دار إحياء التراث العربي، ج1، ص100.

Lecker, Michael, «Wahb ibn munabbih», in E. J., 2<sup>nd</sup> Vol. 20, p. 596. (4)

القاضي ومنصب القصّاص أو الواعظ<sup>(1)</sup>، وحارب فيها الحروراء، ولكنّه، من جهة ثانية، «امتُحن وحُبس وضُرب حتى الموت». وكانت له سيرة نبوية تكشف عن أصول شيعيّة، وإليه يُنسب كتاب في القدر، وإن ارتدّ عنه بعد ذلك، وقد كان القول في القدر من أقوال المعارضة (2). وهو كذلك -وإن ذكرت مراجع كثيرة أنه يهودي- رجلٌ تعود أصوله إلى الفرس، ما قد يبقى على بعض بقايا الثقافة الفارسية في تصوّره، على الرغم من أنّ أباه أسلم منذ عهد الرسول. كلّ هذه المعطيات المتنافرة أحياناً تُفسّر لماذا كانت صورة ابن منبّه متردّدة بين «التعديل» و «التجريح»؛ إذ تتحرّك هذه الصورة بين تبشير الرسول بولادته (3) من ناحية، وبين غيابه في كتب السنن والصحاح التي جمعت الأحاديث، وهو الذي لقي ابن عبّاس (<sup>4)</sup> من ناحية أخرى، ثمّ هي صورة مترددة بين الشخصية التاريخية التي نجد أغلب أخبارها في كتب الرجال والتراجم في القرون الثلاثة الأولى، من جهة، والشخصيّة النموذجيّة التي لا تغيب تماماً عن الكتب المذكورة، ولكنّها تحضر بكثافة في كتب المتأخرين من جهة ثانية. كلّ هذه المعطيات تصنع من ابن منبّه سلطة علمية وعلماً إليه يرد العلم الذي عرف تضييقاً وترحيباً رفضاً وقبولاً في الوقت نفسه، وهو العلم بالكتاب الأوّل<sup>(5)</sup>.

ويتضح الرافد الكتابي أيضاً من خلال ما رأيناه من استفادة محمد بن إسحاق من النص التوراتي، أو ممّا قد يكون متواتراً في الثقافة الشعبية

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> الجابري، العقل السياسي العربي محدّداته وتجلّياته، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، 1990م، ص276 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج4، ص546 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج63، ص366.

<sup>(5)</sup> تنوّعت صورة ابن منبّه حتى غدا، عند بعض المتأخرين، ولياً من الأولياء يُنسب إليه جوامع الكلم. انظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج4، ص547.

الشفوية أساساً في القرون الثلاثة الأولى، وصولاً إلى أبي جرير الطبري. فلئن استعاد في مواطن عديدة النصَّ التوراتي فقد تميّز عنه في مواطن أخرى، غير أنه تميّز لا ينسينا العلاقة الأم، علاقة الاتباع والاستفادة المباشرة من النص اليهودي.

وقد يعود، في رأينا، هذا التعامل المزدوج مع النصّ الكتابي والنصوص اليهودية الشفوية المتواترة آنذاك إلى رغبة مزدوجة هي أيضاً جانبُها الأوّل الحرصُ على الاستفادة من علم الأولين، كما رأينا، وجانبُها الثاني السعيُ إلى تجذير الثقافة الإسلامية، ومن ورائها الدولة الناشئة التي تحتضنها في التاريخ الإنساني. ويظهر الجانب الثاني، أوّلاً، في الإسناد، وهو ما يعني إعادة تحديد العلم والمعرفة لا بما يقربه من العلم الكتابي؛ بل بما يبرّ صدقه من داخل العلم المدوّن والثقافة الناشئة. ويظهر الجانب الثاني، ثانياً، في استراتيجية كتاب (المبتدأ) التي تتحدّد في إطار التشريع والترسيم للدولة الجديدة والحضارة الجديدة، وقد تمكّن ابن إسحاق من ذلك بأن أدرج الرسالة المحمّديّة، ومن وراء الرسالة الدولة والحضارة، في صلب «أدوار» النبوة التي بدأها من آدم. لقد سعى ابن إسحاق إلى توظيف سلسلة نبوّات الأنبياء السابقين التي قامت عليها التوراة للتأسيس للنبوة الخاتمة والدولة القائمة. لقد كان (المبتدأ)، على ما يرى أحد الدارسين، «في دلالته العالم الطبيعي والميتافيزيقي والإنسان» (الم.).

## - الرافد الفارسي:

بيد أنّ الأمر لا يعود إلى الحضارات التي استوعبها النصّ الكتابي، فوجدت إلى النص الإسلامي مدخلاً وسبيلاً؛ بل قد نجد في مهمّة آدم

<sup>(1)</sup> الكوّاز محمّد كريم (جامع ومقدم)، المبتدأ في قصص الأنبياء، لابن إسحاق، ص14.

الأساسية، عند أهل السنة، وهي الخلافة، ما مكن من تَبْيِئةِ الأسطورة الفارسية في المخيال الإسلامي؛ ذلك أنّ التشابه بين النصّ الفارسي والنص الإسلامي قويّ يظهر في أمرين: أوّلهما: حضور إبليس في خلق آدم، سواء عبر جمعه لطينته أم ولوجه فيه، وثانيهما: العداء بين أهل السماء والخير والنور، وأهل الأرض والشرّ والظلام، كما نتبيّن ذلك في الأسطورة الفارسيّة. ولقد كان إبليس عنصراً جامعاً بين هذين الأمرين، وهو ما يذكّر بمنزلة أهرمن في الأسطورة الفارسيّة قبل وجود الإنسان الأوّل ومنزلته في خلقه (1).

ولعلّ اللافت للانتباه أنّ مقاتل بن سليمان كان أوّل من ذكر أنّ خلق آدم جاء في سياق الصراع بين الملائكة والجان، وأنّه خُلِق ليكون خليفةً للجان الذين مكثوا في الأرض بعد انتصارهم على من أفسد فيها من الأمم السابقة عليه. ولم يكن ما ذكره ابن منبّه قبله يحقّق هذا التقابل بين آدم والجان في خلافة في الأرض، لأنّه اكتفى بذكر فساد الجان في الجنة، وطرد الله إيّاهم إلى الأرض وبحارها، في حين أنّ مقاتل بن سليمان لم يكتفِ بأن ذكر الصراع بين أمم سبقت خلق آدم فحسب؛ بل أحلّ رمز الشرّ محلّ الفاعل في الكون وفي خلق آدم.

ومقاتل بن سليمان من بلخ، وهي مدينة أفغانية ذات ثقافة تجمع بين الثقافة الهندية والفارسية، ومعلوم أنّ الثقافة الفارسية، وبدرجة أقل الثقافة الهنديّة، لم تكونا «مستقيلتين» في إنتاج العلم (2)، وخصوصاً في المجالات

<sup>(1)</sup> انظر مثلاً: الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص233 وما بعدها، وص 242. المقدسي، ج2، ص77-78، ج3، ص139. البيروني، الآثار الباقية، ص99. درسدن، «أساطير إيران القديمة» ضمن أساطير العالم القديم، ص295. انظر أيضاً: Yarshater, Ehsan (Editor), The Cambridge History of Iran, Vol. 3, p.419 et suite.

<sup>&#</sup>x27;Athamina, Khalil, «Al-Qasas: its emergence, religious origin and its socio- (2) political impact on early muslim society», in Studia Islamica, LXXVI, Paris, 1992, p. 61.

التي لها فيها حضور قوي شأن الإجابة عن أسئلة الوجود والأصل والبداية الأولى، وذلك لما لأساطيرها من غنى في هذا المجال، فلا شكّ في أنّ مقاتل بن سليمان كان مطّلعاً على موروث الفرس الديني، الذي قد يمثّل بالنسبة إليه معيناً للخبر والمعرفة والعلم يتميّز به عن غيره من الإخباريين والعلماء والقصّاص.

عاش مقاتل في بلخ والبصرة وبغداد وجميعها مدن تضطرب فيها المعارف والأفكار بين أهل العلم بالعربية وسائر الأمم، ولاسيما منهم الفرس، لمكانتهم في الدولة العبّاسيّة في النصف الأوّل من القرن الثاني للهجرة/الثامن للميلاد. ولقد عُرِفَ الرجل بأنّه مدلّس(1)، ما يكشف إمكانات إضافته إلى ما يصله من أخبار، وعدم اعتنائه بردّ الخبر إلى غيره، شأن أهل الحديث والخبر الموثّقين؛ بل لعلّه سيعمل على إنشاء الخبر، ولن يكون الإسناد عندئذ إلّا شرطاً شكليّاً في إنتاج العلم(2). وعُرِفَ مقاتل أيضاً بملازمته للضحّاك بن مزاحم، سواء صحّ ذلك أم لم يصحّ، والضحّاك من بلخ كذلك، وهو من أساطين العلم بالأخبار وحلقة أساسية في سند الطبري بلي ابن عبّاس، وهو ما يعني الى ابن عبّاس، وهو ما يعني

<sup>(1)</sup> التدليس أنواع "وهو أن يروي [الراوي] عن مَنْ عاصره أو لقيه ما لم يسمعه منه، موهماً أنه سمعه منه» انظر ابن عمّار شمس الدين محمد بن عمار بن محمد بن أحمد المصري المالكي (ت 844هـ/ 1440م)، مفتاح السعيدية في شرح الألفية الحديثية، دراسة وتح. شادي بن مجمد بن سالم آل نعمان، ط1، مركز النعمان للبحوث والدراسات الإسلامية وتح. التراث والترجمة، صنعاء-اليمن، 1432هـ/ 2011م، ص118.

<sup>(2)</sup> ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج7، ص373؛ ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج5، ص257 وأورد ابن عساكر: «قال: ذهب رجل بجزء من أجزاء تفسير مقاتل إلى عبد الله قال: فأخذه عبد الله منه، وقال: دعه، قال: فلما ذهب يسترده، قال: يا أبا عبد الرحمن كيف رأيت؟ قال: يا له من علم لو كان له إسناد» ابن عساكر، ج60، الرحمن كيف رأيت؟ قال: يا له من علم لو كان له إسناد» ابن عساكر، ج60، مرابع المعالم المعا

أنّ الأخبار التي تُروى عن الضحاك ومقاتل تعمل على إيجاد سند صحّتها في شخصية «ترجمان القرآن» و«حبر الأمّة»، ما يعطي كمَّ الأخبار الذي رواه هذا الثنائي أهميّةً. كلّ هذا يجعل مقاتل بن سليمان مرشّحاً لأن يكون القناة التي عبرت من خلالها أساطير الفرس إلى المخيال الإسلامي، ما يعني أنّ الثقافة الإسلاميّة لم تكن منفتحة على نصوص أهل الكتاب فحسب؛ بل كانت منفتحة على نصوص الفرس أيضاً، وهو انفتاح يطرق باب أساطير الهند.

ولم يكن انفتاح الثقافة الإسلامية على غيرها من الثقافات ترفاً؛ بل استجابة لاحتياجات الثقافة المهيمنة، واحتياجات الثقافة الوافدة. لقد كانت الدولة والدين في القرن الثاني في مواجهة هجمات المعارضة السياسية والدينية والاجتماعية التي أخذت أشكالاً مختلفة. وممّا أنتجته حركيّة العلاقة بين الدولة والمعارضة، مثلاً، ما ترجمه ابن المقفّع من كتب فارسية تدعّم الحضور الثقافي الفارسي في صلب الثقافة العربيّة الإسلاميّة، ومنها (تاريخ ملوك الفرس) الذي قيل عنه: إنه أصل (الشاهنامه) الذي كتبه الفردوسي في القرن الرابع، وهو ترجمة للكتاب الفارسي القديم (خداينه نامه)، وكتاب ((آيين نامه) وفيه وصف لنظم الفرس وتقاليدهم وأعرافهم)، وكتاب «(مزدك) في سيرة الزعيم الديني المشهور، وكتاب (التاج) في سيرة «أنوشروان» (2). ولم تكن هذه الترجمات مقتصرة على كتابات الفرس، أو على شخص ابن مقفع، وإنما امتدّت إلى شخصيات أخرى ترجمت نصوصاً على شخص ابن مقفع، وإنما امتدّت إلى شخصيات أخرى ترجمتها بأصول الخلق هندية مشهورة لن نعدم عندها اهتماماً يرافق ترجمتها بأصول الخلق

<sup>(1)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ في قصص الأنبياء، ص24.

<sup>(2)</sup> ابن إسحاق، المصدر نفسه، ص24. انظر أيضاً: البغدادي، إسماعيل باشا (ت 1339هـ/ 1920م)، هديّة العارفين، دار إحياء التراث، بيروت-لبنان، (د.ت)، ج1، ص438. بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، ج1، ص261؛ وج 2، ص8؛ وج 3، ص8، وص 34. بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، ج3، ص45. راجع أيضاً: ج3، ص100.

وحكايات البداية، أو بالأسس العامة التي تقيم عليها العقائد وجودها وشرعيتها. يقول لويس فريديريك: «وسرعان ما وصل علماء هنود إلى الكوفة ودمشق وبغداد، وكان بعضهم قد أسلم. لقد أدخلوا إلى المسلمين، الذين كانوا قد عرفوا الثقافة اليونانية البيزنطية، نظرياتٍ فلسفيّة، والطبّ، وعناصر من علم الفلك والكيمياء والرياضيات»(1). ولعلّ من أهمّ مَن ترجم من السنسكريتية الطبيب منكه الهندي(2)، الذي كلّفه هارون الرشيد بذلك بعد أن نجح في شفائه من مرضه(3).

ولئن كان الانتباه إلى حضور الأساطير الفارسيّة مهمّاً فإنّه لمهمّ أيضاً أن ننتبه إلى العلاقات القائمة بين هذه الأساطير وأساطير الثقافة اليونانيّة التي حدثتنا عن صراع الآلهة حتى وصل الأمر إلى زيوس الذي عمل على الفصل بين السماء والأرض فصلاً نهائيّاً، وقد قرّر أن يكون الإنسان للأرض، دون أن يعني قراره ذاك أنّه خليفة للآلهة فيها، كما كان عليه الأمر عند الحضارات الشرقية القديمة، وكما سيكون عليه الأمر عند المسلمين. وقد جعلت الأساطير اليونانيّة من بروميثيوس خالقاً للإنسان من طين شكّلته يداه. وإنّه لمهمّ كذلك أن نتذكّر الحروب التي نشبت بين الآلهة عند الأكاديين، والتي انتهت باستقرار الأمر بين يدي مردوخ الإله الشاب، والتي كان من فات نتائجها القرار بإبعاد الآلهة عن الأرض، حتى يستريحوا، ووضع الإنسان نتائجها القرار بإبعاد الآلهة عن الأرض، حتى يستريحوا، ووضع الإنسان

Frédéric, Louis, L'inde de L'Islam, Arthaud, Paris, 1989, p.23. Saliba, Lwiis T., (1) L'indouisme et son influence sur la pensée musulmane selon al-Bîrûnî (m. 1048), Byblion, Paris, Liban, 2<sup>ed</sup>, 2009, p.27.

<sup>(2)</sup> هو من بين "نقلة الهند والنبط" (ابن النديم) "كان عالماً بصناعة الطب حسن المعالجة، لطيف التدبير فيلسوفاً، من جملة المشار إليهم في علوم الهند، متقناً للغة الهند ولغة الفرس، وهو أحد عبادهم [الهند] وفلاسفتهم" (ابن أبي أصيبعة). انظر: ابن النديم، الفهرست، ص305. ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص474.

<sup>(3)</sup> ابن أبي أصيبعة، طبقات الأطبّاء، بيروت، 1984م، ص476.

خليفة يعبدهم ويخدمهم، وقد اتخذت آلهة الأكاديّين مادّة الإنسان من طين الأغوار.

## - الرافد الحديثي:

نعني بالرافد الحديثي ما جاء عن أعلام من الثقافة العربيّة الإسلاميّة سعوا إلى تحرّي «الدقّة» و«اليقين» في ما يخبرون به، والعبارتان المنصوص عليهما تعبّران عمّا في علم التجريح والتعديل من أحكام على الراوي بالتدليس أو الوضع... فالرواة هنا عدولٌ لا يرقى، في الأغلب الأعمّ، شكّ إلى ما يروونه. ويعني ذلك أنّ ما يُروى مختلفٌ عن أخبار المدلسين ومن لم يتحرّوا أقوالهم... وهذا ما يدفعنا إلى اعتبار ما جاء عن المحدثين مشرباً ثالثاً مختلفاً عمّن استعاد قول أهل الكتاب أو قول غيرهم من الثقافات كالثقافة الفارسية والهندية.

ومن أعلام هذا المشرب نذكر ابن سعد، والأزرقي، والصنعاني، والطبري، وأبا الشيخ... إلى غير هؤلاء ممّن استجابت سيرتهم إلى ما وضعه أهل التعديل والتجريح من مقاييس. وممّا يلفت الانتباه في ما جاء عنهم حرصهم على الرجوع في ما يخبرون به إلى عهد الرسول محمد برفع الخبر إليه أو إلى من زكّاهم مثل ابن عبّاس، أو بنسبة الخبر إلى «ناس من أصحاب رسول الله»، وهي عبارة تتكرّر عند الطبري؛ ذلك أنّ الخبر لا يقف عند التابعين إلا فيما ندر، وليس هذا الحرص إلا تأكيداً على شرعية الخبر التي تشتمد لا من المعرفة بكتب الأوّلين؛ بل من تدوين ما جاء عن الذي لا ينطق عن الهوى وعن رواة حديثه أو رواة حديث مَن صاحبه.

ويمكن بيان هذا الحرص على الابتعاد عن كتب أهل الكتاب وعن أساطير الأوّلين، ونحت ما يمثّل خصوصيّة القول في آدم، من خلال نص ابن سعد في (الطبقات الكبرى)؛ لأنّه نصّ أنموذج عن هذا المشرب الحديثي لمكانة ابن سعد عند المحدثين من ناحية، ولسعي المؤلّف في كتابه إلى تقصّي كامل مراحل الحكاية بطريقة مخصوصة تبيّن كيف يتعامل معها هذا

النوع من الروايات. وسنتبيّن في تحليلنا لنص ابن سعد أمرين، أوّلهما: كيف بنى المؤلّف الحكاية، وثانيهما: السلطة المرجعية لنصّه التي سنتخذ ابن عباس أنموذجاً عنها.

كان حديث ابن سعد عن آدم في المرحلة الثانية من عمله في الطبقات، وذلك بعد حديثه عن الرسول محمّد؛ بل إن حديثه عن آدم جاء تحت عنوان «ذكر من انتمى إليه رسول الله ﷺ (1) وهو ما يفيد أن استقصاء الحكاية عن آدم متلازم بما يخدم بناء «تاريخ» الشخصية المحمّديّة من جهة، وبناء «تاريخ» الدين الجديد ومن ورائه الحضارة الجديدة من جهة أخرى. ولقد أورد ابن سعد حكاية آدم على مرحلتين بدأ الحكاية في الأولى بجمع طينة آدم، وانتهى إلى وفاته ودفنه، وبدأها في المرحلة الثانية بهبوط آدم إلى الأرض، وانتهى إلى الإشارة إلى أبنائه، ثم أضاف فقرة قصيرة في الأخير عن حوّاء.

تمرّ الحكاية الأولى بمرحلتين: الأولى: خلق آدم، وفيها يتدرّج من جمع طينته إلى نفخ الروح فيه ثم تصويره، والثانية: وجود آدم في الأرض مع غياب التدرّج في ترتيب الأخبار الخاصة بذلك؛ إذ بدأ ببيان نبوّة آدم، ثم أورد حديثين عن قابيل وهابيل، ثم حديثين عن موته، فحديثاً عن شجرة الخطيئة، ثم العودة إلى أن آدم نبي ما يبرّر خلقه للأرض وليس للجنة. وما يميّز الحكاية الأولى حرص ابن سعد على أن يكون حديثه عن الرسول، أو عمّن أخذوا عنه، وحينما يتوقّف الخبر عند أبيّ بن كعب مثلاً يحرص ابن سعد على تأكيد أنه خبر غير مرفوع إلى النبيّ. وقد أنتج حرص ابن سعد هذا استعادته أغلب المياثم التي رأينا أهل السنة ينسبونها إلى الرسول محمّد؛ مثل حديث الطين وحديث الجحود وحديث الذرّ وحديث فضل يوم الجمعة...

وما يميّز الحكاية الثانية انقطاع الحديث فيها إلى ابن عبّاس فلا راوي معه؟ ويتراءى في هذه الحكاية كلّ ما يتعلّق بتأسيس الحضارة كاللباس

<sup>(1)</sup> ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج1، ص20.

والعلاة والمطرقة والتنور وبناء البيت الحرام، وملء الأرض بالأبناء... ولعلّ ما يفسّر وجود هذه الحكاية الثانية هو ضعف القسم الخاص بوجود آدم في الأرض في الحكاية الأولى؛ ما يعني أن لوجود آدم في الأرض صنفين من الأخبار؛ صنفاً مشتّتاً يُروى عن الرسول يحرص فيه الرواة على ضرورة تدوينه؛ لأنّه من العلم الذي يجب ألا يضيع، وصنفاً تشكّل حتى وصل إلى ابن سعد متكاملاً فأورده، وهو ما يعبّر عن مكانة ابن عبّاس في هذه الحكاية الثانية خصوصاً وفي هذا المجال عموماً، وهي مكانة تناظر مكانة الرسول في الحكاية الأولى؛ ولذلك وجب النظر في علاقة ابن عبّاس بحكاية آدم لا عند ابن سعد فحسب؛ بل عند معاصريه أيضاً.

يمكن توزيع ما يُنسب إلى ابن عبّاس بخصوص آدم من أخبار على مستويات ثلاثة: المستوى الأول إعادته أخبار التوراة أو أخباراً يمكن الرجوع بها إلى أساطير الفرس والهند، والمستوى الثاني إعادة هذا النوع من الأخبار مع السعي إلى توجيهها توجيها يخرج بها عن انتمائها التوراتي أو الفارسي الهندي، أمّا المستوى الثالث فإخباره بما لا نجده في أساطير أهل الكتاب ولا في غيرها.

ومن المستوى الأوّل الفقرةُ الأولى من النص، الذي أوردناه عن الطبري في بداية هذا الفصل<sup>(1)</sup>، وفيه استعادة واضحة لما جاء عن أساطير الفرس بخصوص الصراع السياسي بين إبليس والإنسان، ومنه أيضاً ما جاء عن أساطير اليهود بخصوص خلق حواء من ضلع آدم أثناء نومه، أو بخصوص أبناء آدم<sup>(2)</sup>. ومن المستوى الثاني ما جاء عن ابن عباس في بناء البيت الحرام، فهو شبيه بما جاء عن خيمة بني إسرائيل من ناحية، ولكنه موجه مع إضافات كثيرة وجهةً إسلامية شأن ما أورده الأزرقي من ناحية أخرى<sup>(3)</sup>. ومن

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، ج1، ص201-202.

<sup>(2)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص70، وص97، وص105...

<sup>(3)</sup> الأزرقي، أخبار مكّة، ج1، ص5، وص7.

المستوى الثالث الأخبار التي تروي كيفيّة بناء مكّة، أو تلك التي تشرّع لطقس ديني مثل الحجّ أو لبيان أفضليّة يوم الجمعة...

ولم يكن حضور ابن عباس في مؤلفات القرنين الثالث والرابع مرتبطاً بسيرة الرجل الحقيقية؛ تلك التي تنظر في ولائه لعلي، أو في ما يُنسب إليه من مواقف تناولها علم الكلام، وإنما ارتبط أساساً بما رُوي عنه من قدرة علمية على التفسير والتأويل وعلى الفتيا، ومن غضب للدين ممّن نظر إليهم على أنهم يدسّون في الدين ما ليس فيه.

فمن الجوانب الأولى ما ورد في طبقات ابن سعد من أخبار ترفع ابن عباس، على الرغم من حداثة سنه، إلى صف الصحابة من أهل بدر، ولم تكن له تلك المنزلة إلا بفضل العلم الذي أعطاه الله إياه (1). ويورد ابن سعد خبراً فيه ما يمكن اعتباره مصادر القول عند ابن عبّاس؛ إذ يقول ابن سعد: «أخبرنا سفيان بن عيينة عن عبيد الله بن أبي يزيد قال: كان ابن عباس إذا سئل عن الأمر فإن كان في القرآن أخبر به، وإن لم يكن في القرآن وكان عن رسول الله يحتق أخبر به، فإن لم يكن في القرآن ولا عن رسول الله وكان عن أبي بكر وعمر أخبر به، فإن لم يكن في القرآن ولا عن رسول الله وكان عن أبي بكر وعمر أخبر به، فإن لم يكن في شيء من ذلك اجتهد رأيه (2). وبين أن هذه المصادر هي عينها مصادر التشريع في أصول الفقه ومصادر العلم في علم الأصول، وليس ما يجتهد فيه ابن عباس رأيه إلا المجال الذي تتحرك فيه الإضافات التي تُسْتَقى من غير القرآن والسنة والصحابة، وهو ما نراه في فيه الأخبار التي تتوقّف عند ابن عبّاس نفسه، ولا ترفع إلى الرسول وهي التي، بعبارة أخرى، تمثّل إضافات ابن عبّاس نفسه في حكاية آدم.

وإذا كانت الجوانب الأولى من شخصية ابن عباس قد أثقلت كتب التراجم لكثرتها وتكرارها من كتاب إلى آخر، فإنّ الجوانب الثانية قد ندرت حتى ما نراها إلا إشارة، وهي الجوانب التي تشير إلى معرفته بالتوراة

<sup>(1)</sup> ابن سعد، ج1، ص365.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص366.

والإنجيل وأساطير الأولين من الفرس والهند. ولقد وُصِف ابن عبّاس بصفتين لهما دلالة خاصّة؛ الأولى أنه حبر الأمة، والثانية أنه ربّانيّ الأمّة، وقد أورد ابن سعد: «قال كعب الأحبار: مولاك ربّانيّ هذه الأمة، هو أعلم من مات ومن عاش»<sup>(1)</sup>. وما هاتان الصفتان إلا ربط بين هذه الشخصية وصورة العالم بما مضى من أخبار الأمم، التي كانت متواترة في القرنين الأول والثاني للهجرة/السابع والثامن للميلاد، والتي ترتبط بصورة أحبار اليهود وقصّاصهم الذين كانوا يلقون الدروس والوعظ في محالّهم منطلقين من نصّهم المقدّس. وليس ربط ابن عباس بهذه الصورة تأكيداً لعلاقته بعلم هؤلاء الأحبار والربيين فحسب؛ بل فيه تأكيد لقدرته على أن يكون في مستواهم دون أن يكون تابعاً لهم، ويظهر ذلك من خلال ما وصلنا عن علاقاته مع كعب الأحبار في المدينة (على المدينة في (العظمة) بخصوص خلق الشمس والقمر (ق).

لقد سعى أهل السنة في هذه المرحلة من تعاملهم مع حكاية آدم إلى صياغة حكاية جامعة تملأ الفراغات التي تركها النص الديني، وتستجيب لاحتياجات الواقع العربي الإسلامي في القرنين الثاني والثالث، وقد تفاعلت في هذا الإطار مختلف الثقافات التي أخذت تندمج تدريجياً في الثقافة الإسلامية، وأثرت في تشكيل حكاية آدم تشكيلاً ساهم في تبلورها ووضوحها واكتمالها مع الثعلبي والكسائي.

#### 2- مرحلة الاستقلال والاكتمال:

تتميّز مرحلة الثعلبي-الكسائي باستقلال جنس من الكتابة كان جزءاً من

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص370.

<sup>(2)</sup> انظر: بن زئيف إسرائيل (ولفنسون)، كعب الأحبار، سلسلة اليهوديّة بأقلام يهوديّة، دار ومكتبة بيبليون، جبيل-لبنان، 2010م، ص203.

<sup>(3)</sup> أبو الشيخ، العظمة، ج4، ص1163. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص530.

الكتابة التاريخية، وخصوصاً عند ابن منبه في القرن الثاني، والطبري ومعاصريه كابن قتيبة والمسعودي واليعقوبي في القرنين الثالث والرابع. فلقد مثّل كتاب (عرائس المجالس) نقلةً مهمّة نحو الاهتمام بقصص الأنبياء بعيداً عن الهاجس التاريخي الموسوعي، وغير مقيّد بشكل مباشر بنص قرآني يعمل على تفسيره وتأويله. وسنركّز عملنا هنا على بيان اكتمال حكاية آدم، منتبهين إلى جملة ما أضافته هذه المرحلة للحكاية، ثم نتجه إلى إبراز معالم استقلال خطاب قصص القرآن، متتبعين العلاقة بين النصّ المقدّم والنصوص الثاوية تحته.

حافظت المرحلة الثانية على مراحل حكاية آدم الموروثة، كالعناية بخلقه وبكيفية حدوث الخطيئة، وما حدث له ولبنيه في الأرض. غير أنّنا نجد إضافات عديدة مكّنت من اعتبار نصوص هذه المرحلة وحدة مميّزة تختلف عن المرحلة السابقة.

# أ- خلق آدم:

يشهد الحديث عن خلق آدم في هذه المرحلة من تطوّر حكايته عند أهل السنة تميّزاً عمّا كانت عليه عند ابن منبّه أو مقاتل أو أبي الشيخ أو غيرهم...، ويكمن ذلك في أن نصوص المرحلة الأولى كانت تقدّم حكايتها عن طينة آدم وجمعها، وعن دخول الروح فيه، وعن صراعه مع إبليس... باعتبارها مجموعة من الأخبار المنفصلة بعضها عن بعض، والتي لا يصيب أحدها أيّ خلل أو فساد إذا لم يُذكر خبر من الأخبار الأخرى معه، وهذا ما كان يفسّر عدم وجود بعض المياثم عند المؤلّف وحضورها عند غيره، وهو ما يعني عدم انتظام هذه الأخبار في علاقة بنيوية سيفسد فيها النظام إذا سقطت وحدة من وحداته. أمّا في هذه المرحلة الثانية فإنّ العلاقة بين هذه المياثم، عند الثعلبي وابن عساكر وابن الجوزي والكسائي... علاقة بنيويّة تترابط فيها المياثم فيتولّد عن غياب أحدها خلل في الصورة المرسومة أو اختلاف جليّ عن الصورة الأخرى التي ترسم حينما تكون كل المياثم مجتمعة. ويشتمل الحديث عن خلق آدم على جانبين هما: خلق الجسد (الطين والروح)، وخلق السلطان أو الفحولة جانبين هما: خلق الجسد (الطين والروح)، وخلق السلطان أو الفحولة

(الحُكْم وحوّاء). وسنعتني في هذه المرحلة من عملنا بجانب الجسد، مركّزين نظرنا على الطين والروح في علاقتها بالمشارب التي غذتها في المرحلة الأولى مرجئين الاعتناء بالسلطان والفحولة إلى الباب الثاني من عملنا الذي نعتنى فيه بتحليل الحكاية وبيان رموزها.

توقّفت المرحلة الأولى في خبر طينة آدم عند بيان ألوانها، في حين اعتنت المرحلة الثانية بتوزيع مصادرها على بقاع الأرض. يقول الثعلبي في رواية عن عبد الله بن سلام:

«وسال عبد الله بن سلام رسول الله ﷺ: كيف خلق الله الم وسال عبد الله بن سلام رسول الله الكعبة، وصدره وظهره من بيت المقدس، وفخذيه من أرض اليمن، وساقيه من أرض مصر، وقدميه من أرض الحجاز، ويده اليمنى من أرض المشرق، ويده اليسرى من أرض المغرب» (١).

ونجد عند الكسائي رواية أخرى عن ابن عباس هذه المرّة (2):

«قال ابن عباس ﷺ: خلقه الله تعالى على أقاليم الدنيا، فرأسه من تربة الكعبة، وصدره من تربة الدنيا، وبطنه وظهره من تربة الهند، ويداه من المشرق، ورجلاه من تربة المغرب» (3).

أو هو توزيع على طبقات الأرض يقول الكسائي:

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص22-23. ولقد سعينا إلى معرفة حضور هذا الميثم في نصوص مدونتنا، ولكننا لم نر له وجوداً في غير عرائس المجالس؛ بل لم نجده في تفسير الثعلبي نفسه. ولكننا نرى في أساطير اليهود ما يقرّب هذا التوزيع الجغرافي لطينة آدم بالتشابه الذي يُقام بين الإنسان عموماً والعالم. انظر: جينزبرغ، أساطير اليهود، ج1، ص64، وص68.

Ginzberg, The Legends of the Jews, Vol. I, p. 47-48, p. 53.

<sup>(2)</sup> الكسائي، (م.س)، ص109، هامش رقم 7.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص109.

«قال وهب ﷺ: خلق الله تعالى آدم ﷺ، فرأسه من الأرض الأولى، وعنقه من الثانية، وصدره من الثالثة، ويداه من الرابعة، وبطنه وظهره من الخامسة، وفخذاه ومذاكيره وعجزه من السادسة، وساقاه وقدماه من السابعة» (1).

يحتل التوزيع عند الثعلبي والكسائي بعدين من أبعاد الوجود هما: البعد الأفقي والبعد العمودي، وهو ما يمكن آدم من أن يكون له سلطان على الأرض ظاهرها وخفيها، مقدّسها (البعد الأفقي) ومدنّسها (انغراسها في الأرض).

ولعلّ البعدين يرتبطان بتصوّر للإنسان وللعالم، فإذا الحديث عن خلق آدم هو في الوقت نفسه موقف من العالم وتقسيم جغرافي مقدس/مدنّس له يرث، عن وعي أو عن غير وعي، التنويعات الأسطورية التي نجدها في الأساطير السابقة للثقافة العربيّة الإسلاميّة، وربطها بين الإنسان والعالم الأرضى والسماوي.

وقد تكون معرفة الثقافة العربية الإسلاميّة بإنتاج الثقافات السابقة، ولاسيما الترجمات التي تمّت في القرنين الثالث والرابع عن اليونان والفرس والهند، هي التي وسّعت من أفق الحديث عن خلق آدم وخروجه عن المياثم المتفرّقة التي هيمنت على نصوص الحديث والأخبار من قبل.

غير أنّ لحديث طينة آدم خصوصيّةً أخرى تزيد النصّ انغراساً في الفضاء الإسلامي. وتظهر هذه الخصوصيّة في صفة طينة الرسول وصفة روح آدم. يقول الثعلبي في صفة طينة الرسول:

«ثمّ أمر [الله] جبريل على أن يأتيه بالقبضة البيضاء التي هي قلب الأرض وبهاؤها ونورها ليخلق منها محمداً على فهبط جبريل على في ملائكة الفريوس المقربين الكروبيين وملائكة الصفح الأعلى، فقبض قبضة من موضع قبر النبى على وهي يومئذ

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه.

بيضاء نقية، فعجنت بماء التسنيم ورعرعت حتى صارت كالدرّة البيضاء، ثمّ غمست في أنهار الجنّة كلّها، فلمّا خرجت من الأنهار نظر الحقّ سبحانه وتعالى إلى تلك الدّرّة الطّاهرة، فانتفضت من خشية الله تعالى، فقطر منها مئة ألف قطرة وأربعة وعشرون ألف قطرة، فخلق الله سبحانه وتعالى من كلّ قطرة نبياً، فكلّ الأنبياء صلوات الله على نبينا وعليهم من نوره خلقوا على ثمّ طيف بها في السموات والأرض، فعرفت الملائكة حينئذ محمّداً على قبل أن تعرف آدم، ثمّ عجنها بطينة آدم عليه الصلاة والسّلام» (1).

أمّا روح آدم، عند الكسائي، فقد

وتبدو إضافة الكسائي معتنية بتمييز آدم، من حيث روحه، عن بقيّة الخلق في السموات والأرض، بأن جعلها تغمس في جميع الأنوار، فتكون بذلك جامعة لكلّ مميّزات عالم السماء، وهو ما يبرّر عنده خلافته وسلطانه.

إنّ التركيز على "سماويّة" روح آدم و"نورانيّتها" يكشف التمييز الواضح في هذه المرحلة بين عالمي المقدّس (السماء) والمدنّس (الأرض)، وتوزيع مكوناتهما وفق تصوّر يلحق السماء بالسعادة والأرض بالعذاب، وهو ما يكاد يغيب في المرحلة الأولى. وعلى الرغم من أنّ هذا الميثم لا يتكرّر عند من جاء بعد الكسائي من أهل السنّة (3)، فإنّ العالم الذي يتحرّك داخله حاضر بقوّة في مسار تطوّر حكاية آدم، بدءاً من ابن منبّه وصولاً إلى العصامي، وما

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص23.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص111.

<sup>(3)</sup> سنرى في الفصل الآتي أنّ مثل هذه الأخبار تجد صداها عند المتأخّرين من علماء الإماميّة مثل هاشم البحراني في تفسيره.

هذا العالم إلا روح الرسول محمّد، وما يتعلّق به من رمزية النور التي تأتي في إطارٍ من الصراع المذهبي والحضاري الذي كان أهل السنة طرفاً فيه.

وليس تفصيل القول في طينة آدم وروحه هو ما يميّز هذه المرحلة فحسب؛ بل تميّزها مياثم أخرى تخصّ حياته في الجنّة قبل الخطيئة. ولقد ذكر ذلك الثعلبي وزاد عليه الكسائي. فلقد أعطى الله آدم في الجنّة فرساً هو الفرس الميمون، وهو من المسك الأذفر، وله جناحان من الدّر والجواهر<sup>(1)</sup>، ووضع له الله منبر الكرامة له سبع مراق، وعليه من اللباس ثياب من السندس الأخضر في رقّة الهواء، وعلى رأسه تاج، وفي أصابعه خواتيم الكرامة، وفي وسطه منطقة الرضوان، وأعطاه الله قضيباً من النور.

والملاحظ أنّ كلّ معالم الكرامة والسيادة والسلطة أُعطِيت لآدم قبل خلق حوّاء، ولقد بدا خلق حوّاء تتويجاً لهذه الكرامة؛ إذ لم تتوقف وظيفة خلق حوّاء، في مسار سرد الحكاية، عند بيان علم آدم أو زوجه، وتأكيد شرعيّة خلافته من زاوية القوّة على تسمية الأشياء والكائنات فحسب؛ بل امتدّت إلى بيان أمرين، أوّلهما: خروج آدم من الوحشيّة إلى الإنسيّة (2)، وتحوّله من الحصر إلى الفحولة، وهو ما جعله مميّزاً عن إبليس والملائكة؛ ذلك أن آدم كان قبل حوّاء حصوراً لا يقرب النساء؛ لأنهنّ غير موجودات، فحوّله خلقها منه إلى كائن قادر على الخلق، وثانيهما: تحوّله من اللافعل إلى القدرة على تعمير الوجود، ومن وراء تعمير الوجود بناء الحضارة.

هكذا أصبح آدم مخصباً، فوجب أن يعلن سلطانه على الملائكة، وأن يتّخذ لذلك منزلاً. ونرى هذا الأمر خصوصاً عند الكسائي<sup>(3)</sup>، حين يجعل آدم خطيباً يلقي في الملائكة خطبة يعلن فيها سلطانه عليهم، وذلك بذكره علم

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص24-25. الكسائي، ص117. النويري، ج13، ص16-81.

<sup>(2)</sup> ابن عساكر، ج69، ص102.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص113-114.

السموات والأرض، وما فيهما من خلق الله، وهو العلم الذي تجهله الملائكة، وبإخبارهم باسم الأشياء التي خلقها الله خفيها وظاهرها، وبرها وبحرها. وإثر ذلك ينزل آدم عن منبر الكرامة، ويقرب إليه قطفاً من عنب، فكان أوّل طعامه من الجنة، ويدخل قبات من حرير ليسكن إلى حوّاء.

#### - الخطيئة:

حافظت المرحلة الثانية على أهم عناصر حادثة الخطيئة، وهي غواية إبليس لآدم، وإخراجه من الجنّة بوساطة الحيّة، ولكنّها زادت الأمر تفصيلاً بدخول عناصر جديدة من جهة، وباختلاف وظيفة عناصر قديمة في صلب الحادثة من جهة أخرى.

فمن العناصر الجديدة الطاووس؛ فقد جاء عن الثعلبي أنّ إبليس أراد غواية آدم حسداً له على النعيم الذي هو فيه؛ لأنّه كان يعبد الله منذ آلاف السنين ولم يحظَ بالجنّة، في حين حَظِيَ بها آدم الذي كان آخر الخلق. فاتّجه إلى الجنّة، وبقي أمام بابها ثلاثمئة سنة لا يخرج منها أحد حتى أذن الله في خروج الطاووس، فاحتال عليه إبليس بأن ناح أمامه، وقال: إنّه ميّت مفارق لنعيم الجنّة، وإنّ كل سكّان الجنّة سيلاقون الردى، فأثّر ذلك في الطاووس، وطلب من إبليس النصح، فأخبره بوجود شجرة الخلد في الجنّة، وأنه لا أحد يعرف مكانها إلا هو، فاتجه الطاووس إلى الحيّة؛ لأنها الوحيدة التي تستطيع إدخال إبليس إلى الجنّة (1). وغير بعيد ممّا وجدنا عند الثعلبي ما وجدناه عند الكسائي. يقول الكسائي:

«فلمّا سمع إبليس ذلك [العهد والأمانة اللذين أخذهما الله على الم وحوّاء، ويتمثلان في عدم الأكل من الشجرة المحرّمة] فرح وقال: «لأخرجنّهما من ذلك الملكوت بعد أن أمرا ونهيا»، ثم مرّ مستخفياً في طرق السموات حتى وقف على باب الجنّة، وإذا

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص26-27.

الطاووس قد خرج من الجنّة وله جناحان إذا نشرهما غطّى بهما سدرة المنتهى، وله ذنب من زمردة خضراء، وعيناه من ياقوتتين حمراوين لهما ضوء كضوء الشمس، وهو أطيب طيور الجنّة صوتاً وتغريداً بالتسبيح والتهليل. وكان يخرج في كلّ وقت، ويمرّ في صفح السموات السبع يخطر في مشيته يتعجّب جميع من يسمعه من تسبيحه وحسن صوته، ثمّ يرجع إلى الجنّة. فلمّا رآه إبليس دعاه وكلُّمه بكلام ليِّن، وقال له: أيُّها الطائر العجيب الخلق الطيِّب الصوت، أيّ طائر من طيور الجنّة؟ قال: أنا طاووس الجنّة فما بالك أيّها الشخص كأنَّك مرعوب تخاف طالباً يطلبك؟ قال إبليس: أنا ملك من ملائكة الصفيح الأعلى من الملائكة الكروبيين، وأحبيت أن أنظر إلى الجنّة، فهل لك أن تدخلني ولك عليّ أن أعلّمك ثلاث كلمات من قالها لم يهرم، ولم يسقم، ولم يمت، فقال له الطاووس وأهل الجنّة يهرمون ويسقمون ويموتون؟ قال: نعم إلا من كانت عنده هذه الكلمات، وحلف له على ذلك، فوثق به الطاووس، ولم يظنّ أن أحداً يحلف بالله كانباً، فقال: أيها الشخص ما أحوجني إلى هذه الكلمات غير أنّى أخاف أن يستخبرني عنك رضوان، ولكنّي سأبعث إليك أختى الحيّة فإنّها سيّدة دوابّ الجنّة، وهي تدخلك الجنّة، والله تعالى أعلم.

قال: فدخل الطاووس الجنّة، وذكر ذلك للحيّة، وقال ما أحوجني وإيّاك إلى هذه الكلمات وقد ضمنتُ له أنّي باعثك إليه، فانطلقي من قبل أن يسبقك إليه أحد»(1).

وينبغي أن نلاحظ أنّ صورة الطاووس عند الكسائي مماثلة لصورة آدم، وهو تماثل في الانفعال بكلام إبليس وهو تماثل في الانفعال بكلام إبليس وتصديقه بفعل قسمه وحسن ظنّ الطاووس، وتماثل في المصير؛ إذ أُخْرِجَ الطاووسُ من الجنّة مثلما سَيُخْرَجُ آدم بعد ذلك بقليل.

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص118-119.

أمّا العنصر الذي تغيّرت وظيفته فحوّاء، ولئن لم تبدُ، في (عرائس المجالس)، مساعدةً لإبليس؛ إذ كان إغواء إبليس لهما راجعاً إلى أنهما صدّقاه في قسمه، فإن الإشارة إلى ذلك حاصلة، فقد «بادرت حوّاء إلى أكل الشجرة ثمّ زينت لآدم حتى أكلها»(1). أمّا الكسائي فإنّه يفصّل الأمر في ذلك، فتأتى حكاية الإغواء كما يأتي:

«قال كعب رضي الله الحية ... تسامر آدم وحواء وتخبرهما بكلّ شجرة في الجنّة وبكلّ ما فيها، فلمّا كان ذلك اليوم [يوم الخطيئة] خرجت الحيّة مسرعة من باب الجنّة، فوجدت إبليس كما وصفه الطاووس، فتقدّم إبليس إليها وكلّمها بالكلام الطيّب وقال لها مثل ما قال للطاووس، فقالت الحيّة: أتعطى على هذا القول عهداً؟ قال: نعم... فلم يزل إبليس في المحاورة حتى وثقت به، ففتحت فاها فوثب إبليس فقعد بين نابيها، فصار نابها سمّاً إلى آخر الدهر، فضمّت الحيّة شفتيها ودخلت إلى الجنّة، ولم يكلمها رضوان بشيء للقضاء السابق، حتى إذا توسّطت الجنّة قالت: اخرج الآن من فمي، واعجل قبل أن يفطن بك أحد، فقال لها إبليس: لا تعجلي فإن حاجتي من الجنّة آدم وحواء، وأربد أن أكلُّمهما من فيك وأعلَّمك الكلمات الثَّلاث، فقالت: تلك قبّة آدم وحوّاء اخرج إليهما وكلمهما، قال إبليس: أريد أن أكلّمهما من فيك فإن لم تفعلي ذلك لا أعلمك الكلمات الثلاث، فحملته الحيّة إلى قبّة حوّاء، فقال إبليس من فمها: يا حوّاء يا أزين أهل الجنّة، ألست تعلمين أنى صادقة؟ قالت حوّاء: نعم ما عرفتك إلا بصدق الحديث، قال إبليس: يا حوّاء أخبريني ما الذي أحلّ لكما ربّكما من هذه الجنّة وحرّم عليكما؟ فأخبرته بما نهاهما عنه، فقال إبليس: لماذا نهاكما عن شجرة الخلد؟ قالت حوّاء: لا أعلم، قال إبليس: أنا أعلم لأيّ شيء نهاكما. قالت حوّاء: ما هو؟ قال: لأنه يريد أن يفعل بكما كما فعل بذلك العبد الذى مأواه تحت شجرة الخلد، أدخله الجنّة قبل دخولكما بألفى عام.

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص27.

فقامت حوّاء من على سريرها لتنظر إلى ذلك العبد، فخرج إبليس من فم الحيّة كالبرق الخاطف، فقعد تحت الشجرة، فرأته حوّاء، فوقفت بالبعد منه، ونادته: من أنت أيّها الشخص؟ قال: خلق من خلق ربّى خلقني من نار كما ترين، وأنا في هذه الجنّة مدّة ألفي عام، خلقني كما خلقكما بيده، ونفخ في من روحه، وأسجد لي ملائكته، وأسكنني جنّته، ونهاني عن أكل هذه الشجرة، فكنت لا آكل منها حتى نصحني بعض ملائكة الجنة وقال لى كل منها فإنّ من أكل منها يخلد في الجنَّة أبداً، وحلف لي إنَّه من الناصحين، فوثقت بيمينه وأكلت منها، فأنا في هذه الجنّة إلى وقتى هذا كما ترين، وقد أمنت من الهرم والسقم والموت والخروج من الجنّة، ثم قال: ﴿مَا نَهَنَكُمًا رَبُّكُمًا عَنْ هَذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَلِدِينَ﴾ [الأعـرَاف: 20]. ثــمّ نادى: يا حوّاء كلى فإنّك تنسين طيبة ما أكلت من طيبات الجنّة، كلى واسبقى قبل زوجك فإن من سبق كان مفضّلاً على صاحبه، فقالت حوّاء للحيّة: فأنت معى منذ دخلت الجنّة ولم تخبريني بهذه الشجرة، فسكتت الحيّة مخافة من رضوان، ورغبة في الكلمات التي ضمنها إبليس أن يعلِّمها، ثمّ أقبلت حوّاء على آدم وهي مستبشرة، فأخبرته بخبر الحيّة والشخص، وأنهما قد حلفا لها أنهما ناصحان؛ فذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَاسَمُهُمَا إِنِّي لَكُمًا لَهِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾ [الأعراف: 21]. وجاء القدر المقدور، وركنا جميعاً إلى قول إبليس وقسمه» (1).

يقيم هذا النص تناظراً بين آدم وحواء والحية والطاووس ويَعدّهم ضحيّة لإبليس، وهو تناظر في انفعاليتهم ووقوعهم تحت طائلة فعل إبليس، وتناظر في كيفيّة تحيّله عليهم؛ تحيّل يقوم على هاجس الخلود، وتناظر في طريقة انخداعهم به؛ طريقة تقوم على تصديق الكاذب لأنه أقسم بالله، وتناظر أخيراً في نوع المصير الذي حصلوا عليه وهو الطرد من الجنّة. والحق أنّ هذا التناظر؛ إذ يسوّي بين جميع الأطراف، تتخلّله نزعة تبرئة آدم، وإلقاء

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص119-121.

مسؤوليّة الخطيئة على الطاووس والحيّة في إدخال إبليس إلى الجنّة، وعلى حوّاء في مسارعتها بتصديقه والأكل من الشجرة، ولذلك انتهى النص إلى نزع الإرادة عن آدم، وردّ ذلك إلى قضاء الله وقدره.

ويحتل نص الكسائي بهذا التناظر منزلة مهمة في تاريخ تطوّر حكاية الخطيئة؛ ذلك أنّه يأتي بعد تنويعين في المرحلة الأولى يمثّل أوّلهما أغلب نصوص القرنين الثاني والثالث التي رأينا أنّها تعمل على بيان براءة حوّاء من وقوع آدم في الخطيئة، وعدم تحمّلها مسؤوليّة سلبيّة الزوج الإنساني الأوّل ووقوعه في فخّ إبليس، ويمثّل التنويع الثاني نصوص الطبري وأبي الشيخ والمقدسي، التي تنزع إلى بلورة مسؤوليّة آدم في الخطيئة وبيان مسؤولية حوّاء الجزئيّة في ذلك. وما يميّز نص الكسائي محافظته على وجهتين أولاهما بيان مسؤولية أطراف الحكاية بركونهم إلى قول إبليس وانخداعهم السريع بكلامه، وثانيتهما تبرئة ساحة آدم وساحة حوّاء والحية والطاووس ببيان أنّ الأمر راجع وثانيتهما تبرئة ساحة آدم وساحة حوّاء والحية والطاووس ببيان أنّ الأمر راجع إلى قضاء الله وقدره من جهة، وأنّهم لم يكونوا فاعلين ذوي اختيار في ما جاء إغوائهم. ويحتلّ هذا العامل الكلامي منزلة مهمّة في بلورة حكاية آدم الإسلاميّة عموماً والسنيّة خصوصاً. وليس سعي الكسائي إلى المحافظة على الوجهتين سوى مواصلة أعمق لما رامه الطبري وأبو الشيخ في القرن الرابع.

## ج- قابيل وهابيل:

حافظ الثعلبي وابن عساكر والكسائي تقريباً على المسار العام لحكاية الأخوين التي جاءت عن القرون الثاني والثالث والرابع، وعلى الرغم من ذلك نحن لا نعدم بعض الإضافات المهمة.

فقد أدخل الثعلبي النصّ الشيعي في صلب سياق النص السنّيّ، وذلك تعليلاً لسبب اقتتال الإخوة بحثاً عن «تنزيه» آدم من الرضا بزواج المحارم، و«تأكيد» انغراس الدين الإسلامي في اللحظة الأولى لتاريخ الإنسانيّة. يقول الثعلبي:

«وقال معاوية بن عمّار: سألت جعفر الصادق أكان آدم زوج ابنته من ابنه؟ فقال: معاذ الله، لو فعل ذلك آدم لما رغب عنه رسول الله ولا كان دين آدم إلا دين نبينا محمّد على الله تعالى أهبط آدم وحواء إلى الأرض، وجمع بينهما، وولد له بنت فسمّاها عناق، فبغت وهي أوّل من بغى في الأرض، فسلط الله عليها من قتلها، فولد لآدم على إثرها قابيل ثم ولد له هابيل، فلمّا أدرك قابيل أظهر الله تعالى جنية من الجن يُقال لها عمالة في صورة إنسيّة، وخلق لها رحماً، وأوحى الله إلى آدم أن زوجها من قابيل، فزوجها منه، فلمّا أدرك هابيل أهبط الله إلى آدم أن نوجها من قابيل ورمقها أوحى الله إلى آدم أن زوجها من هابيل ورمقها أوحى الله إلى آدم أن نوجها من هابيل ففعل، فقال قابيل: يا أبت ألست أكبر من أخي وأحقّ بما فعلت به منه، فقال: يا بنيّ إن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء، قال: لا، ولكنك آثرته عليّ بهواك، فقال له: إن كنت تريد أن تعلم يشاء، قال: لا، ولكنك آثرته عليّ بهواك، فقال له: إن كنت تريد أن تعلم نظك فقربا قرباناً فأيكما يقبل قربانه فهو أولى بها من صاحبه» (1).

وفي حين حافظ الثعلبي على أنّ سبب قتل الأخ أخاه راجعٌ إلى المرأة، يروي ابن عساكر حكاية الغرابين التي تعيد بشكل رمزيّ حكاية الأخوين. يقول ابن عساكر:

«فبعث الله على غرابين، فوقع أحدهما على جيفة ليأكل منها، وجاء الآخر يحول بينه وبين أكله، فأقبلا يقتتلان، فقتل المانع الأكل، فلما قتله بحث الأرض برجليه ثم جره بمنقاره فألقاه في الحفرة، وحثا عليه التراب، فقال عند ذلك قابيل: ﴿ يَوَيلَتَى الْعَجْرَاتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَلَا الْمُرْبِ فَأُورِي سَوْءَةَ أَخِي فَأَصَبَحَ مِنَ النّلدِمِينَ ﴿ [المَائدة: 31] »(2).

ولابن عساكر رواية أخرى في سبب قتل قابيل أخاه، وهو سببٌ سياسي يستعيد الصراع على السلطة:

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص38.

<sup>(2)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج49، ص41.

«عن يعقوب عن مجاهد أنّه بلغه أنّ آدم لمّا هبط إلى الأرض هبطت معه حواء وإبليس، فولدت لآدم هابيل وقابيل. وكان هابيل صاحب ماشية وكان قابيل صاحب حرث، وكان قربانهما أن يتقربا بقربان ثمّ يلقيانه على وجه الأرض حتى تأتي نار فتأكله أو يبليه الدهر، وكان هابيل يتقرب بجلة غنمه وسحاحها وخيارها، وكان قابيل يتقرب بزؤان ونفاية الحنطة، فتأتي نار من السماء فتأكل قربان هابيل ولا تقرب قربان قابيل، فغاظه ذلك فخرج حتى لقي إبليس فقال: يا إبليس أتقرب أنا وأخي بقربانين فتأتي نار فتأكل كل قربانه ولا تأكل قرباني، فقال له إبليس: اقتله تكن ملكاً تبحبح في الأرض، قال: وما القتل؟ قال: إذا رأيته راقداً فآذني به، فلما رقد هابيل أتى قابيل إلى إبليس فآذنه، فانطلق معه إبليس حتى وقف على رأسه فقال: خذ حجراً فاضرب به رأسه، ففعل» (1).

غير أن الكسائي سيسكت عن ذلك كله، وسيعلّل حادثة القربان بما سيسوقه عن توبة آدم قبل الحديث عن قابيل وهابيل. يقول الكسائي:

«ثمّ إنّ آدم ﷺ دعا ولديه هابيل وقابيل، وكان يحبّهما من بين أولاده، فذكر لهما ما أنعم الله به عليه من بدء خلقه، وذكر ما كان منه من المعصية، وكيف تاب الله عليه وعلى حوّاء، وقال لهما: إنّي أحبّ أن تقرّبا لربّكما قرباناً عساه أن يتقبّل منكما...» (2).

وعلى الرغم من سكوت الكسائي عن صراع الأخوين على المرأة الجميلة، فإنه أبقى على الدافع النفسي إلى القتل وهو الحسد، وحوّله من حسد على المستوى الشخصي إلى آخر على المستوى الاجتماعي، فقد كره قابيل أن يفتخر أبناء هابيل على أبنائه بأن قربان أبيهم قد قبل دون قربانه هو<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج64، ص4.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص141.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص141. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج49، ص37.

ولقد أدّت الجريمة إلى آثار على الأرض؛ إذ تغيرت الأرض وأشجارها وأصبح الماء مراً، فقد:

«رُوي عن الأوزاعي قال: حدثني المطلب بن عبد الله المخزومي: لمّا قتل ابن آدم أخاه رجفت الأرض بما عليها سبعة أيام، ثم شربت الأرض دمه كما تشرب الماء. فناداه الله: أين أخوك هابيل؟ قال: ما أدري ما كنت عليه رقيباً، فقال الله تعالى: إن دم أخيك ليناديني من الأرض فلم قتلت أخاك؟ قال: فأين دمه إن كنت قتلته؟ فحرم الله على الأرض من يومئذٍ أن تشرب دماً بعده أبداً» (1).

ويضيف ابن عساكر أن الأرض التي شربت دم هابيل لُعنت؛ لأنها شربت دم نبيّ، ولقد تحولت تلك الأرض سباخاً وما يليها من عروقها في جميع الأرضين<sup>(2)</sup>، وليس التحول إلى سبخة إلا خروجاً من طور الخصوبة إلى طور الموت، أو من طور الأنوثة إلى طور «الذكورة»، وذلك لعلة الدم الذي نزل في أحشائها.

ولئن كان ما أصاب الأرض حالة طارئة فإن علاقة الإنسان بالإنسان وعلاقته بالحيوان عند الثعلبي قد حكمتها جريمة قابيل؛ فقد بدأت مع قابيل مرحلة لا تنتهي من الحروب بين بني آدم مثّل فيهم بنو قابيل الشرّ وبنو شيث خليفة هابيل الخير، واستوحش الحيوان بعد الجريمة، وكان يستأنس ببني آدم. وكان السبب في كلّ ذلك ما لحق قابيل من عقاب ولعن بسبب جريمته (3). أمّا ابن عساكر فيهتم بما حصل لقابيل في علاقته بالحيوان في البداية، ثم بالله بعد ذلك، سعياً في المرحلتين إلى خلاصه (4).

وتبدو جريمة قابيل قد حدّدت مسار تاريخ الإنسانيّة من خلال إيجاد

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص39.

<sup>(2)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج49، ص41.

<sup>(3)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص40-41.

<sup>(4)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج49، ص41-42.

طرفي الخير والشر في صورتهما الاجتماعية، من خلال التناظر الذي أقامه قابيل بينه وبين آدم من ناحية، والتشابه بينه وبين إبليس الأبالسة من ناحية أخرى، وليس التشابه هنا بين قابيل وإبليس إلّا استعادة سرديّة لما استقرّ في تأويل القرآن من اعتبار أن إبليس وقابيل هما اللذان أضلّا الناس، وهو ما يعني أنّ تأويل النصّ يواصل اعتماده على السرد الأسطوري ويغنيه، غير أنّه هنا مع الثعلبي والكسائي يخفي المقدّمات التي تشير إلى النصّ القرآني المؤوّل، ويسكت عن نصوص المحدّثين التي تروي ما حصل للشقيقين، ويندرج هذا التأويل السردي ضمن استراتيجية استقلال خطاب قصص الأنبياء عن خطاب التأويل من اعتماد التحليل إلى اعتماد التمثيل، وهو ما يعني سعى الثقافة إلى إغناء الأسطورة الدينية.

### د- قصص الأنبياء والسعى إلى الاستقلال:

لئن لم نر في هذه المرحلة من تطوّر حكاية آدم عند أهل السنّة غير بعض المياثم المهمّة تُضاف إلى الحكاية الجامعة التي صيغت في المرحلة الأولى، فإنّ نمط الخطاب الذي وردت فيه هو الذي يلفت الانتباه. فقد خرجت الحكاية من وصاية خطابين؛ خطاب التفسير وخطاب التاريخ، أحدثا في طريقة بنائها، وعرضها آثاراً منعاها من التبلور ومن تحقيق وظائف خاصة تستقل بفضلها خطاباً متميّزاً. ويظهر استقلال الخطاب في قصص الأنبياء من خلال معطيين هما: تحديد أن غاية فعل القص غير غاية التفسير والتأويل ولكن دون إلغائها، وتعميق الجانب الأسطوري الذي أصبح -لا شكّ- أكثر حضوراً واتساعاً ممّا كان عليه الأمر في المرحلة الأولى. ويمكن تبيّن هذا الاستقلال من خلال أنموذجين هما عرائس أبي إسحاق الثعلبي، وقصص أبي عبد الله الكسائي.

# - الثعلبي:

عمل أبو إسحاق في (عرائس المجالس) على بيان الحكمة من تصنيف كتابه بالعودة إلى حِكم قصّ الله تعالى قصص الأنبياء على نبيّه، والملاحظ أنّ

كل هذه الحكم، وهي تثبيت الرسول وإظهار نبوته، وتقديم نماذج عمّن قبله من الأنبياء، وبيان شرفه وشرف أمّته، وتأديبهم وتهذيبهم، وإحياء ذكر من قبله، هي نفسها تقريباً الحِكمُ التي من أجلها تُقَامُ مجالس الوعظ والإرشاد عموماً، وعند اليهود من خلال ما يُعرف بالدروس أو المدراش خصوصاً (1). فقد كانت لقصص القرآن وظيفة أساسية ذات طابع ديني سياسي هي الوعظ (2)، منذ صدر الإسلام، وتواصلت مع أبي إسحاق النيسابوري؛ بل لعلّها أصبحت في القرنين الخامس والسادس للهجرة نشاطاً متميّزاً استحدث نوعاً جديداً من الخطاب الوعظي يمزج بين النصّ السردي والوعظ والتفسير، كما نرى ذلك مع مؤلفات ابن الجوزي، ولاسيما كتابه (المدهش) (3).

<sup>(1)</sup> يذكر جواد على أنّ المدراش كلمة عبرية و «هي من أصل "درش" (Darash) التي تقابل "درس" في العربية، وتؤدّى هذه الكلمة المعنى المفهوم من لفظة "درس" العربية تمام الأداء. ويقصد بالمدارش درس نصوص التوراة وشرحها وتفسيرها وإيضاح الغامض منها وأسرارها وأمثال ذلك...». ويفصّل أحمد إيبش الهجاده، وهي نوع من المدراش، إلى «شكل قصصى، أو تراث شعبى، أو حكايات تاريخية، أو مواعظ أخلاقية. وتعنى المدراش أيضاً البحث والدرس والنظر، ومن بين معانيها التاريخ حين يكون مرتبطاً بالكتاب المقدّس وخاصّاً به، ويقام هذا الدرس والبحث والتاريخ في مجالس. ومن المدراش ما يخصّ الشرح والتأويل، وتتكون من المواعظ التي تلقى في المعابد، ويُتَّبعُ فيها الأسلوب القصصي على سبيل الوعظ». انظر تباعاً: على، جواد، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، ط4، 1422هـ/ 2001، ج12، ص126. إيبش، أحمد، التلمود، ص31. انظر أيضاً: Herr, Moshe David, «Midrash», in E. J., 2<sup>nd</sup> Edition, Vol. 14, p182. Freedman, David Noel, (Editor en Chief), The Anchor Yale Bible Dictionary, Boubleday, N.Y., 1996, Vol. IV, p818. Lyke, Larry L., «Midrash», in Eerdman's Dictionary of the Bible, Freedman, David Noel (Editor-in-Chief), Eerdmans Publishing Co., 2000, p. 897...

<sup>(2)</sup> انظر مثلاً: الثعلبي، عرائس المجالس، ص21، وص22، وص24، وص28... ابن عساكر، ج7، ص442. الكسائي، ص113، وص130، وص135...

<sup>(3)</sup> ابن الجوزي، أبو الفرج، المدهش، تح. مروان قباني، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط2، 1405هـ/ 1985م، ج1، ص331.

يعني الوعظ تغيير الأولويّات في الخطاب المعتني بالقصص في المرحلة الأولى، فمع الوعظ نُرجِئُ فعل التفسير، ومقصده الأساسي كشف المعنى، وما قد يرتبط به من أحكام وقضايا كلاميّة جداليّة ضد اليهود والنصارى أو غيرهم، ومع الوعظ نُرجِئ التاريخ، ومقصده الأساسي تأسيس كيان الأمّة في البداية الأولى، وبناء مسار تاريخيّ لها يعطيها الأولويّة والمشروعيّة على الحضارات التي كانت في مدِّ وجزرٍ معها، والتي تؤسّس بدورها لوجودها في زمن أوّل قبل الزمن التاريخي.

ولا يقف الوعظ في تحقيق استقلاليّة حكاية آدم، ومن ورائها استقلالية خطاب قصص القرآن، عند بيان الافتراق عن خطابي التفسير والتاريخ؛ بل يمكّن الوعظ القصص من استعادة طابعها الشفوي المباشر الذي يظهر في الاستطرادات الكثيرة التي نراها في (عرائس المجالس) خاصة. وتمكّن هذه الاستعادة القصص من الخروج من قيود الكتابة التي عملت التفاسير والتواريخ العامّة على حبسها فيها. وهذا يعني أنّ القصص تستعيد حريّتها في الإضافة والتحويل والإغناء والإثراء لما وصلها، وأنّ القاص يفتح عالمه على عوالم جديدة متجدّدة. تستعيد القصص بالوعظ آفاق انفتاحها على الثقافات السابقة، وعلى ما ينتجه المخيال في إطار تفاعله المباشر لا مع عصر القاص وهمومه فحسب؛ بل مع انفعالاته وانفعالات سامعيه أثناء عمليّة القصّ ذاتها.

ومن أهم الحكم التي يذكرها الثعلبي، في إطار بيان الغرض من خلق آدم، أنّ الله خلق آدم من أجل الرسول «فلولا محمد ما خلقتُ آدم ولا الجنّة ولا النار، ولقد خلقت العرش على الماء فاضطرب فكتبت عليه لا إله إلا الله محمّد رسول الله فسكن»(1). ولئن كشفت هذه الحكمة أنّ الأب خُلِق من

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص22. الكشف والبيان، ج7، ص61. ابن عساكر، ج7، ص61. ابن عساكر، ج7، ص437. ابن عجيبة، أبو العبّاس أحمد بن محمد الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي (1160-1224هـ/ 1747-1809م)، البحر المديد، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط2، 1423هـ/ 2002م، ج5، ص43.

أجل الابن، وأنّ الحديث عن البداية كان بالنظر إلى النهاية، وبعبارة أخرى أنّ الحديث عن الخط النازل من السماء (الهبوط بسبب الخطيئة) كان في علاقته بالخطّ الصاعد إلى السماء (العروج، في مرحلة أولى، والعودة إلى الجنة في مرحلة ثانية)، فإنّها تمكّن من النظر في علاقة هذا الميثم بمسألة عقائدية مسيحيّة لها حضورها القوي في التصوّف الإسلامي، واللاهوت المسيحي، وهي علاقة المبدأ والمعاد، وهو ما يجعل النص الأسطوري محكوماً بالمعالجات الكلامية والقضايا العقائدية الإسلامية – المسيحية التي كانت -لا شكّ – مطروحةً في زمن الثعلبي، وهو القرن الذي شهد بداية حروب طويلة غلب عليها الطابع الديني عُرِفَت بالحروب الصليبيّة.

غير أنّ حضور محمّد في حكاية آدم لن يتوقّف عند الاهتمام ببعض القضايا العقائديّة ورسم صورة موازية للطرح المسيحي، الذي نراه في رسائل بولس خاصةً بين آدم والمسيح<sup>(1)</sup>، بين الذنب والتكفير عنه؛ بل سيمتدّ إلى محاولة المشاركة في بعض خصائص السلطة الرمزيّة، التي لبعض الأبطال الدينيين أو الأسطوريين، في كتب أهل الكتاب خصوصاً، وفي أساطير القدامي عموماً (2)، فليس حضور الرسول محمد إلا محاولةً لإحداث التزاوج

<sup>(1)</sup> العهد الجديد، رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنتوس: 15: 45-49. انظر: إدي، وليام، الكنز الجليل في تفسير الإنجيل، مجمع الكنائس في الشرق الأدنى، بيروت، 1973م، ص200 وما بعدها. انظر في مقابل هذا التأويل الحديث عن الطبيعة القائم على الخطيئة وهي التي تلحق بآدم، والطبيعة الروحيّة التي «تلحق» بالمسيح.

Matthew, Henry, Matthew Henry's Concise Commentary on the Bible, Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal Library, p. 1274 et suite.

<sup>(2)</sup> من الأمثلة على هذه المشاركة في السلطة الرمزية ما يذكره الثعلبي من أنّ الشمس أخرت ليوشع فلم تغرب خشية أن يدخل يوم السبت قبل أن ينتهي من حربه ضدّ الجبّارين في أريحا (الثعلبي، عرائس المجالس، ص220. الكشف، ج4، ص47. الخازن، تفسير الخازن، ج1، ص35. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص377...)، وهو ما نجده عند ابن كثير في حديثه عن أباطيل الروافض حينما نسبوا إلى الرسول أنّه طلب تأخير وقت صلاة المغرب حتى يصلّي علي بن أبي طالب صلاة العصر؛ لأنّه =

بين مشربين للحكاية هما: المشرب التوراتي، والمشرب الحديثي، ولم يكن استجابةً للفراغات التي في النص الديني القرآني منه والنبوي، كما كان أمر أغلب الإضافات في المرحلة الأولى من مسار حكاية آدم التاريخي عند أهل السنة. وتظهر هذه المزاوجة في مواطن أخرى كثيرة:

1- كتلك التي تبيّن أن سورتَي طه ويس خُلقتا قبل آدم، وهو بيان لمنزلة هاتين السورتين اللتين تعبّران عن مكانة الرسول؛ لأنّهما تبدأان باسمين من أسمائه، وفي ذلك استعادة لمنزلة التوراة قبل خلق الكون<sup>(1)</sup>، ولمنزلة بني إسرائيل الذين من أجلهم خُلق الأكوان لأنّهم شعب الله المختار<sup>(2)</sup>.

كان في عمل آخر هو أيضاً طاعة لله ورسوله. ويناقش ابن تيميّة أيضاً في منهاج السنة احتجاج بعضهم لكرامة أحد الصالحين الذي أخّر له غروب الشمس حتى يصلّي العصر بأن هذه الكرامة كانت ليوشع، وأن هذه الأمّة أفضل من بني إسرائيل، "فإذا كانت قد ردت ليوشع فما المانع أن ترد لفضلاء هذه الأمة". ويرفض ابن تيمية ذلك لأن "أمة محمد لا حاجة لهم إلى ذلك ولا منفعة لهم فيه". انظر: ابن كثير، التاريخ، ج6، ص87. ابن تيميّة، منهاج السنة، تح. محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، ط1، الإماميّة فصول في ما يسمّونه "باب في موازاة النبي صلى الله عليه وآله والأئمة من أهل بيته عليهم السلام للأنبياء في المعجزات وغيرها". انظر مثلاً: الراوندي، قطب الدين، الخرائج والجرائح، ج2، ص904. انظر أيضاً ما يوردونه من حجاج الرسول لليهود تأكيداً لأفضليّته وأفضليّة الإمام على سائر الرسل والأنبياء، الطبرسي، الاحتجاج، تح. السيّد محمد باقر الخرسان، دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الأشرف، ط1، 1386هـ/ 1966م، ج11، ص55 وما بعدها، و314 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> التعلبي، الكشف والبيان، ج6، ص235. انظر: ابن كثير، التفسير، ج5، ص271. وانظر أيضاً تفسير الطبري لآية «طه»: الطبري، التفسير، تع. الشاكرين، ج18، ص268، تع. العطار، ج16، ص171. انظر كذلك: السيوطي، الدرّ المنثور، ج5، ص549... وعن منزلة التوراة في عالم بداية الخلق، انظر: جينزبرغ، ج1، ص21-22، وعن منزلة حروف الهجاء، ج1، ص24.

Ginzberg, the Legends of the Jews, Vol. I, p. 1-2.

<sup>(2)</sup> جينزبرغ، أساطير اليهود، ج1، ص65.

Ginzberg, the Legends of the Jews, Vol. I, p. 48.

- 2- أو كأن يكون أوّل ما نطق به آدم «الحمد لله رب العالمين» (1).
  - 3- أو أن يكون مهر حوّاء الصلاة على الرسول ثلاث مرّات<sup>(2)</sup>.
- 4- أو أن يسعى السرد إلى تبرير بعض الطقوس الدينيّة أو الأحكام الفقهيّة أو أسماء بعض الأماكن...(3).
- 5- وتظهر المزاوجة عند الثعلبي في استعادته النص اليهودي وإردافه بنص يؤتّثه بمواد إسلامية، سواء تعلقت بأمكنة إسلامية أم بطقوس دينيّة... ونرى هذا مثلاً في إخباره عن موت آدم؛ إذ يقول:

«قال ابن إسحاق وغيره: ثمّ إنّ آدم مات واجتمعت عليه الملائكة لأنّه صفيّ الرحمن، فدفنته الملائكة وشيث وإخوته في مشارق الفردوس عند قرية هي أوّل قرية كانت في الأرض، وكسفت عليه الشمس والقمر ستّة أيّام بلياليهنّ، فلمّا اجتمعت عليه الملائكة بعث الله إليه بحنوط وكفن من الجنّة ووليت الملائكة غسله ودفنه فغسلته بالسدر والماء وتراً، وكفنوه في ثلاثة ثياب ثمّ لحدوا له ودفنوه ثم قالوا هذه سنة ولد آدم من بعده. قال ابن عبّاس: فلمّا مات آدم قال

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص24. ابن عساكر، ج7، ص452. القرطبي، ج1، ص281، وص324. الأندلسي، أبو حيّان، تفسير البحر المحيط، دار الفكر، (د.ت)، ج1، ص159. ابن عطيّة، أبو محمّد عبد الحق بن غالب المحاربي، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تح. عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، لبنان، ط1، 1413هـ/ 1993م، ج2، ص383...

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص25. انظر أيضاً ما جاء في قصة طالوت وجالوت عن التابوت وحضور الرسرن فيها ممّا يكشف عن التأويل الإسلامي للحكاية الكتابيّة بشكل يدعّم صراع التآويل حول مجال سلطة رمزيّة ذات شأن لا في تدعيم العقيدة أو الدين الجديد؛ بل في الانتساب إلى خطّ سير المقدّس في التاريخ، وصياغته صياغة مقدّسة تحقّق للثقافة المتكلّمة حضورها واستمرارها.

<sup>(3)</sup> انظر على سبيل المثال في طقوس الحج: الثعلبي، عرائس المجالس، ص29. السيوطي، التفسير، ج1، ص334. وفي التعليل الفقهي لشروط الخليفة: القرطبي، التفسير، ج1، ص261 وما بعدها. وفي تعليل أسماء بعض الأماكن: ابن إياس الحنفي، بدائع الزهور، ص99.

شيث لجبريل: صلّ على آدم، فقال له جبريل: تقدّم أنت فصلّ على أبيك، فصلّى عليه وكبّر عليه ثلاثين تكبيرة... وقد اختلف في موضع قبره، فقال ابن إسحاق: في مشارق الفردوس، وقال غيره: دفن بمكّة، وقيل في غار أبي قبيس وهو غار يقال له: الغار الكبير، (1).

وبين أنّ النصّ يجمع بين سلطتين مرجعيّتين في الإخبار هما ابن إسحاق وابن عبّاس، وتكمن أهميّة كلّ سلطة مرجعيّة في ما استقرّ في الثقافة الإسلامية عن المجال الذي تصدر منه كلّ واحدةٍ منهما. فقد استعاد ابن إسحاق تقريباً كلّ العناصر التي جاءت في أساطير اليهود عن موت آدم<sup>(2)</sup>، في حين جمع قول ابن عبّاس بين طقس صلاة الجنازة والأمكنة الممكنة التي قد يكون دفن فيها آدم، وهي على تعدّدها لم تخرج عن الجغرافيا المقدّسة عند المسلمين.

إنّ العمل على إثراء الحكاية، التي لا يمكنها أن تتجاوز المرجعيّة الكتابيّة، بموادّ مختلفة، أوجب إدراج موادّ قصصيّة جديدة تستحدثها هذه المرجعيّة، وتمكّنها من الاندراج ضمن السياق، وتستنفر الخيال لحظة القصّ الشفوي، وتستفيد هذه الموادّ من الكمّ الكبير الذي تولّد في المرحلة الأولى، وأفرز تبيئة مستمرّة للنصوص التي لم تكن تجد في المرحلة الأولى أسانيد تبرّر شرعيّة وجودها، ومن ثُمَّ تصنع سلطتها المعرفيّة والرمزيّة، داخل الثقافة الإسلاميّة، وداخل الضمير الديني الفردي والجماعي، وداخل المخيال الجمعي الإسلامي.

### - الكسائي:

تطرح شخصيّة الكسائي إشكالات تاريخية كبيرة لعلّ أخطرها هويّته وعصره والمكان الذي عاش فيه، فكان لا بُدّ من محاولة الإجابة عن سؤال

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص41. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص228. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج7، ص457–458...

<sup>(2)</sup> راجع فقرة إضافات اليهود من هذا العمل. انظر أيضاً: جينزبرغ، أساطير اليهود، ج1، ص104 وما بعدها.

Ginzberg, the Legends of the Jews, Vol. I, p. 96.

الهوية والموطن للتمكّن من وضع كتاب (بدء الخلق) في سياقه التاريخي، ومن ثُمَّ معرفة ما أضافه إلى التطوّر التاريخي لحكاية آدم عند أهل السنّة ودلالات تلك الإضافة التاريخية.

حُقِّقَ كتاب الكسائي أربعة تحقيقات طبعت منها ثلاثة، وكلّها تعبّر عن وضعه وعن وضع صاحبه القلقِ قديماً وحديثاً. ولعلّ آخر تحقيق خضع له الكتاب التحقيق الذي قام به بندر الزايدي<sup>(1)</sup>، وتسبقه طبعة بيروت بتحقيق خالد شبل سنة (2004م)، وقبلها تحقيق الطاهر بن سالمة الذي نُشر سنة (1998م)، وقد كان المستشرق الألماني أيزنبارج (Einsenberg) أوّل من أخرج الكتاب إلى الناس سنة (1922م)، وتعطي هذه التحقيقات أربع نسخ عن كتاب الكسائي وعن شخصيّته. فقد أحالت كلّ طبعة على مؤلّف، وحدّدت له عصراً مختلفاً عن الطبعات الأخرى، وقدّمت عنواناً للكتاب مختلفاً عن العناوين الأخرى. فطبعة أيزنبارج بعنوان (قصص الأنبياء)، وقد توفّي (179) أو (180) أو (189) للهجرة (1955 أو 796م أو 805م)<sup>(2)</sup>، نسبها محققها إلى أبي حمزة الكسائي اللغوي أستاذ الأمين والمأمون الذي توفّي (179) أو (180) أو (189) للهجرة (1955 أو 796م أو 805م)<sup>(2)</sup>، للكسائي) ويرجّح صاحب التحقيق أن الكسائي من أبناء القرن السادس للكسائي) ويرجّح صاحب التحقيق أن الكسائي من أبناء القرن السادس للهجرة، وعنوان نسخة دار الكتب العلميّة (قصص ومواليد الأنبياء) وترى أنّ

<sup>(1)</sup> الزايدي، بندر بن فيحان بن محمد (محقق)، كتاب المبتدأ في قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، تصنيف أبي بكر محمد بن عبد الله الكسائي (250–350هـ)، دراسة وتحقيق من أوّل المخطوطة حتى نهاية عصر هود ﷺ، رسالة ماجستير في التاريخ القديم، قسم الدراسات العليا التاريخيّة والحضاريّة، كليّة الشريعة والدراسات الإسلاميّة، جامعة أمّ القرى، المملكة العربيّة السعوديّة، إشراف د. سعد بن موسى الموسى، 1428هـ/ 2006م.

<sup>(2)</sup> الكسائي محمد بن عبد الله، بدء الخلق وقصص الأنبياء، تح. ودراسة د. الطاهر بن سالمة، دار نقوش عربية، ط1، تونس 1998م، (مقدمة المحقق)، ص76؛ انظر أيضا: . Nagel, AL-Kisā'ī, in El², Vol. 5, p. 176

الكسائي توقي سنة (1234هـ/ 1818م). أمّا تحقيق بندر الزايدي فبعنوان (كتاب المبتدأ في قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام)، وينسبه إلى الشخصيّة نفسها التي اهتمّ بها الطاهر بن سالمة، وهي أبو بكر محمد بن عبد الله الكسائي، غير أنّه يحدّد الزمن الذي عاش فيه بين (250) و(350) للهجرة (864-864م)<sup>(1)</sup>. ونضيف إلى هذا أنّ محقّق كتاب (قصص الأنبياء) لقطب الدين الراوندي رأى أنّ كتاب (عجائب الملكوت)، الذي أشار إليه صاحب الذريعة ومن قبله حاجّي خليفة (25) هو عينه كتاب الكسائي في قصص

<sup>(1)</sup> يحيل بندر الزايدي في ترجمة الكسائي على الحاجي خليفة في كشف الظنون وابن الجزري في غاية النهاية وكوركيس عوّاد في الذخائر المشرقيّة، وابن العماد في الشذرات. أمّا الحاجّي خليفة فكان حديثه عن أبي حمزة الكسائي، وقد فهم أيزنبارغ من ذلك أنّه الكسائي اللغوي ولا إشارة عنده عن زمن وفاته، وما جاء في غاية النهاية لا شيء فيه يدلّ على أنّ الكسائي المعنى هو الكسائي الإخباري سوى التشابه في الاسم محمد بن عبد الله، وهو من الأسماء شديدة التواتر بين المسلمين. ولا يضيف ما جاء في الذخائر المشرقيّة جديدا إلا «التخمين» بأنّ الكسائي من أهل القرن الخامس ولكن دون دليل أو حجّة، وليست الإشارة إلى شذرات الذهب بشيء إذ تتعلُّق بمقرئ من أصبهان ليس بينه وبين إخباريِّنا إلا التشابه في الاسم. ثم إن بندر الزايدي لا يأخذ بما يراه بروكلمان حول زمن حياة الكسائى ووفاته ففي حين يذكر بروكلمان أن الكسائي عاش في بداية القرن الخامس يحدّد بندر الزايدي فترة حياة الكسائي بين القرن الثالث والرابع. إن من عاد إليهم صاحب الأطروحة، وهم الذين قدّموا له القرائن حتى يضبط زمن الكسائي ومكان حياته، لا يفيدون في ذلك. انظر الزايدي، ص85 من الأطروحة؛ انظر تباعاً الحاجّي خليفة، ج1، ص723؛ ابن الجزري أبو الير شمس الدين محمد بن محمد بن يوسف (833هـ/ 1429م)، غاية النهاية في طبقات القرّاء، مكتبة ابن تيميّة، 1351هـ/1932م، ج2، ص189؛ عوّاد كوركيس، الذخائر المشرقيّة، جمع وتقديم وتع. جليل العطيّة، المجلّد الرابع «التعريف بالمخطوطات وفهارسها»، دار الغرب الإسلامي، (د.ت)، ج4، ص325؛ بروكلمان، ج6، ص151.

<sup>(2)</sup> الراوندي أبو الحسن قطب الدين سعيد بن هبة الله بن الحسن (573هـ/ 1187م)، قصص الأنبياء، تح. وتق. الميرزا غلام رضا عرفانيان اليزدي الخراساني، مؤسّسة =

الأنبياء، وهو ما يتدعّم بما أورده قسطر مضيفاً أن نسخة من مخطوط (عجائب الملكوت) المنسوب إلى الكسائي موجود في الجامعة العبريّة (1). في حين يذكر بندر الزايدي أن كتاب (عجائب الملكوت) صنّفه الإمام المهدي لدين الله أحمد بن يحيى بن المرتضى بن مفضل بن منصور الحسيني (775–840هـ/ 1373–1436م)، «وهو في أخبار العالم ومبتدأ الكون، في إطار المفهوم الزيدي، ومنه نسخة مخطوطة في مكتبة الجامع الكبير بصنعاء في (22) ورقة، ونسخة أخرى بخط قديم في المكتبة المتوكلية» (2).

والحق أنّ قول أيزنبارج، وتحديد دار الكتب العلميّة، لاغيان؛ ذلك أنّ الكسائي يرجع في كتابه، في أحيان كثيرة، إلى ابن عساكر صاحب (تاريخ دمشق)، الذي توفي سنة (571) للهجرة (1176م)، فلا يمكن أن يكون الكسائي المقصود بكتاب (قصص الأنبياء) أبا حمزة اللغوي، ثمّ إنّ القرطبي في تفسيره يشير إلى كتاب الكسائي لفظاً وصاحباً؛ إذ يقول: "وقيل معجزته فيما ذكر الكسائي في قصص الأنبياء..." (3). ولقد توفي القرطبي سنة (631) للهجرة (1234م)، فلا يمكن أن يكون الكسائي الذي يهمّنا هو من قصدته دار الكتب العلميّة. أمّا الطاهر بن سالمة وفادي فيحدّدان تاريخين متقاربين لوفاة المؤلّف هما القرن الخامس الهجري عند فادي، والقرن السادس الهجري عند بن سالمة "لهجري عند بن سالمة").

الهادي 1418-1376ش، ص25؛ الطهراني آغا بزرك (ت. 1389هـ/ 1969م)،
 الذريعة في تصانيف الشيعة، دار الأضواء، ط2، بيروت-لبنان، (د.ت)، ج24، ص240.
 حاجى خليفة، كشف الظنون، ج2، ص1128.

Kister, p. 88 (1) وهو تحت رقم .63

<sup>(2)</sup> الزايدي، بندر، ص47.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج2، ص248. هذا مع أنّنا نجد إشارة إلى الكسائي في (كشف الظنون) للحاجّي خليفة. انظر: الحاجي خليفة، ج1، ص227؛ ج1، ص723؛ ج2، ص1128.

Vadet, Ibid, p. 6. (4)

وتخبُّطُ المعاصرين حول العصر الذي عاش فيه الكسائي لا يزيده اضطراب القدامي في تحديد اسمه وعنوان كتابه إلا تعقيداً. فمن الاضطراب في اسمه ما يذكره الطاهر بن سالمة من أن اسمه «أبو بكر أو أبو الحسن أو أبو عبد الله محمد بن عبد الله أو عبد الملك أو الحسن بن محمد الكسائي»(1). وقد يلتبس الأمر بأحد محدثي أصبهان الذي ذكره أبو الشيخ صاحب (طبقات المحدثين)؛ إذ يقول عنه «هو أبو عبد الله الكسائي، واسمه محمد بن أحمد بن الحسن»، ويذكر أنّه توفّي سنة (347) للهجرة<sup>(2)</sup> (958م)، ولكنه لم يذكر له كتاباً في بدء الخلق، أو في قصص الأنبياء. وقد يعود الاضطراب في الاسم إلى عدم شهرة صاحب القصص، وربّما لهذا السبب نرى ابن حجر العسقلاني يذكر، في معرض حديثه عن الكسائي النحوي ومن لُقِّبَ بلقبه، "ولُقِّبَ به جماعة منهم زهير القرقوبي النحوي،... وآخر له تصنيف قصص الأنبياء لا يحضرني اسمه»(3). ولهذا السبب أيضاً تغيب ترجمته من كتاب (وفيات الأعيان) لابن خلكان، على الرغم من أنه من أهل القرن السابع، ومن (سير أعلام النبلاء) للذهبي، ومن (كشف الظنون) الذي يعتنى فيه صاحبه بالكسائي النحوي لا الإخباري، وهو غياب امتدّ إلى أعلام الزركلي ومعجم عمر رضا كحّالة... إلخ. وممّا يزيد الأمر غموضاً تجاذب السنّة والشيعة ولاء الرجل، ففي حين يستخلص بن سالمة من دراسة كتاب الكسائى عقيدته السنيّة يصرّ صاحب كتاب (أعيان الشيعة) على الخلط

<sup>(1)</sup> الكسائي، مقدمة المحقق، ص64.

<sup>(2)</sup> أبو الشيخ، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأصبهاني (274-978هـ/ 887-979م)، طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها، تح. عبد الغفور عبد الحق حسين البلوشي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1412هـ/ 1992م، ج4، ص288.

<sup>(3)</sup> أبن حجر، أحمد بن علي بن محمد العسقلاني (773-852هـ/ 1371-1448م)، نزهة الألباب في الألقاب، تح. عبد العزيز محمد بن صالح السديري، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1409هـ/ 1989م، ج2، ص307.

بين أبي حمزة اللغوي والكسائي صاحب القصص مورداً «أن الشيخ حسن بن على الطبرسي [قد أكثر] في كتاب (أسرار الإمامة) من النقل عن كتاب (قصص الأنبياء) للكسائي، هكذا استدلّ بعض المعاصرين على تشيّعه»(1)، وهو إكثار لم نجد له أثراً في الكتاب المشار إليه. وممّا قد يدعم فكرة تشيّع الكسائي أنّ كتابه تُرجِم إلى الفارسيّة تحت عنوان (نفايس العرائس) وصاحب الترجمة هو محمد بن الحسن الديدوزمي(2). وعلى الرغم من ذلك، إنّ الكسائي بعيد عن التشيّع المذهبي، وهو ما نراه من خلال عمل بن سالمة الدقيق الذي حاول تبيّن الانتماء المذهبي من خلال نصّ كتاب الكسائي ذاته.

غير أنَّ لنا في صلب هذه العتمة علامات كالنجوم تهدينا، وهذه العلامات هي:

- ما ذكره صاحب (الذريعة)، ولم يُشِر إليه بن سالمة، من أنّ الكسائي «ألّف المتن العربي قبل سنة (617هـ)، تاريخ إحدى نسخ الكتاب الموجودة في المتحف البريطاني»، في حين أن أقدم النسخ التي عاد إليها بن سالمة تعود إلى سنة (877) للهجرة.
- أن الكسائي قد أسند بعض أحاديثه إلى ابن عساكر المتوقّى سنة (571) للهجرة (3).
- أن القرطبي قد أشار إليه في تفسيره، في حين لم يُشِر إليه ابن خلّكان، على الرغم من قرب المسافة الزمنيّة بينهما؛ إذ كلاهما من القرن السابع للهجرة. ونستنتج من هذه الإشارات أنّ الزمن الذي عاش فيه الكسائي يمتدّ على مدى القرنين السادس والسابع، وليس في الخامس، مع احتمال كبير أن يكون حيّاً بين سنة (571) للهجرة، سنة وفاة ابن عساكر، وسنة (617)

<sup>(1)</sup> الأمين، السيد محسن، أعيان الشيعة، تح. وتخريج حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت-لبنان، (د.ت)، ج8، ص233.

<sup>(2)</sup> الطهراني، الذريعة، ج24، ص240.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص379.

للهجرة تاريخ أقدم نسخة من كتابه، وهذا يعني أنه معاصر لأقطاب من المؤرخين والمفسرين أشهرهم ابن الجوزي، وابن الأثير، والقرطبي...

وإذا كان عصر الكسائي قد كاد يتوضّح، فاستطعنا تجاوز الخطأ الذي وقع فيه الحاجي خليفة وأيزنبارج، فإن المكان الذي عاش فيه الكسائي ليس واضحاً بعد، ولعل السبب في بقاء الرجل مغموراً أنّ كتابه لم ينتشر انتشاراً واسعاً في حياته أو بعدها. وبقدر ما مثّل عدم انتشار كتابه حاجزاً أمام تفاعل معاصريه معه، مثّل بالنسبة إلينا عاملاً مساعداً للتعرّف إلى المجال الجغرافي الذي عاش فيه الكسائي.

ويمكن تبين هذا المجال الجغرافي من خلال النظر في المكان الذي كثرت فيه نسخ الكتاب التي اعتمد عليها المحقّق بن سالمة. لقد اعتمد بن سالمة على ستّ عشرة نسخة مخطوطة من كتاب الكسائي تتوزّع كلها بين تونس وباريس، ومنها نسخة واحدة هي الأخيرة أسماها بن سالمة «نسخة دمشق». وعن البيانات التي قدّمها المحقّق حول مخطوطات الكتاب تُثار الملاحظات الآتية:

1- تتردد النسخ التي في المكتبة الوطنية التونسية بين تاريخين هما (1178) و (1281) للهجرة (1764-1864م)، فأقدم النسخ في تونس لا تعود إلى ما قبل القرن الثاني عشر للهجرة، في حين أن النسخ الأخرى، سواء التي في باريس أم نسخة دمشق، فإنها تتردد بين سنتي (877) و(1076هـ) في باريس أصل للنسخ التي في المكتبة الوطنية التونسية.

2- كُتبت أغلب نسخ باريس بخط مشرقي، وهو ما يرجّح ترجيحاً قويّاً أنها كتبت في المشرق. وقد أورد بن سالمة أنّ أقدم النسخ، وهي التي نسخت سنة (877هـ)، قد اطلع عليها «بطرس دياب الحلبي ترجمان سلطان فرنسا سنة ألف وستمئة وسبعين مسيحية» (1)، الموافقة لسنة (1081) للهجرة.

<sup>(1)</sup> الكسائى، مقدمة المحقّق، ص83.

3- ارتبطت أغلب النسخ بدمشق، ولا يُستبعد بالنسبة إلى سائر النسخ التي في باريس أو في تونس أن تكون من سوريّة؛ للعلاقات الوثيقة التي كانت للإمبراطورية الفرنسية بسورية وبالشام.

تفضي بنا هذه الملاحظات إلى تقرير نتيجة مهمة هي أن دمشق خصوصاً، والشام عموماً، هما المهد الذي كُتِبَ فيه الكتاب.

هكذا يتحدّد المجال التاريخي (ق 6-7ه/ 12-13م) والجغرافي (الشام) لكتاب (بدء الخلق وقصص الأنبياء) للكسائي، ما يوضّح مكانة الكتاب في سلّم تطوّر قصص القرآن ومن ورائها الأساطير الدينيّة الإسلاميّة عامّة، وقصة آدم خاصّة، وهو ما ينير تاريخ هذا التطوّر خصوصاً عندما نفكّر في الأمر من زاوية سنيّةِ صاحب الكتاب وتشيّعه، أو عندما تطرح قضايا سياسيّة بقيت، كما يرى فادي، عالقة تحتاج إلى إجابة لعلّ أهمّها قضيّة موقف السنة من الخلافة، وممّا حدث في بداية تاريخ الثقافة والدولة.

يعيد نصّ الكسائي صياغة الأسطورة الدينيّة الخاصّة بآدم، لا من حيث الخطوط العامّة التي تمرّ بها الحكاية؛ بل من حيث البرامج السرديّة التي تضطلع بها شخوصها من جهة، ومن حيث الاستراتيجيّة السرديّة من جهة أخرى. ويتوضّح ذلك من خلال الصورة التي رسمها لآدم من ناحية العناصر التي تكوّنه، ومن حيث الأفعال التي اضطلع بها.

ويظهر تميّز نصّ الكسائي في ما أضافه إلى ميثمي طينة آدم وروحه، فقد قامت إضافته على بيان سيطرة آدم وتأكيد سلطانه على الوجود في بعديه الأفقي والعمودي أو في مداه السطحي ومداه العميق، فكانت طينته من كلّ الأماكن ومن كلّ الأراضين. ويدعّم ميثمُ خلق روحه هذه السيطرة ببيان شرف عنصرها النوراني الذي ميّزها عن سائر المخلوقات، فجمعت الروح كلّ أبعاد السماء مثلما جمعت الطينة كلّ أبعاد الأرض، وكانت الروح علامةً على هيمنة آدم الإنسان على الأبعاد العلويّة بعد أن كانت الطينة علامة على الهيمنة على الأبعاد السفليّة.

ولا تعود هيمنة آدم على الأبعاد السماوية والسفليّة إلى عنصريه الأوّلين فحسب؛ بل تمتد إلى أعماله الأولى التي أهمّها إعادة خلق الموجودات بصوته وكلامه، فكان صاحب الخلق الثاني للموجودات بتعيين أسمائها، بعد أن كان الله صاحب الخلق الأوّل بتعيين ذواتها.

أكّد الكسائي، من خلال الصورة التي رسمها لآدم، أفضليّة آدم على سائر الموجودات، وهي أفضلية مطلقة لذاته، وليست بمطلقة لنسله لعامل الخطيئة والتكليف الأرضي. وليس هذا التأكيد في رأينا إلا استعادة لما استقرّ في الضمير السّنّي من تأكيد أن التكريم للإنسان لم يكن تكريماً لصنف من الناس، كما عبّرت عن ذلك ديانات سابقة، أو لفئة أو عائلة من المسلمين، كما نرى ذلك عند الشيعة ومن دار في فلكهم، وإنّما هو تكريم للإنسان بما هو إنسان؛ أي بما هو ماء وطين وروح.

غير أن تأكيد تميّز آدم، وربط هذا التميّز بالسماء، من حيث رفع الطين ومن حيث مصدر الروح، يقيم علاقة قويّة في المخيال الإسلامي بين السلطة، وآدم هو الخليفة الأوّل زماناً ومكانة، والسماء. وتضفي هذه العلاقة على السماء صفة الفعل، وعلى الأرض صفة الانفعال، وهو ما يستعيد الرؤية الغنوصيّة التي انتشرت في القرنين الخامس والسادس (مع الغزالي أساساً) (1)، وهو أيضاً ما يستعيد الأساس الأسطوري للعلاقة القائمة بين عالم الحكم وعالم الرعايا، بين قصر الحاكم الذي يصوّر عادة في مكان مرتفع مشرف على المدينة وبين مساكن المحكومين ومكانتهم الدونيّة وصفتهم المنفعلة.

تستعيد صورة آدم، الذي كان له على السماء والأرض سلطان باهر تعجبت منه الملائكة، بطريقة عكسية ما أصبحت عليه صورة الخليفة في هذه

<sup>(1)</sup> راجع في هذا: الجابري، نحن والتراث: قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، دار التنوير، ظ4، 1985م، ص123 وما بعدها. بنية العقل العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1986م (طبعة خاصة بالمغرب)، ص377 وما بعدها.

المرحلة بما تميّزت به من ضعف وهوان أمام الروم باعتبارهم العدو الخارجي وأمام سائر الدويلات التي كانت تتنافس وتتقاتل، باعتبارهم أعداء داخليين، وقد تكون هذه الاستعادة العكسية تأويلاً أسطورياً لما جاء في نصوص الأحكام السلطانية من صورة مثالية للخليفة في الفكر السياسي الإسلامي، وهي صورة لا تخرج عن وجه وقفا. أمّا الوجه فاعتبار الخليفة صاحب الأمر المطلق بشروطه، وأنّ طاعته تسري على جميع من هم تحت أمره، شأن طاعة الملائكة لآدم، وأما القفا فالسعادة المطلقة التي يعيشها الحاكم، كما نرى ذلك في شخصية الحكّام والأمراء في القصص الشعبي كالما ليلة وليلة أو (قصّة فيروز شاه ابن الملك ضاراب)، أو قصّة (ألف يوم ويوم) فرّوخ ناز، أو (ألف ليلة وليلة التركيّة) (1) ... ويظهر ذلك في قصة آدم في النعيم غير المقيم الذي دخل فيه بعد الإعلان عن سلطانه على الملائكة.

نحن، إذاً، أمام استجابة لما كان الفكر والمخيال في حاجة إليه، كان الفكر في حاجة إلى الأساس «الديني» لما عليه الحكم المطلق، وكان المخيال في حاجة إلى الخلفية «الأسطورية» لما عليه الحاكم من نعيم وسعادة. فهل يعمل الفكر عبر الأسطورة على بناء حلمه بالخلافة النموذجية التي توجّد «الأمّة» وتقهر أعداءها؟ وهل يعمل المخيال عبر القصّ والفعل الشفوي ذاته على استمراء النعيم شفوياً بعد أن حرم منه في الحقيقة؟

غير أنّ قيمة نصّ الكسائي لا تكمن في هذه الاستجابة العكسيّة لواقعه وردّ فعله على ضعف الحكم في الشام؛ بل نراها أيضاً في تحديد الغرض من فعل

<sup>(1)</sup> مجهول، قصّة فيروزشاه ابن الملك ضاراب، المكتبة الثقافيّة، بيروت، ط2، 426 مجهول، قصّة فيروزشاه ابن الملك ضاراب، المكتبة الثقافيّة، بيروت، ط2، 1426 مير 2005م. دي لاكروا، بيتي، قصّة «ألف يوم ويوم» فرّوخ ناز شهرزاد آسيا الوسطى، ترجمة نعمة الله إبراهيم، وزاهد الله منور، وتيمور مختار، شركة المطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1994م. مجهول، «ألف ليلة وليلة التركيّة» المسمّاة مناجاة البلغاء في مسامرة الببّغاء، ترجمة سليم أفندي باز، عرّف بها وحقّقها خليل حنّا تادرس، ط1، مكتبة النّافذة، مصر، 2005م.

القص ذاته. فلئن سعى الثعلبي إلى اتخاذ الحكمة من القصص القرآني، ومن ثمَّ التشريع للاشتغال به وإبراز فائدته، مدخلاً للقيام بوظيفته، وهي الوعظ وتحقيق الأغراض السياسية والعقائدية من وراء الوعظ ذاته، فإنّ الغرض من القصص عند الكسائي يتطوّر من الوعظ إلى الاعتبار، من مجرّد وظيفة تقوم على «التذكير بالخير فيما يرق له القلب» (1)، وتقوم على استحضار الموت ومفارقة الدنيا، وهو ما يستلزم التمسّك بالدين والزهد في الدنيا (2)، إلى وظيفة أرقى هي «التأمّل بما مضى لأخذ العبرة، [أو] ردّ الشيء إلى نظيره بأن يحكم عليه بمثل حكمه، وهذا يشتمل [على] العقلي والتمثيل (3)، وهو فعلٌ يخاطب العقل والوجدان لإقرار الحكمة وللدلالة على الصانع، فقصد فعل الوعظ العقل وقصد فعل الاعتبار «حكمي» أو كلامي.

ولقد أشار الكسائي في مقدمة كتابه إلى الغرض من خلق الإنسان وهو معرفة قدرة الله، وأن الله محكم التركيب ومظهر العجب العجيب...(4)، وهو ما دفعه إلى أن يَذْكُرَ في كلّ مرة عظمة الخالق من خلال بيان عظمة

<sup>(1)</sup> القلعجي، معجم لغة الفقهاء عربي-إنجليزي، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط2، 1408هـ/ 1988م، ج1، ص506.

<sup>(2)</sup> انظر قول ابن الجوزي؛ إذ يقول: «الحمد لله الذي جعل الموت واعظاً لذوي الاعتبار، وتفرّد بالبقاء فاعتبروا يا أولي الأبصار...وبعد، فهذه مسائل تتعلّق بالتفكّر والتدبّر فيما يؤول إليه الحال، تُبَصِّرُ الغافل وتوصل الكامل إلى أحسن الخلال، وتنجي العاملين بها غداً من سطوات الجلال...». ابن الجوزي، المواعظ والمجالس، حققه وعلّق عليه محمد إبراهيم سنبل، دار الصحابة للتراث، طنطا، ط1، 1411هـ/ 1990م، ص13 وما بعدها. أما عن الاعتبار فيقول ابن رشد الحفيد مثلاً: «الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه وهذا هو القياس». ابن رشد، فصل المقال في ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، تقديم وتع. الدّكتور أبو عمران الشّيخ والأستاذ جلّول البدري، الشّركة الوطنيّة للنشر والتّوزيع، الجزائر، 1982م، ص25.

<sup>(3)</sup> القلعجي، ج1، ص74.

<sup>(4)</sup> الكسائي، ص93.

المخلوق<sup>(1)</sup>، وإلى أن يفصّل القول في تركيب الجسم الإنساني وما فيه من أعضاء<sup>(2)</sup>، وإلى التذكير بفضائل إفشاء السلام بين الناس<sup>(3)</sup>، أو إثارة التعجّب من صفة الجراد...<sup>(4)</sup>.

ولقد كانت وظيفة الاعتبار أثيرةً عند المسلمين عموماً شأن ما نراه في كتاب (الحيوان) للجاحظ، عندما يتحدّث عن الدليل الذي يستدلّ، والدليل الذي لا يستدلّ<sup>(5)</sup>. ولعلّ التحاق نصّ الكسائي بهذا التوجّه يفسّر افتراقه عن خطّة الثعلبي في (عرائس المجالس)، وذلك عبر التحوّل من المزاوجة بين الحكاية الكتابيّة لآدم والحكاية الحديثيّة، كما رأيناها مع الثعلبي، إلى العمل على أسلمة حكاية آدم.

ومن مظاهر أسلمة حكاية آدم عند الكسائي:

1- اندراج مفاصل الكتاب ضمن أحاديث، لا مجالس، فجاءت حكاية آدم ضمن «حديث ابتداء خلق آدم»، و«حديث دخول الروح فيه»، و«حديث صفة خلق حوّاء»... وقد اهتمّ الكسائي في بعض المواطن بإسناد الأخبار

<sup>(1)</sup> انظر مثلاً ما جاء في حديثه عن السموات وأسمائها وسكّانها، أو في حديثه عن صفة جبريل أو الملائكة عموماً، انظر تباعاً: الكسائي، ص100، وص101، وص103، وص104.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص109.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص113-114.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص129.

<sup>(5)</sup> انظر مقدمات الكتب التي تعتني ببيان العجيب في خلق الحيوان والنبات والأجرام... ونذكر، على سبيل المثال: الجاحظ، كتاب الحيوان، تح. عبد السلام هارون، ج1، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ط3، ص33. الدميري، أبو البقاء كمال الدين محمد بن موسى (742هـ-808هـ/ 1341-1446م)، حياة الحيوان الكبرى، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ 2003م، ص9. الزاهد، عبد الله بن محمد بن عبّاس، عجائب الملكوت، دار المحجّة البيضاء، دار الرسول الأكرم، بيروت-لبنان، ط4، 1421هـ/ 2001م، ص7 وما بعدها.

إلى رموز الخبر الإسلامي كما رأيناها في المرحلة الأولى مثل: ابن عبّاس أو جعفر الصادق، وإذا ما أحال على بعض رموز الخبر الكتابي، مثل وهب بن منبّه أو كعب الأحبار، فلن يختلف متن الخبر عمّا أسند إلى الرموز الأولين، وستُبنَى الإضافة على تأويل للآية القرآنية أو للحديث النبوي، أو سيضيف الكسائي تفاصيل تخرج الميثم من العالم التوراتي<sup>(1)</sup>. ويقف اختيار عنوان الأحاديث عند الكسائي مقابل عنوان المجالس الذي يستند إلى ظاهرة مجالس الوعظ المرتبطة بقصص الأنبياء منذ صدر الإسلام.

2- اعتناء الكسائي بإدراج رموز الحكاية الإسلامية مثل الرسول محمد، أو بعض طقوس العبادة عند المسلمين، وهو إدراج لا يقوم على حضور الرمز الرمز الكتابي والرمز الإسلامي في ميثم واحد؛ بل على حضور الرمز الإسلامي وغياب الرمز الكتابي. من ذلك ما نراه في حديثه عن بناء آدم للبيت الحرام؛ فقد ارتبط بناء البيت بحديث الذرّ، وفيه أخذ الميثاق على الناس بالتوحيد وتصديق الرسول<sup>(2)</sup>، وغابت عنه كلّ إشارة إلى خيمة بني إسرائيل أو إلى بيت المقدس، أو إلى السكينة...<sup>(3)</sup>. ومن ذلك أيضاً حمامة آدم التي وضعت عليه التاج، والتي فارقته عندما عصى ربّه، كما فارقه سائر من سُخّر له في الجنّة. والحمامة عنصر مهمّ عند أهل الكتاب؛ إذ هي الوساطة أو الرمز لروح الله الذي نزل على المسيح عندما تطهّر في ماء الأردن من السماء. وليس إدراج الحمامة في هذا السياق، وهي التي

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص111.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص132.

<sup>(3)</sup> انظر هذا الحضور المزدوج بين البيت الحرام وخيمة بني إسرائيل في: القرطبي، ج2، ص12. الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج3، ص6؛ أو بين البيت الحرام وحضور رمز من رموز عالم اليهود المقدّس كطور سيناء: ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص214؛ أو السكينة: ابن الجوزي، زاد المسير، ج1، ص144؛ القرطبي، ج2، ص122...

تغيب عن مصنّفات هذه المرحلة، مندرجاً ضمن تلك الدلالة الكتابيّة، إنّما هي رمز للسلطان واللذّة التي تجانس عالم الفحولة الذي يتحرّك فيه آدم عند الكسائي، كما سنرى (1).

5- ولا تتوقّف في الحقيقة عملية أسلمة الحكاية عند حدود الاندراج ضمن فضاء عالم المحدثين، أو عند التركيز على توظيف الرموز توظيفاً إسلامية إسلامية إسلامية إسلامية إسلامية بالمحتلة. من ذلك مثلاً غياب كلّ القرائن التي تفتح فعل خلق آدم على غير الكعبة، وعلى الرغم من أنّ عبارة «تربة الدنيا» غامضة، فإنّها لا تعوّض بأيّ معنى سائر مواطن الجغرافيا المقدّسة التي استند إليها الثعلبي. ومن ذلك أيضاً ما أورده الكسائي عن حكاية هابيل وقابيل، وما أضافه عن شيث بن آدم. فقد ارتبطت حكاية الأخوين بحديث عبد الحارث، فكانت محاولة لتبرير «عصيان» آدم الثاني بأن «نسب» فعل الحياة والموت إلى غير الله، ثمّ أضاف أحداثاً لم تكن عند غيره ممّن سبقه أو اندرج معه في المرحلة نفسها التي ينتمي إليها (2). وقد أخرج الحكاية بهذا المنحى من ضغط النصوص الكتابية الموروثة، ثمّ بعد موت هابيل والحزن عليه، بشّر ضغط النصوص الكتابية الموروثة، ثمّ بعد موت هابيل والحزن عليه، بشّر ألله آدم وحوّاء بشيث وهو أبو النبيين والمرسلين. وما يلفت الانتباه في شيث أنه يحمل «في وجهه نور نبينا محمد... وكان على بدنه شامة بيضاء» هي التي تقابل رمزيّاً علامة ختم النبوّة التي بين كتفي محمّد.

هكذا نرى أنّ المرحلة الثانية من تطوّر حكاية آدم لم تحافظ على خطوط القوى التي تغذّي الحكاية الأسطوريّة الإسلاميّة فحسب؛ بل عملت كذلك

<sup>(1)</sup> تدور رمزيّة الحمامة عند ابن سيرين مثلاً على المرأة وجمالها وصلاحها. ابن سيرين، منتخب الكلام في تفسير الأحلام، تهذيب وتبويب عبد الأمير مهنّا، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1990م، ص195.

<sup>(2)</sup> راجع تحليل نصّ الكسائي وعلاقته بتنويعاته الموجودة عند سائر أقطاب الثقافة الإسلامية في الباب الثاني من هذا العمل.

على إثرائها وتوجيهها من خلال ما أضافته فيها من جزئيّات من ناحية، ومن خلال ما وفّرته من استقلاليّة جعلت هذه الحكاية فنّاً خاصّاً له غاياته الخاصّة التي أعلى من شأنها أمام غايات فنّي التاريخ والتفسير.

#### 3- بين ابن كثير والعصامي:

تمثّل هذه المرحلة مرحلة وضوح الفرق بين ما يُنسب إلى المحدثين، وما يُنسب إلى القصّاص، بين ما يعود إليه المحدثون على أنّه الحقيقة التي نطقَ بها النص المقدّس، وبين ما يرويه أهل القصص ولا ينتبهون فيه إلا إلى «المتعة» و «الشطح» في عالم الخيال غير المحدود. ولقد اكتسب هذا الفرق قيمته حينما اكتمل نص المحدثين، ولم يعودوا في "حاجة" إلى الأخذ الصريح عن أهل الكتاب أو عن غيرهم في الإخبار عن بداية الدنيا ونهايتها من ناحية، وحينما لم يعد على القصاص من حرج في قصصهم؛ إذ أُخرِجوا من جماعة العلماء الوعاظ إلى جماعة القصّاص بغريب أخبار الدنيا وبحكايات وقائع الدهور من ناحية أخرى. ويمثّل الجماعة الأولى أبو الفداء عماد الدين ابن كثير القرشي في تاريخه وتفسيره، ويمثّل الثانية عبد الملك العصامي في (سمط النجوم العوالي)، ومحمد بن أحمد بن إياس الحنفى في (بدائع الزهور في وقائع الدهور)، دون أن ينقطع ابن كثير عن أمثاله من العلماء والحنابلة منهم خاصة، ودون أن ينعزل العصامي عن أضرابه من أهل القصص والعجائب. وسنهتم هنا بما أضافته هذه المرحلة إلى نصوص المرحلتين السابقتين، أو حذفته منها، محافظين على اهتمامنا بالمياثم الثلاثة وهي: خلق آدم، والخطيئة، وحكاية قابيل وهابيل، ثمّ نبرز ما آلت إليه الحكاية الأسطورية السنيّة الخاصة بآدم.

## أ- خلق آدم:

لم نجد لنصّي الثعلبي والكسائي الخاصّين بطينة آدم وبعلاقتها بأبعاد الأرض والسماء صدىً في النصوص التي سبقتهما، ولا في النصوص التي لحقت بهما، غير أنّنا نلحظ حضوراً دائماً لميثم المحاولات الثلاثة التي مرّت

بها طينة آدم، وهي تُجمَعُ وتُرْفَعُ إلى السماء. ويتردّد ابن كثير، عند حديثه عن طينة آدم وعرض حكاية جمعها وتشكيلها، بين موقفين متعارضين، أوَّلهما: قبول إدراجها ضمن «الحكاية الأصلية»، التي نطق بها النص المقدّس، وثانيهما: رفضها عبر السكوت عنها. فقد جاء في (البداية والنهاية): «وقد ذكر السدي... عن ناس من أصحاب رسول الله على قالوا: فبعث الله على جبريل... [و] ميكائيل... [و] ملك الموت فعاذت منه، فقال: وأنا أعوذ بالله أن أرجع ولم أنفذ أمره، فأخذ من وجه الأرض وخلطه، ولم يأخذ من مكان واحد، وأخذ من تربة بيضاء وحمراء وسوداء، فلذلك خرج بنو آدم مختلفين، فصعد به فبل التراب حتى عاد طيناً لازباً..... فخلقه الله بيده لئلا يتكبّر إبليس عنه فخلقه بشراً فكان جسداً من طين أربعين سنة... وذكر تمام القصة. ولبعض هذا السياق شاهد من الأحاديث وإن كان كثير منه متلقى من الإسرائيليات "(1). ويحسم هذا التردد ما سيورده من أحاديث شواهد يغيب فيها ميثم المحاولات الثلاثة، وميثم دخول إبليس في آدم، وضربه لجسده وهو فخّار... ويحضر فيها، في المقابل، كلام آدم عندما دخلت فيه الروح، والمراحل التي مرّت بها طينته من صلصال وحماً مسنون وفخّار... وحديث الذرّ والجحود... وهو ما يعنى أن الخطاب قد غلّب الجانب المنسوب إلى الموروث على الجانب المنسوب إلى المختلف الديني والحضاري.

ويتغيّر الأمر مع السيوطي والمتقي الهندي صاحب (كنز العمّال)؛ إذ يجمعان بين ما فرّق بينهما ابن كثير، فيوردان ما جاء عن مرحلة الطبري ومرحلة الثعلبي-الكسائي بخصوص طينة آدم وعلاقة الملائكة وإبليس بها؛ بل إنّ السيوطي ليورد النصّ الذي جاء في طبقات ابن سعد من أن إبليس هو الذي جمع طينة آدم ورفعها إلى السماء، وهو نصّ نادراً ما نجد له حضوراً في المدوّنة السنيّة. وفي مقابل ذلك نجد عند ابن إياس الحنفي نصاً يكشف عن تنوّع مصادر القصّ التي تداخلت في صياغة هذا الميثم من حكاية آدم، وتهمّنا

<sup>(1)</sup> ابن كثير، التفسير، ج1، ص229. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص116.

إضافته لأنّ حضور «الإسرائيليّات» فيها ينتقل من الوضوح الدافع إلى رفضها إلى الكمون المرجّح لقبولها، وذلك عن طريق إسناد الخبر إلى سلطة الثعلبي صاحب القصص والتفسير، ولأنّ مصدراً آخراً يحضر فيها لا يُعلن عن حضوره الإسنادُ بقدر ما يعلن عنه قلق عبارة «الأشباح». يقول ابن إياس الحنفي:

«قال الثعلبي في كتابه: لما أراد الله تعالى أن يخلق آدم ﷺ أوحى إلى الأرض أنى خالق من أديمك خلقاً فمنهم من يطيعني ومنهم من يعصيني، فمن أطاعني أدخلته الجنة ومن عصاني أدخلته النار، ثم بعث الله تعالى جبرائيل... [و] ميكائيل... [و] عزرائيل، فلما هبط إليها وكزها بحربة كانت معه فاضطربت (1)، فمدّ يده إليها فأقسمت عليه وقالت له مثل ما قالت لأخويه، فقال لها: أمر الله خير من قسمك، وقبض من زواياها الأربع من جميع أديمها من أسودها وأبيضها وأحمرها من سهلها وجبلها وأعاليها وأسافلها، ثم أتى بتلك القبضة بين يدى الله تعالى، فقال الله تعالى له: لِمَ لَمْ تجبها وقد أقسمت بي عليك؟ فقال: ما ربّ أمرك أوجب وخوفك أرهب، فقال له: إذا أنت ملك الموت وقابض الأرواح ومنتزعها من الأشباح، ولم يكن قبل ذلك ملك الموت. قال: فلما قبض منها ومضى بكت على ما نقص منها، فأوحى الله إليها أنى سوف أرد إليك ما أخذ منك، وهو قوله تعالى: ﴿مِنَّهُا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ إِلْمُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه: 55] ثـم إن الله تعالى أمر عزرائيل أن يضع تلك القبضة على باب الجنة، فلما وضعها أمر الله رضوان خازن الجنان أن يعجنها بماء التسنيم، ثمّ أمر الله تعالى جبرائيل بأن يأتى بالقبضة البيضاء التي هي قلب الأرض، فخلق منها الأنبياء، ثمّ خلط الطين بالماء حتى صارت معجنة كىير ة» (2).

<sup>(1)</sup> لم نجد المنصوص عليه في عرائس الثعلبي ولا في تفسيره.

<sup>(2)</sup> ابن إياس الحنفي، بدائع الزهور في وقائع الدهور، المكتبة الثقافية، بيروت-لبنان، (د.ت)، ص31-32.

نرى في هذا النص نصّين يتفاوتان في درجة توجيههما للرواية التي استقرت عن طينة آدم؛ فالنصّ الأوّل نصّ معلن يُنْسَبُ إلى الثعلبي الذي يستعيد، عن المرحلة الأولى، ميثم المحاولات الثلاثة لجمع طينة آدم<sup>(1)</sup>، وهذا النص قناة لدخول أقوال المفسرين؛ إذ يسنده الثعلبي إليهم، ومن وراء المفسرين نصوص ثقافات سابقة لعل أهمها النص التوراتي والنص الفارسي، كما رأينا. والنصّ الثاني يحضر بطريقة ملتوية نستبينها من خلال كلمة «أشباح»، ومن خلال اختيار رضوان خازن الجنان لعجن الطينة بماء التسنيم. فعند العودة إلى المعاجم بحثاً عن معنى كلمة «أشباح» لا نرى منها إلا معنى الجسم الذي يكاد لا يرى إمّا لظلمة في الفضاء وإما لعشا في العينين، ويقال: شفعت لى الأشباح؛ أى أبانت عن ضعف بصرى، فأنا لا أرى غير الصور التي لا تبين (2). غير أنّ عبارة الأشباح في نصّ الحنفي لا تدلّ على الأجسام التي تكاد لا تبين، وإنما على الأجساد التي مازالت الروح فيها؛ إذ قضى ربّك على ملك الموت أن يكون «قابض الأرواح ومنتزعها من الأشباح»، ولذلك للعبارة في النص معنى غير المعنى اللغوي الأوّليّ. ولا تسعفنا نصوص معاجم الاصطلاحات في معرفة الأشباح، وهي في عالم الكون والفساد، وإنّما نجد عند الكليني وغيره من علماء الاثني عشرية ما يربط الأشباح بعالم غير عالم الأرض. يقول الكليني: "عن جابر بن يزيد، قال: قال لي أبو جعفر ﷺ: يا جابر إن الله تبارك وتعالى أول ما خلق خلق محمداً صلى الله عليه وآله وعترته الهداة المهتدين، فكانوا أشباح نور بين يدي الله. قلت: وما الأشباح؟ قال: ظل النور، أبدان نورانية بلا أرواح»(3).

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص22.

<sup>(2)</sup> المرتضى الشريف، أبو القاسم علي بن الطاهر أبي أحمد الحسين (ت 436هـ/ 1045م)، أمالي السيّد المرتضى في التفسير والحديث والأدب، صححه وضبط ألفاظه وعلق حواشيه السيد محمد بدر الدين النعساني الحلبي، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم-إيران، ط1، 1325هـ/ 1907م، ص39.

<sup>(3)</sup> الكليني، الكافي، ج1، ص442.

ويتدعم حضور النص الشيعي، وإن كان حضوراً ضعيفاً، بالعلاقة التي يقيمها الحنفي بين طينة آدم وهي من صلصال و«الصلصال: المنتن»<sup>(1)</sup> بماء التسنيم الذي من الجنة، وهو فضاء لا يُنتظر أن يصدر منه النتن المتغيّر، وقد يعلّل ذلك بحضور التصوّر الشيعي لطينة آدم أو للجزء الذي يتعلّق بالرسول والأئمّة منها، وهو جزء لا علاقة له بنتانة طينة آدم، وإنما تحضر فيه رمزيّة أخرى هي رمزيّة النور، كما جاء في حديث الذرّ في (بدائع الزهور)<sup>(2)</sup>.

وعلى الرغم من أنّ العصامي يوزّع العناصر التي منها خُلق جسد آدم على مختلف مكوّنات الأرض فيما يشبه عمليّة خلق بوروشا الهندي<sup>(3)</sup>، يسارع إلى أخبار يستمرّ فيها حضور التصوّر الشيعي بطريقة تعمل على إخفائه، قصداً أو عن غير قصد، وذلك من خلال قضية كلاميّة شغلت الفكر الإسلامي هي قضية القدر. يقول العصامي في بدايات القرن الثاني عشر معلّلاً ما سبّبته طينة آدم من اختلاف بين بنيه في المصير وليس في العنصر فحسب:

«وفي رواية: اغترف تبارك وتعالى غرفةً من الماء العنب الفرات، فصلصلها فجمدت، فقال لها: منك أخلق النبيين والمرسلين وعبادي الصالحين والأئمة المهديين، والدعاة إلى الجنة وأتباعهم إلى يوم القيامة، لا أسأل عما أفعل وهم يسألون —يعني: خلقه—، ثم اغترف غرفة من الماء المالح الأجاج ذات الشمال، فصلصلها فجمدت، فقال لها: منك أخلق الجبارين والفراعنة وأئمة الكفر الدعاة إلى النار وأتباعهم إلى يوم القيامة، وشرط في هؤلاء النداء، ولم يشترط في أصحاب اليمين النداء، ثم خلط الطينتين، ثمّ أكفأهما ثلاثة قدام عرشه.

ورُوِيَ أنه تعالى فرق الطينتين، ثم رفع لهما ناراً، فقال: الخلوها

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، ج17، ص97.

<sup>(2)</sup> ابن إياس الحنفي، ص34.

<sup>(3)</sup> العصامي، ج1، ص82.

بإنني، فدخلها أصحاب اليمين، وكان أوّل من دخلها محمد وآل محمد على ثمّ اتبعهم أولو العزم وأوصياؤهم وأتباعهم، فكانت عليهم برداً وسلاماً، وأبى أصحاب الشمال أن يدخلوها، فقال للجميع: كونوا طيناً بإذني، ثم خلق آدم على قال: فمن كان من هؤلاء لا يكون من هؤلاء، ومن كان من هؤلاء لا يكون من هؤلاء. ثم قال العالم (1) على للذي حدثه من مواليه: فما ترى من ترف أصحابك فمما أصابهم من لطخ أهل الشمال، وما رأيت من حسن سيما ووقار في مخالفيك فمما أصابهم من لطخ أصحاب اليمين، (2).

يواصل نص العصامي التمييز في طينة آدم ومائها بين ما يلحق بالمقدّس وما يلحق بالمدنّس، ولكنّه تمييز ضمن بعد اجتماعي سياسيّ يؤسّس للانقسام المذهبي بين أصحاب الخير أو اليمين أو الحقّ وأصحاب الشرّ أو الشمال أو الباطل. وهكذا يتحوّل عنصر التوحيد بين العباد في الطين إلى عنصر تمييز وتصنيف يقوم على مبدأ التقسيم الأخلاقي الذي يمتدّ إلى الانقسام المذهبي.

لقد أحدث حضور النصّ الشيعي، غير المعلن، إضافةً في حكاية أهل السنة لطينة آدم دون أن يُحْدِثَ إضافة في تصوّرهم لها؛ إذ سار ما أضافه العصامي ضمن مسار تعليل حضور الشر والخير في الإنسان بالعودة إلى القدر، وبإلغاء الإرادة، في حين أنّ هذا الميثم يؤدي في المدوّنة الشيعيّة دوراً مغايراً للدّور الذي يقوم به عند أهل السنّة. وهذا ما حوّل ميثم مصادر طينة آدم من ميثم مستقلّ إلى آخر لاحق بمياثم أخرى تحكم وظيفته، وتحدّد له امتداداته. فمن

<sup>(1)</sup> قد يكون المقصود أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، أو من في صورته، فالرواية تستند إلى ما نسب إلى علي بن أبي طالب كما استقرت صورته في المخيال الإسلامي الشيعي منه والسنى دون أن تفصح عنه.

<sup>(2)</sup> العصامي، سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، ص80. وسنرى عند تحليل الحكاية الإماميّة أهميّة هذا النصّ، وأنّه -وإن كان شيعيّاً- من إضافات المرحلة التي ينتمي إليها العصامي حتّى وإن نسب إلى الشيخ الصدوق كما سنرى. الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص106.

تبرير المساواة في الأعراق بسبب وحدة الأصل إلى تبرير القدر، وأنّ الإنسان مسيّر في أحواله وأقواله وأفعاله ممّا يحرمه من أيّ إرادة وقوّة في الفعل.

وممّا يلفت الانتباه أنّ علّة تكرّر المحاولات، في المرحلتين الأولى والثانية، هي رفض الأرض الانصياع لأمر الله، ولقد اتجه السرد أحياناً إلى تعليل ذلك إمّا بشفقة الأرض من النار كما يبدو ذلك من معرفتها بمصير من سيخلق منها<sup>(1)</sup>، وإما بإغواء إبليس إياها وتحريضها على العصيان<sup>(2)</sup>، كما نرى ذلك عند الكسائي في المرحلة الثانية، غير أنّ العصامي يلغي هذا التعليل بأن يورد أنّ الله هو الذي أخبر الأرض بخلق الإنسان من طينها، وأن هذا الخلق سينعّم في الجنّة، وعلى الرغم من ذلك عصت الأرض أمر ربّها على فرحها الكبير ببشرى الله لها. يقول العصامى:

«ورُوِيَ في القبضة التي من الطين الذي خُلق منه آدم: أن الله مر جبريل أن ينزل إلى الأرض يبشرها أن الله يخلق منها خلقاً يكون صفوة له يسبحونه إلى يوم القيامة، ويجعل مستقره ومستقر ولده بين أطباقها يخلقهم منها ويعيدهم إليها. ففعل ذلك جبريل، فاهتزت وابتهجت وقامت تنتظر أمر الله، فلما أراد الله أن يتم وعده، أرسل جبريل ليقبض منها كما أمره، فلما مد يده إليها، ارتعدت واستعانت منه، وقالت: أسألك بعزة الله... فأرسل الله إسرافيل... فأرسل الله ميكائيل... فأرسل إليها عزرائيل... فعن وهب أنه نودي بعد أربعين يوماً: يا ملك الموت، ما الذي صنعت؟ فأخبره بما قالت الأرض، فقال: وعزتي وجلالي لأسلطنك على قبض أرواحهم، فأعلمها أنك راد عليها جميع ما أخذته منها ومعيده إليها. فنزل عزرائيل إلى الأرض فقال: أيتها الأرض، لا تحزني؛ فإنى راد عليك

<sup>(1)</sup> البغدادي، الخطيب، تاريخ الأنبياء، ص31. انظر أيضاً: الثعلبي، عرائس المجالس، ص22.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص108.

الذي أخذته منك بإذن الله تعالى، وجاعله في طباقك كما أمرني ربي، وسمّاني ملك الموت» (1).

وواضح أنّ الخبر يسكت عن حدث تمّ بين تلقي الأرض البشرى وقسمها على جبريل ألا يأخذ منها شيئاً، وليس هذا الخبر إلا إخافتها من مصير من سيُخلق منها، وقد يعود عصيان الأرض إلى ما ارتبطت به في أساطير الخلق من عوالم العذاب والأهوال التي لا تكون إلا تابعة للشر ممّا ألزمها معنى رمزياً هو معنى التمرّد والرفض وعدم التسليم، أو إلى آثار نصوص يهوديّة خاصة تنسب إلى الأرض عصيانها وتمرّدها على السماء... أو إلى ما يُنسب إليها في الفكر الإشراقي عموماً والصوفي الطرقي خصوصاً، الذي له حضور قويّ في هذه المرحلة، من أنّها الظلمة والفساد فلا بدّ من أن تتمرّد... وكما أفاد العصامي من الدلالة الرمزيّة للأرض، فسكت عن مرحلة من السرد كانت موجودة في نصوص قريبة من نصّه، أفاد أيضاً من الدلالة الرمزيّة لبعض الأرقام، مثل أربعة وأربعين...، والدلالة الرمزيّة لملك الموت وهو يرفع الطينة، فغطى ذلك ضعف تعليله لتكرّر المحاولات في عملية رفع الطينة، وسنعتني عند تحليلنا انتظام الرموز في الباب الثاني بهذه الدلالات.

#### ب- الخطيئة:

ينطلق ابن كثير في عرضه ميثم الخطيئة في تفسيره من أنّ المفسرين من السلف قد ذكروا «هاهنا أخباراً إسرائيلية عن قصّة الحَيَّة، وإبليس، وكيف جرى من دخول إبليس إلى الجنة ووسوسته»(2). وعلى الرغم من أن ما لفت انتباهه، وهو التنوّع في الحكاية بين الحيّة، التي تمثّل علامة القول الكتابي، وإبليس الذي حضر بدلاً منها في القرآن، كان واعداً؛ إذ يدفعنا إلى انتظار الإضافة التي سيوردها لفك الاضطراب بين القولين، فإنّه كسر أفق انتظارنا

<sup>(1)</sup> العصامي، ج1، ص81.

<sup>(2)</sup> ابن كثير، التفسير، ج1، ص236.

بأن تجنّب التعرّض لهذه المسألة مردّداً بعض ما جاء عن السلف ومعيداً ما تمّت تبيئته من نص التوراة في النص الثقافي العربي الإسلامي. يقول ابن كثير:

«قال سعيد بن أبي عَرُوبَة، عن قتادة، عن الحسن، عن أبي بن كعب، رضى الله عنه، قال: كان آدم رجلاً طُوَالاً كأنَّه نخلة سَحُوق، كثير شعر الرأس. فلما وقع بما وقع به من الخطيئة، بَدَتْ له عورته عند ذلك، وكان لا يراها. فانطلق هارباً في الجنة، فتعلقت برأسه شجرة من شجر الجنة، فقال لها: أرسليني. فقالت: إنى غير مرسلتك. فناداه ربه، ﷺ: يا آدم، أمنّى تفر؟ قال: رب إني استحييتك. وقد رواه ابن جرير، وابن مَرْدُويه من طُرُق، عن الحسن، عن أبيّ بن كعب، عن النبي عَلَيْم، والموقوف أصح إسناداً. وقال عبد الرزاق .... فانطلق آدم، عليه مولياً في الجنة، فعلقت برأسه شجرة من الجنة، فناداه: يا آدم، أمنى تفر؟ قال: لا، ولكنى استحييتك يا رب. قال: أما كان لك فيما منحتك من الجنة وأبحتك منها مندوحة، عما حَرَّمْتُ علبك. قال: بلى يا رب، ولكن وعزتك ما حسبت أن أحداً بحلف بك كاذباً. قال: وهو قوله عَلى: ﴿ وَقَاسَمُهُمَا إِنَّى لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾ [الأعرَاف: 21] قال: فبعزتى لأهبطنك إلى الأرض، ثم لا تنال العيش إلا كَدأ.... وقال ابن جرير: حدثنا القاسم،... عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: لما أكل آدم من الشجرة قيل له: لم أكلت من الشجرة التي نهيتك عنها؟ قال: حواء أمرتني. قال: فإني قد أعقبتها أن لا تحمل إلا كَرْهاً، ولا تضع إلا كَرْهاً. قال: فرنَّت عند ذلك حواء. فقيل لها: الرنة عليك وعلى ولدك» (1).

ويحضر هاهنا نص التوراة ويتجلّى، في مرحلة أولى، في هروب آدم من وجه الله وبحث الله عنه، دون أن يورد ابن كثير ما جاء في النص الأصلي من مشي الله في الجنة، ومن الحوار المطوّل الذي دار بينهما كما فصّلته أساطير

<sup>(1)</sup> ابن كثير، التفسير، ج3، ص397 وما بعدها.

اليهود، ويتجلّى في مرحلة ثانية في العقوبة التي نزلت على آدم وحوّاء بسبب الخطيئة. وعلى الرغم من أنّ ابن كثير على وعي بأنّ هذا الذي يورده لا يمكن رفعه إلى السلطة الأولى في هذه الأخبار، وهي القول المقدّس، قرآناً وسنةً، وهو ما يعني عنده أنه أدنى درجة ممّا ثبت من أخبار في القرآن أو عن الرسول، فإنّ الشرعيّة التي يستند إليها في إيرادها هي شرعيّة السلف، أو هي شرعيّة «الإجماع»، الذي حظيت به هذه الأخبار وأمثالها من ناحية، وشرعيّة خطاب التفسير الذي ينتمي إليه هذا النص من ناحية أخرى، ولعلّ هذا ما يفسّر غياب كل حديث عن ميثم الخطيئة، وما تعلّق به من أخبار في التاريخ.

ولئن كشف خبر الخطيئة عند ابن كثير، شأنه في ذلك شأن خبر الطينة، عن تقاطع سلطات الخطاب بين «الإسرائيليّات» وخطاب المحدّثين، وعن وقوف ابن كثير إلى جانب المحدّثين حتى في قبوله بعضَ ما جاء عن أهل الكتاب، فإنّنا نلتقي في هذه المرحلة بنصوص تستعيد ما أورده ابن كثير ولكن دون تنقيته، ودون الحرج من إسناده إلى الرسول، أو الشعور بالحاجة إلى نقده سنداً ومتناً (1). من ذلك مثلاً ما يخصّ تورّط آدم وحوّاء، وهو ممّا وأنه كان ضحيّة لإبليس في درجة أولى ولحوّاء في درجة ثانية. وقد ظهر ذلك بوضوح عند ابن إياس الحنفي في هذه المرحلة، حين يستعيد الحكاية كما أوردها الكسائي في قصصه (2). غير أنّ نصاً متأخراً للعصامي لا يجعل المسؤولية على إبليس فحسب؛ بل يجعلها مشتركة بين كلّ الأطراف ما عدا المسؤولية على إبليس فحسب؛ بل يجعلها مشتركة بين كلّ الأطراف ما عدا آدم الذي لم يكن إلا الضحية. يقول العصامي:

«وقيل<sup>(3)</sup>: إن إبليس كان يسأل دواب الجنة وطيرها أن يدخلوه ليكلّم ادم، فلا يجيبونه، وكانت حواء قد أنست بالحية وأحبتها،

<sup>(1)</sup> السيوطي، التفسير، ج1، ص132 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الحنفي، ابن إياس، ص35. النويري، نهاية الأرب، ج13، ص18.

<sup>(3)</sup> قد تكون نسبة القول إلى المجهول علامة على تواتر القول الشفوي شأن تواتره في =

وكانت الحية تجىء إليها في كل يوم تسلم عليها وتخرج إلى باب الجنة، فتقف هناك، وإن إبليس -لعنه الله- طلب من الطاووس الدخول، فقال له: لو أن الحية أخذتك في حنكها وبين وبرها، وأنا أسترك بجناحي، لبلغت مرادك، فهي ممن يأنس إليها آدم وحواء. فقال إبليس: إن فعلت لأشكرنك عمرى كله. فأتى الطاووس إلى الحية، وكلمها، فقالت: أخاف أن أطرد من الجنة كما طرد هو وأكون في سخط الله، فقال لها: كلميه ليعلم أنى كلمتك، فجاءت مع الطاووس إلى باب الجنة من حيث تنظر إلى إبليس وينظر إليها، فكلمها إبليس بتذلل ومسكنة، فرحمته لما رأت من بكائه، وقالت: أخاف أن أكون في سخط الله كأنت!! فقال لها: أنت لست مثلى؛ لأنك لم تؤمري بشيء فخالفت كما خالفت أنا أمره في السجود... وكان الطاووس يحض الحية على أن تفعل، فأخذته في وبرها مختفياً وأوقفته، وانطلقت إليهما وقالت لهما: الطير والوحش والدواب بعثوني إليكما للتبرك بكما، فأقبل آدم وحواء نحو باب الجنة، فسبقتهما، ووقفت مع الطاووس، وأخذت إبليس في صدرها والطاووس إلى جنبها يخفى إبليس، وأقبل آدم ووقف على باب الجنة، وأقبل إبليس يكلم آدم من حنك الحية، وهما يظنان أنها هي التي تكلمهما، فقال إبليس -لعنه الله-: أليس الله أباح لكما الجنة تأكلان من ثمارها؟ قالا: بلي، إلا أنه نهانا عن شجرة واحدة، فقال: صدقتما، تلك شجرة الخلد والحياة، ومن أكل منها عرف الخير والشر وعاش أبداً لم يمت وخلد في الجنة، وما نهاكما إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين، فقالا وهما يظنان أنه الحية: أحقاً ما تقولين أيتها الحية؟

الف ليلة وليلة أو في غيره من الحكايات الشفوية؛ وقد يكون كذلك رغبة في إخفاء الراوي للنصّ، على الرغم من أنّ هذا الاحتمال ضعيف لعدم وجود ما يبرّره. فقد روى عن الخصوم المذهبيين (الشيعة)، وقد روى عن الإسرائيليين، ولا وجود في النص ما يدعّم أنه نص كتابي أو إسرائيليّ لمخالفته الصريحة في الحية والطاووس وفي موقف آدم في الأخير من الهروب من الله.

فقال إبليس: حقاً أقول، وكرر القسم بالله إنه لهما لمن الناصحين فقال آدم: كيف نأكل ما نهانا الله عنه، وأوعدنا إن أكلنا البعد عن جواره، وقد أباح لنا ما فيه الكفاية؛ فأقبل على حواء، وقد اشتغل آدم عن كلامه بالسلام على الطيور، وجعل إبليس يحلف لها ويقول: أقبلي منى وكلى وأطعمى آدم لتكونا مخلدين. وهي تظن أنها الحية، فأقبلت على آدم، وسائته أن يأكل، فقال: يا حواء، أنسيت عهد الله إليك وإلى في هذه الشجرة؟ فرجعت عن قولها، وكانت كلما ذكرت لآدم، زجرها فانصرفا، وحواء تودّ لو أن آدم طاوعها، فتجرّه إلى الشجرة فيأبى. فقال إبليس للحية: هل لك أن تعاوديني كرةً أخرى فأكلمهما؟ ففعلت، فلما دخلت به الجنة وقفت، فصفر صفيراً أطرب به أهل الجنة، وسَمِعَ آدم وحواء، فامتلأا سروراً. فلما علم أنّه أطربهما، ناح نياحةً أحزن بها آدم وحواء، فقالا له -وقد نسيا-: ﴿ وَلَقَدُ عَهِدُنَّا إِلَىٰ ءَادَمُ مِن قَبْلُ فَنَسَى ﴾ [طه: 115] وقد خرج من صدر الحية: ما لك بعد أن أطربت عدت إلى الحزن، والجنة لا حزن فيها ولا نياحة؟ فقال: صفرت وأطربت حين سمعت أنكما في السرور، ثم نكرت أنكما تخرجان إلى دار الغموم، فنحت حزناً عليكما. فتنفس آدم عليه الصعداء، فقال إبليس: الآن ظفرت به، وتركه ومضى، فاتبعته حواء مستوقفة له وقد طمع فيها بانفرادها عن آدم، فقالت: يا عبد الله، هل عندك حيلة في الخلود في الجنة؟ فقال: نعم، فأصغت إليه فقال: إنك ستخرجين إلى دار المذلة والتعب، وعندى لك أمان من ذلك: الشجرة التي نُهيتما عنها، لو أكلتما منها لخلدتما أبداً، وكانت سمعت منه هذا الكلام وهو في صدر الحية مرة أخرى، فقالت: هذا هو الحق، وقد أعلمتنى به الحية، فوافق كلامها كلامك وتمت عليها وسوسته، وصح عندها قوله، وقالت له: قدم نصيحتك إلى آدم كما قدمتها إلى، فقال: أخاف ألا يقبل منى، فقالت: أنا أعينك عليه، فوسوس إليه، أي: ألقى في قلبه النصيحة، فاستشار آدم حواء، فأشارت عليه بالأكل منها، ففر آدم، فكانت

تلحقه وترده ليأكل منها، وجعل إبليس بأكل منها وبلتفت إليهما، فتقدم آدم إليه، وأقسم عليه أن يصدقه ما هذه الشجرة؟ فقال إبليس: لولا ما أقسمت على، لما أعلمتك، هذه شجرة الخلد التي من أكل منها خلد في الجنة، فذاقا منها بأن تناولا شيئاً قليلاً من ثمرها على خوف شديد. وقيل: إن حواء جنت وأكلت وأطعمت آدم. وقيل: قطعت ثلاثة فدميت مواضعها ودمعت، فقيل لها: يا حواء كما أدمعت الشجرة فكذلك تدمعين على مصائبك ولا تصبرين على البكاء، وكما أدميتها كذلك تدمين. فعوقبت بالحيض في كل شهر. فقال إبليس للحية: أخرجيني فقد بلغت مرادي. فأخرجته كما أنخلته إليها، والطاووس معها وهو يلومها، وإبليس واقف ينظر إليهما، ويسمع مشاجرتهما ويضحك فرحاً بما تم له على آدم وحواء، وكان الملعون علم أن من أكل منها بدت عورته ومن بدت عورته، أخرج من الجنة، فكلما أكلا تقلص عنهما لباسهما، وظهر لكل واحد منهما عورة صاحبه، وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة حتى صار كالثوب... وعن الحجر أن آدم ولى هارباً حياء من الله وهو يقول: أهلكتنى يا حواء وهلكت... فأتاه النداء من الجهات: ألست فارأ منى يا آدم؟ فقال: يا رب، وأين أفر منك؟ وإن لم تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين» (1).

ننظر في نص العصامي من زاويتين تسعى الأولى إلى تبيّن ما أضافه بالنظر إلى ما ثبت في الحكاية الجامعة، التي تكوّنت في المرحلة الأولى والثانية، وتسعى الثانية إلى بعض المقارنات التي تكشف أصول بعض الإضافات سواء كانت أصولاً نصيّة أم أصولاً فكرية.

1- تتمثّل الإضافة الأولى في تعليل العلاقة التي قامت بين إبليس والحية والطاووس، ذلك أنّ الطاووس هو سيّد طيور الجنة، والحيّة سيدة دوابّها، وقد كان اتجاه إبليس إليهما لقدرتهما على الفعل من ناحية، ولظهور سلطانه

<sup>(1)</sup> العصامي، ص93-96.

عليهما من ناحية أخرى، ولئن فُهمت سلطتهما وقدرتهما من خلال كونهما سيدين في الجنة، فإنّ سلطانه عليهما يشرحه النص الآتي الذي سبق نصّنا هذا ببعض الفقرات. يقول العصامى:

«ولم يزل آدم في الجنة وحواء، وإبليس يتجسّس عن أخبارهما، ويسأل كل من خرج من الجنة عنهما، ولا يقدر أن يدخلها لأنّ خدامها كانت تطرده وتعلمه أنّ آدم وزوجته مقيمان في نعيم الجنة، فكان يتقدم إلى باب الجنة فيقف على قدميه مسبلاً جناحيه يسبح ربه ويقدسه بصوت شجى، ودواب الجنة وطيرها ووحشها تأنس بصوته، وتقف تسمع منه ويسالونه أن يسالهم حاجة. وكان الطاووس رئيس طيور الجنة... وكانت الحية سيدة دواب الجنة... فكانت هي والطاووس أكثر من اغتر بإبليس وافتتن بصوته وتسبيحه، وكان يقول لهما: عندى الاسم الأعظم، الذي لا يدعو به أحد إلا أجيب، وإنى خائف عليكما أن تخرجا من داركما هذه، فلو تعلمتماه ودعوتما الله به لأجاب دعاءكما! فقالا: أيها الملك، علمنا إياه لندعو به أن يخلدنا الله في الجنة، فقال: لا أعلمكما إلا أن تدخلاني الجنة من حيث لا يعلم رضوان ولا الخزنة والولدان، فقالا: ومن أين نقدر على ذلك؟ فقال للحية: تدخليني في وبرك، ويسترني الطاووس بجناحه؛ فتدخلاني ولا يشعر بكما أحد، وأعلمكما الاسم الأعظم، ففعلا معه ذلك حتى بخلابه، فلما بخلها نكص على عقبيه، وخرج عنهما، فلم يرياه» (1).

وعلى الرغم من أنّ نص العصامي، وسائر نصوص أهل السنة، لا تعلّل لماذا كان الطاووس رئيساً، ولماذا كانت الحيّة سيّدةً، فإنّ وسيلة استدراج إبليس لهما ليست غريبة عنهما، وهي الطمع في الخلود وادّعاء القدرة على تحقيق ذلك.

<sup>(1)</sup> العصامي، ص93.

2- وتظهر الإضافة الثانية في أن الحيّة كانت على علم بنتائج مساعدتها لإبليس، وهو ما يقرّبها منه تقريباً كبيراً يجعلها شبيهة به حينما عصى أمر السجود. ويلحق بهذه الإضافة الدور الذي قام به الطاووس في كيفية دخول إبليس إلى الجنّة، فقد كان غطاء له يحميه من الملائكة، وهو ما يقرن رمزيته بإبليس، ولعلّ أشهر من قرن بينهما، في رأي عموم المسلمين السنّة، هم اليزيديون إلى درجة أنّهم رأوا أنّ عبارة "طاووس الملك» اليزيديّة تعني إبليس (1).

3- وتتمثّل الإضافة الثالثة في أنّنا نلتقي، ربّما لأوّل مرّة، في تاريخ الحكاية السنيّة، بنصّ يجعل شجرة الحياة والخلد وشجرة العلم شجرة واحدة، على الرّغم من أنّنا لا نرى اهتماماً كبيراً عند من سبق العصامي بالفصل والتمييز بينهما (2).

4- وتظهر الإضافة الرابعة في أن حوّاء لا تُخدع إلا عند ابتعادها عن آدم، فتصبح غير قادرة على التمييز بين النصيحة والغواية، ولئن حافظ العصامي في ذلك على ما جاء من الأخبار التي سبقته من الطبري إلى من بعده، فإنّ علّة غفلته عن حوّاء طريفة؛ إذ "اشتغل» عنهما بالسلام على الطيور، فكان انشغاله بمن هم رمز الملائكة، الذين هم رمز الخير، عن إبليس، وهو رمز العصيان والشر، معبر وقوع الإنسانيّة في الشر الأعظم.

Bar-Asher, Meir M., «Yazidis», in Medieval Islamic Civilisation: an Encyclopedia, (1) Routledge, N.Y., London, 2006, p. 870. Kreyenbroek, P. G., «Yazīdī», in E.I.<sup>2</sup>, Brill, Leiden, Vol. 11, p. 313.

<sup>(2)</sup> ممّن أشار إلى أنّ شجرة الخطيئة هي شجرة العلم قتادة، كما يذكر ذلك الثعلبي والبغوي في تفسيريهما، وابن عبّاس على ما يذكره ابن الجوزي في تفسيره، والكلبي في تاريخ ابن عساكر، انظر تباعاً: الثعلبي، التفسير، ج1، ص182. البغوي، ج1، ص63. ابن الجوزي، التفسير، ج1، ص66. ابن عساكر، ج69، ص104. راجع أيضاً: الطبرسي، أمين الإسلام أبو علي الفضل بن الحسن (ت 548هـ/ 1153م)، تفسير مجمع البيان، تح. وتعليق لجنة من العلماء والمحققين الاختصاصيين، تقديم السيد محسن الأمين العاملي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1416هـ/ 1995م، ج1، ص169.

5- وتبرز الإضافة الخامسة في أنّ آدم لم يكن قد نوى المعصية، ولا عزم عليها؛ بل كان ضحية طربه، وهو ما يرجعنا إلى القول الذي استقرّ في القرن الثاني والثالث، والذي يجعل عصيان آدم راجعاً إلى أنّه سُقِيَ خمراً، أو أنّه غلب عند يقظته من النوم، مع تغيير صميم هو تحوّل حوّاء إلى صفّ إبليس ما يجعلها ترتبط به من ناحية، وبالحية من ناحية ثانية، وبالشجرة من ناحية ثالثة، وهو ما يغني الدلالات الرمزيّة لهذه الأطراف جميعاً.

6- أمّا الإضافة الأخيرة، فتكمن في استسلام آدم لمصيره ووعيه بأنّه لا مفرّ من الله، وأنّ الهروب من عقابه لا يكون إلا بالعودة إليه، وإلى طلب مغفرته وهدايته، وعلى الرغم من أنّ هذا الموقف ممّا استقرّ عند أهل السنّة منذ المرحلة الأولى، فإنّ وروده في عبارات الفرار من الله والإعلان عن عدم الفرار والاستسلام يعني أن نصّ العصامي يجيب على النص التوراتي المشهور، برفض إسناد الهروب والاختفاء، مع ما قد يعنيه من «تمرّد» وعدم استسلام، إلى نبى من الأنبياء.

يكشف لنا نصّ العصامي بهذه الإضافات خاصّيّتين حضرتا بشكل واضح في هذه المرحلة من تعامل أهل السنّة مع مشارب حكاية آدم.

1- الخاصية الأولى هي محاولته الجمع بين النص التوراتي والنص القرآني، ويظهر ذلك على مستويين، أوّلهما: مستوى استعادة النص التوراتي وإدماج النص القرآني فيه، وذلك في الحوار الذي جمع بين إبليس وآدم حول ما أحلّ لهما وحرّم عليهما. وثانيهما: إخفاء إبليس داخل الحية، فكان الخطاب في الحقيقة من إبليس وفي الظاهر من الحيّة. والملاحظ أنّ الجامع بين المستويين هو تقديم التوراة على القرآن: تقديم نص التوراة في الحوار، وتضمين الآية القرآنية فيه، وتقديم الحيّة في الإغواء وإخفاء إبليس في صدرها. وعلى الرغم من أن الغواية لم تتحقّق إلا عندما خرج إبليس من صدر الحيّة، وأصبح الخطاب مباشراً، فإن هذا الجمع بين التوراة والقرآن على أساس هذين المستويين يؤدّي إلى إلغاء التمييز بين النصّين، وإلى اعتبار ما

جاء عن النص الكتابي حقيقةً وليس ضلالاً مبيناً، إنّه موقف سردي من تشدّد المحدّثين في موقفهم من «الإسرائيليّات»، ونعني بالمحدثين ابن كثير وأضرابه.

2- وتكمن الخاصية الثانية في غياب السند الواضح لما جاء في النص، فقد كثرت فيه عبارة «قيل»، التي لا تدلّ، في رأينا، على عدم معرفة صاحب القول، بقدر ما تدلّ على تمسّك السرد بسياق الخبر الشفوي، على الرغم من وروده ضمن المكتوب؛ أي إنّها تحافظ على سياق الخبر المرسل ضمن سياق الخبر الموثق، وهو ما يعني تحوّل النصّ من وظيفة النصّ المكتوب المرتبطة بقضايا العقيدة والحقيقة، إلى وظيفة النصّ الشفوي المرتبطة بالخطاب المباشر والتي لا يحتاج فيها الراوي إلى إسناد خبره؛ بعبارة أخرى تحوّل النص من نصّ ديني إلى نصّ أسطوري.

### ج- قابيل وهابيل:

حافظت حكاية قابيل وهابيل في المرحلة الثالثة على ما وصلها عن المرحلتين السابقتين؛ فهما أخوان قتل أكبرهما أصغرهما من أجل امرأة، ثم تاه في الأرض، ومن نسله كان الطغاة والعصاة. غير أنّ هذه المحافظة لم تمنع من وجود إضافات مهمّة تكشف عن العلاقات التي كانت تقيمها حكاية قابيل وهابيل مع مختلف المشارب النصيّة والفكريّة التي رأينا حضورها المستمرّ في حكاية آدم عند أهل السنّة. من ذلك ما يورده ابن كثير في التفسير، بعد أن أورد الحكاية كما استقرّت في النصّ السنّي (1)؛ إذ يقول:

«وقال ابن أبي حاتم .... قال: قال آدم، على الهابيل وقابيل: إن ربي عهد إلي أنه كائن من ذريّتي من يُقَرِّب القربان، فقرّبا قرباناً حتى تَقَر عيني إذا تُقبَّل قربانكما، فقربا. وكان هابيل صاحب غنم فقرب أكُولة غنمه، خَيْر ماله، وكان قابيل صاحب زرع، فقرب مشاقة من زرعه، فانطلق آدم معهما، ومعهما قربانهما، فصعدا الجبل

<sup>(1)</sup> انظر قول ابن كثير في ابن كثير، التفسير، ج3، ص82.

فوضعا قربانهما، ثم جلسوا ثلاثتهم، آدم وهما، ينظرون إلى القربان، فبعث الله ناراً حتى إذا كانت فوقهما دنا منها عنق، فاحتمل قربان هابيل وترك قربان قابيل، فانصرفوا. وعلم آدم أن قابيل مسخوط عليه، فقال: ويلك يا قابيل رد عليك قربانك. فقال قابيل: أحببتُه فصليتَ على قربانه ودعوت له فتُقبل قربانه، ورد عليَّ قرباني. وقال قابيل لهابيل: لأقتلنك فأستريح منك، دعا لك أبوك فصلى على قربانك، فتقبل منك. وكان يتواعده بالقتل، إلى أن احتبس هابيل ذات عشية في غنمه، فقال آدم: يا قابيل، أين أخوك؟ [قال] قال: وبَعثتني له راعياً؟ لا أدرى. فقال [له] آدم: ويلك يا قابيل. انطلق فاطلب أخاك. فقال قابيل في نفسه: الليلة أقتله. وأخذ معه حديدة فاستقبله وهو منقلب، فقال: يا هابيل، تقبل قربانك ورد على قرباني، لأقتلنك. فقال هابيل: قربتُ أطيب مالى، وقربتَ أنت أخبث مالك، وإن الله لا يقبل إلا الطيب، إنما يتقبل الله من المتقين، فلما قالها غضب قابيل فرفع الحديدة وضربه بها، فقال: ويلك يا قابيل أين أنت من الله؟ كيف يجزيك بعملك؟ فقتله فطرحه في جَوْبة من الأرض، وحثا عليه شيئاً من التراب<sub>»</sub> (1).

بيّن، في هذا النصّ، أنّ الصراع الذي يجمع بين قابيل وهابيل يحوّل الطرفين إلى رمزين أخلاقيّين سياسيّين، وتكمن طرافة هذا النص في أنّ الإضافة الأخلاقيّة السياسيّة قد سكتت عن الصراع عن الأنثى، من ناحية، وسكتت عن حادثة الغرابين، من ناحية أخرى؛ بل لقد بدا قابيل على علم كيف يواري سوءة أخيه، ولم يبيّن النص أنه أصبح من النادمين. والمهم أيضاً أنّ النصّ واضح الاختلاف عن النصّ الديني قرآناً وسنّة، وذلك في ما أضافه من مياثم صغرى للحكاية القرآنية، وفي كيفيّة قتل قابيل أخاه هابيل وفي كيفية دفن القاتل المقتول، وهو قريب جدّاً من نصوص أهل الكتاب (التوراة والتلمود

<sup>(1)</sup> ابن كثير، التفسير، ج3، ص83؛ التاريخ، ج1، ص103-104.

خاصة) (1) ، وعلى الرغم من ذلك يورده ابن كثير دون أن يشير إلى أنّه من الإسرائيليّات، وهو الذي يحرص على ذلك في مواطن أخرى كثيرة (2). ويعني هذا بالنسبة إلينا أمرين مهمّين ؛ أن التلاقح الأسطوري بين الثقافة الإسلامية والثقافة الكتابيّة متواصل من ناحية ، ويغتني باستمرار من ناحية أخرى ؛ إذ لم نجد لنص ابن كثير هذا صدىً عند من قبله ، والأمر الثاني أنّ هذا التلاقح تلاقح في صمت ، تلاقح لا تُشْحَذُ له عزائم الرفض والإلغاء بتعلّة أنه من الإسرائيليّات ؛ بل يلقى القبول تحت سلطة المحدّثين أمثال ابن أبي حاتم.

ويزداد التنوّع في مشارب حكاية آدم عند أهل السنّة من خلال نظرنا في نص للعصامي؛ إذ يقول:

«وعن أبي جعفر محمد بن علي (3) قرب قابيل من زرعه ما لم ينق، وقام هابيل يدعو الله، وقابيل يغني ويلهو، وإذا رأى هابيل يصلّي يضحك ويقول: أظنّ صلاتك لتخدع آدم ليزوّجك بأختي، لئن تقبل قربانك لأقتلنك. فتركه هابيل وانصرف؛ ليعلم أباه، فلحقه قابيل قبل عقبة حراء دون جبل ثبير، وقيل: في موضع آخر غيره... فوثب إليه يعضه بفمه طالباً موته؛ فلا يراه يموت، ويضربه بيده. فتمثل إبليس على صورة بعض إخوته، وقد اصطاد ظبياً، ثمّ أخذ حبلاً فقمطه به، وألقاه على جنبه، وأخذ حجرين فضرب أحدهما بالآخر، فانكسرت من أحدهما شظيّة لها حرف حد، فأخذها بالآخر، فانكسرت من أحدهما شظيّة لها حرف حد، فأخذها يراه. فأخذ حجراً فشدخ به رأسه، وقييل: كسره وذبحه يراه. فأخذ حجراً فشدخ به رأسه، وقييل: كسره وذبحه ببعضه...ولما قتله فتحت الأرض فاها؛ لتبتلع دمه فَزُجرَتْ، وقيل

<sup>(1)</sup> إيبش، أحمد، التلمود كتاب اليهود المقدّس، (م.س)، ص66. جينزبرغ، ص111-112.

<sup>(2)</sup> انظر النص الذي استنسخ ما جاء في التوراة عن أبناء آدم. ابن كثير، التاريخ، ج1، ص106.

<sup>(3)</sup> الأرجح أنّ المقصود هو الشيخ الصدوق ابن بابويه صاحب علل الشرائع.

لها: أشربت دماً سُفك بغير حق ظلماً، لئن عدت لمثل ذلك لألعننك سبع لعنات. فأقسمت ألا تبلع دماً. وأن قابيل ارتعشت يداه حين قتل أخاه وبقي حائراً مبهوتاً ينظر إليه ميتاً ملقى على وجه الأرض.

وعن وهب: لما أراد قابيل أن يقتل أخاه هابيل، لم يدر كيف يصنع، فعمد إبليس إلى طائر، فرضخ رأسه بحجر فقتله، فتعلم قابيل، فساعة قتله أرعش جسده، ولم يعلم ما يصنع، فأقبل غراب يهوي على الحجر الذي دمغ أخاه فجعل يمسح الدم بمنقاره، وأقبل غراب آخر حتى وقع بين يديه فوثب الأول على الثاني فقتله، ثم هز بمنقاره فواراه، فتعلم قابيل.

وعن الصفار (1) ... عن أبي عبد الله: أنّ الله بعث إليه جبريل فأجنه ، فقال قابيل: ﴿ يَوَيِّلَهَ آَعَجُرْتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَلَذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِى سَوَّءَةَ أَخِيً ﴾ [المَائدة: 31]، يعني به: مثل هذا الغراب الذي لا أعرفه جاء ودفن آخر ولم أهتد لذلك.

ويقال: إنه حمله على عاتقه إلى أبيه وأمه، فعلما أنه هو الذي قتله، فقال له آدم: يا ويلك، قتلت أخاك حيث تقبل قربانه، عليك لعنة الله الملائكة.

... ويقال: إن إبليس كان رمى أنثاه (2) بحجر فقتلها، فلما رآها الغراب تعب وصاح ونتف ريشه حزناً، ثمّ بحث الأرض برجليه ومنقاره حتى دفنها، ووضع الحجر الذي شدخ به إبليس رأسها على الموضع الذي دفنها فيه، ثم صرخ صرخات، وناح نوحات، وصفق بجناحيه وطار، فقال قابيل: ﴿ يَكُونَلُتَى الْعَجَرُتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ

<sup>(1)</sup> هو أبو جعفر الأعرج كثير التصانيف «كان وجهاً في أصحابنا القميين، ثقة عظيم القدر راجحاً». أشهر كتبه (بصائر الدرجات). توفي سنة 290هـ انظر: الخوئي، السيد (ت 1411هـ/ 1991م)، معجم رجال الحديث، ط5، (د.ن)، 1413هـ/ 1993م، ج16، ص263.

<sup>(2)</sup> قد يكون المقصود، من خلال السياق، أنثى الغراب.

هَاذَا النَّزَابِ فَأُورِى سَوْءَةَ أَخِیً [المَائدة: 31]؛ كما وارى أنشاه؟! فحفر له حتى واراه في الحفرة، وطمر عليه التراب، فهو أوّل ميت دفن في الأرض. ثم تركه ورجع ولم يقدر يقع في عين أبيه، وأبعد عن آدم وعن مكة.

وفي رواية: أنه لما رجع إلى آدم، فقال له: يا قابيل، أين هابيل؟ قال: ما أدري، وما بعثتني راعياً له، فانطلق فوجد هابيل مقتولاً، فقال: لعنت (1) من أرض كما قبلت دم هابيل، فبكى آدم على هابيل أربعين ليلة، ثم إنّ آدم سأل ربه أن يهب له ولداً، فولد له غلام فسماه هبة الله؛ لأن الله الله وهبه له، فأحبه آدم حباً شديداً... والحديث طويل» (2).

يكشف هذا النصّ عن مشارب ثلاثة للحكاية عند العصامى:

- 1- أوّلها نصوص وردت عن القدامي كالطبري ومقاتل دون أن يورد أسانيدها.
- 2- وثانيها نصوص وردت في مدوّنات أهل العصمة والعدالة مع نسبتها إلى أعلام لا يحظون بسلطة معرفية قويّة عند أهل السنّة عموماً من أمثال الصدوق والصفّار.
- 3- وثالثها نصوص وردت في مدوّنة أهل الكتاب مع تحويرها والسكوت عن مصادرها.

وتبدو هذه المشارب الثلاثة في تناسق وانسجام؛ بل إنّ الراوي لا يجد حرجاً في سرد المتناقض منها، وكأنّ التناقض بينها ليس مفسداً للحكاية ولنسق تطوّرها، ويظهر هذا الانسجام بشكل جليّ في العمق السياسي لحكاية قابيل وهابيل الذي نراه في نصّ لاحق للعصامي، فيلتقي الإطار السنّي العامّ للحكاية مع الخلفيّة الشيعيّة المذهبيّة لها. يقول العصامى:

<sup>(1)</sup> في التوراة الله هو الذي يلعن الأرض أو يهددها باللعن إذا شربت دم هابيل. التكوين: 4: 8-11.

<sup>(2)</sup> العصامي، ص36 وما بعدها.

«وروى الشيخ أبو عبد الله محمد بن سعيد الحجرى (1) في كتاب (مبتدأ الخلق): أنّ قابيل أكبر أولاد آدم، وأنّه لما مضى من عمره وتوءمته عشرون سنة، ولهابيل وأخته تسع عشرة سنة، فوّض أمر الحرث إلى قابيل، وأمر الغنم والرعى إلى هابيل، وكان قابيل مولعاً باللهو واللعب، وهابيل يكثر الشكر والتسبيح، ويأتي إلى إخوته وأبيه بالسمن واللبن والجبن، وكانت أمه وإخوته يحبّونه ويقدمونه على قابيل، وكان يحسده لذلك، وأولاد حواء بعضهم مع قابيل في الحرث، وبعضهم مع هابيل في الرعي، وأن الله أوحى إلى آدم أن زوَّجْ ذكران بنيك بإناثهم، ولا يحل لأحد من بني بنيك أن ينكع أخته، وَخَالِفْ بين ذكر كل بطن وأنثاه، فأول ما أراد أن يمتثل أمر الله في ولديه هابيل وقابيل لأنهما أكبر أولاده، فأراد زواج قابيل لتوءمة هابيل ليوذا، ولهابيل توءمة قابيل إقليميا، فأبي قابيل حسداً لأخيه، وقال لأبيه: أنا أولى بأختى، وهي أحب إلى من أخت هابيل، وامتنع أن يسلم أخته إلى هابيل، فقال آدم: أخاف عليك إن عصيت ربك أن تقع فيما وقعنا فيه، فأقسم ألا يترك له أخته إلا ببرهان من الله، فقال آدم: اذهبا، فقربا قرباناً إلى الله، ولبقف كل واحد وبين يديه قربانه، وليكن أفضل ما عندكم وأطهره وأطيبه؛ فإن الله لا يقبل إلا الطيب، فأيكما قبل قربانه فهو أحق بإقليميا. فقال هابيل لأبيه: أنا راض بكل ما حكمت قربت أو لا، تقبل منى أو لا. وقال قابيل: نقرب. فخرجا إلى جبل من جبال مكة، وقيل: إلى منى، ثم قرب كل واحد منهما قريانه، فكان قربان هابيل من أبكار غنمه وأسمنها بسماحة نفس، وقربان قابيل قمحاً لم يبلغ وأكثره ز**يو**ان» <sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> لعلّ الحجري الذي يسند إليه العصامي روايته هو عينه الحجري الذي ذكرت بوليني أنه صاحب كتاب (قصص الأنبياء) المخطوط.

<sup>(2)</sup> العصامي، ص36. ابن إياس الحنفي، بدائع الزهور، ص40.

وهذا البعد الاجتماعي السياسي، الذي يبدو في أن هابيل وقابيل يمثلان طرفين يجتمع حول كل واحد منهما مجموعة من أبناء آدم، ويمثل كل واحد منهما قطاعاً من قطاعي النشاط الاقتصادي الذي تعيشه هذه المجموعة الإنسانية الأولى، هو الذي يحوّل المرأة إلى رمز أنثوي يسعى الإنسان في مسار تاريخه الدموي إلى اكتسابه، فتكون المرأة عندئذ الأرض أو السلطة أو اللذة...، وليس القربان عندئذ إلا محاولة تشريع هذا الصراع تشريعاً دينياً.

أما مصير قابيل، الذي يعني في الوقت نفسه مصير تاريخ الإنسانية، فيحدده العصامي كما يأتي:

«قال عمارة بن زيد: لما هرب قابيل، أرسل الله إليه ملكاً، فقال له: أين أخوك هابيل؟ فقال: ما كنت عليه رقيباً، فقال له الملك: إن الله يقول لك: إن صوت أخيك لينادي من الأرض أنك قتلته، فمن الآن أنت ملعون، وإذا عملت بيدك حرثاً، فإن الأرض لا تعطيك شيئاً أبداً، ولا تزال فزعاً تائهاً في الأرض أبداً، وإنه سيقتل [ك] خيار ولدك، ويكون موتك أسفاً على من قتل من ذريتك، ثم انصرف الملك عنه، فقال: لقد عظمت مصيبتي، من أين يغفرها لي ربي؟ ثم إنه سلط الله عليه الفزع من كل شيء لو مر به الذباب، توهم أنه يقتله، وكان طول عمره حزيناً خائفاً، وإبليس معه في شرقي عدن» (1).

يقدّم العصامي في هذا النص رواية توراتيّة (2) محوّراً فيها بشكل يتناسق منطقياً مع «الجرم» الذي قام به قابيل. ويلتقي النصّان في أنّ طرفاً علويّاً سماويّاً سأل قابيل عن أخيه، ويفترقان في أنّ التوراة تجعل هذا الطرف هو الله، في حين يجعله نصّ العصامي ملكاً من الملائكة؛ ويلتقي النصّان في اللعنة التي أصابت قابيل؛ إذ حُرِمَ من عمل يديه في الأرض، وحُرِم من الأمن في الحياة، ولكنّهما يفترقان في وصف من قتل قابيل، ففي حين يكون

<sup>(1)</sup> العصامي، ص39.

<sup>(2)</sup> الكتاب المقدّس، سفر التكوين: 4: 8-16.

قاتل قابيل في التوراة ملعوناً معاقباً بدا في نصّ العصامي من خيار أبناء قابيل، ويفترقان أيضاً في أنّ نصّ التوراة يجعل لقابيل علامة بُها يعرف، في حين ليس له عند العصامي، ولا عند غيره من أهل السنّة، علامة تميّزه عن غيره. وقد يعود الفرق في الحقيقة إلى أن نص العصامي قد كُتِب تحت تأثير مرجعيّتين هما التوراة من ناحية، والمرجعيّة الإسلاميّة من ناحية أخرى، وقد عمل على الجمع بينهما، فغيّر الخبر التوراتي في المواطن التي تتناسب مع المرجعيّة الإسلاميّة ويكشف عمل العصامي هذا عن انفتاح واع على النص الكتابي، وعن عدم حرج في النقل عنه؛ بل إنّه ليبيّئه في الثقافة الإسلاميّة تبيئاً، وإن كان ذلك من خلال إسناده إلى من جرّحه أهل التعديل والتجريح.

ويتدعم تحوير العصامي لما ورث عن النص التوراتي في نصّ آخر له يصف بدايات التاريخ الدموي الإنساني، مبيناً الطابع السياسي للصراع بين الأخوين، ومحدثاً عن مصير قابيل:

«كان آخر هلاك نسل قابيل، لعنه الله، في زمن الطوفان، وكانوا أعداء لأولاد شيث بي ولم يبق الطوفان منهم أحداً. زوجته إقليميا أخته وكان أكبر أولاده شوهل، رزقه الله من الجمال والحسن ما لم يرزق أحداً من ولد آدم، وكذا توءمته، واسمها نوهة، وكان تسلم جميع أمور أبيه، وذلك أن قابيل لما قتل أخاه، دعا عليه آدم وحواء، فذهل عقله، فكان لا يعي قولاً ولا يفقه شيئاً، فتلاعب به إبليس، وقال له: إن أباك آدم وأمك حواء قد ماتا وما بقي من يقوم مقامه، والرأي أن تغزو أخاك ومن معه قبل أن يغزوكم، فلم يبق لك منه مخافة، ولا سيما ومعنا عنق بنت أبيك آدم، وقد علمت قوتها وطاعة الجن لها بما معها من السحر، فأرسل قابيل ابنه شوهل، وأمره بطاعة إبليس فيما يشير إليه في قتال شيث. ثم أرسل إلى عنق فبادرت إليه بالمردة، ولم يكن سلاح إلا السكاكين على مثال التي ذبح بها آدم قربانه، فأخذوها وشدوا أزرهم، وساروا نحو شيث.

وأوحى الله إلى شيث يعلمه، ووعده بالنصر عليهم، فجمع شيث إخوته وبنيه، فأعدوا لهم، وأخذوا عصيهم وسكاكينهم، وجلسوا ينتظرون حتى قرب بنو قابيل وإبليس ومردته، وهو الملك على الجن، وعنق المقدمة على المردة والسحرة، فأمر شيث بالخروج إليهم، فشدوا عليهم أزرهم وأخذوا مديهم بأيمانهم وعصيهم، وخرجوا إلى ملتقاهم، وكإن أول قتال جرى بين بنى آدم مما يلى الطائف.

وأخرج شيث الصحف، وتوسل إلى الله بها، وإخوته يؤمنون على دعائه، وبرزت بنو قابيل للقتال، وشبت الحرب بينهم وشيث كاره، وأنزل الله عليه النصر، وكلما عملت السحرة شيئاً، أبطله الله تعالى، فلما صار وقت الظهر، توسل شيث إلى الله تعالى بأنوار محمد على فأمر الله جبريل أن ينزل ومعه من الملائكة مدد، فلما رأى إبليس ذلك، قال لمردته: اتركوا بني آدم بعضهم لبعض؛ فلا قدرة لكم على الملائكة. ثم غاص في الأرض هارباً وبنوه خلفه، وقتلت الملائكة منهم بحرابها ما لا يحصى، وانهزم ولد قابيل؛ لانهزام الجن، وقتل منهم المؤمنون خلقاً كثيراً وهرب الباقون.

وعرض شيث على الأسرى الإيمان، فأبوا، فأمر بقتلهم، ولم يبقَ منهم أحد، ورد الله كيد إبليس في نحره، وغلب جند الله، ورجع شوهل وقد خلص من القتل إلى أبيه بمن سلم معه، وأعلمه بمن قتل من أولاده، فحزن قابيل ومات أسفاً وحزناً وحسرةً وندامة» (1).

وتبدو قيمة نصّ العصامي في أمور نذكر أهمّها في ما يأتي:

1- على الرغم من أنّ الشخصيّات التي تتحرّك في هذا النصّ هي شخصيّات توراتيّة وضمن إطار توراتي، فإنّ الملاحظ أنّ أحداث النص لا إشارة فيها إلى ما يربطه بالتوراة أو بأساطير اليهود؛ ذلك أنّ كتاب التوراة وأساطير اليهود؛ بل إنّ الحرب التي تمّت وأساطير اليهود لم تقم صراعاً بين شيث وقابيل؛ بل إنّ الحرب التي تمّت

<sup>(1)</sup> العصامي، ص47-48.

بين الطرفين، الطرف الممثّل للإيمان والعهد الإلهي، والطرف الذي يعارضه، قامت بعد أن قتل لامك قابيل.

2- إنّ الصراع في التوراة، وفي نصوص أهل السنة عموماً، هو صراع بين قابيل وهابيل، أو بين المزارع والراعي، ممّا قد يُلحِق نصّ التوراة، كما لاحظ ذلك هوك وفراس سوّاح، بأساطير العالم القديم والأساطير السومريّة خاصة (1). أمّا في نصّ العصامي فإنّ الصراع واقعٌ بين قابيل وشيث، أو بين رمز الشر والمجرم الأوّل في تاريخ الإنسانيّة، وبين وصيّ آدم الأوّل، الذي اصطفاه الله من بين إخوته لحمل الرسالة وقيادة بني آدم. ولئن مال الدارسون إلى تعليل الصراع بين الراعي والمزارع بربطه بالحروب التي تمّت في التاريخ بين أهل الزراعة والحضر وأهل الرعي والمدر، فيقع الانتصار للمزارع كما في الأساطير السومريّة لطبيعة الحضارة السومرية المستقرّة، أو يقع الانتصار للراعي كما في النصّ التوراتي؛ لأنّ بني إسرائيل رعاة رحّل، فإن الصراع السياسي هنا يكشف عن الوضع الذي لوّن الفكر السياسي والضمير الإسلامي من خلال الصراع بين الوصيّ وأعدائه؛ أي بين الروافض والنواصب (2).

3- ويختلف نصّ العصامي اختلافاً بيّناً عمّا جاء عن أهل السنّة في المرحلتين السابقتين بخصوص موت قابيل؛ إذ لم يمت قابيل عندهم حسرةً على هزيمة عسكرية؛ بل عوجل بالعقوبة، فعلّق من قدميه يدور مع الشمس حيث دارت، ويحرم من الماء، على الرغم من وجوده عند بئر في أرض مكتومة عن العالمين (3).

<sup>(1)</sup> سوّاح، فراس، مغامرة العقل الأولى، ص263 وما بعدها. Hook, S.H., Middle Eastern Mythology, p. 121 et suite.

<sup>(2)</sup> ابن إياس الحنفي، بدائع الزهور، ص43.

<sup>(3)</sup> الطبري، التفسير، ج6، ص187. الثعلبي، عرائس المجالس، ص40-41. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج49، ص41-42. البغوي، التفسير، ج3، ص46. ابن كثير، التاريخ، ج1، ص95. التفسير، ج2، ص47.

# د- آدم بين المحدّثين والقصّاص:

لئن تغيّرت بعض الجزئيّات الخاصّة بحكاية آدم في هذه المرحلة، فإنّ إطارها العام لم يتغيّر. ولئن تواصل حضور المشربين الأساسيّين للحكاية في هذه المرحلة، كما كانا حاضرين بقوّة من خلال الثعلبي والكسائي في المرحلة الثانية، فإنّ طريقة تعامل بعض الأعلام معها، شأن ابن كثير والعصامي، ووضوح استراتيجية عمليّة القصّ، وهي استراتيجية سياسيّة مذهبيّة، يعطيان فرادة لهذه المرحلة مقارنةً مع المرحلتين السابقتين. وسنتبيّن ذلك من خلال علمين هما أبو الفداء ابن كثير وعبد الملك العصامي.

#### - ابن كثير:

حافظ ابن كثير في التاريخ على المراحل عينها التي مرّت بها حكاية آدم عند الطبري خصوصاً، وأعلام المرحلة الأولى والثانية عموماً، ولكنّه لم يورد ما أوردوه بخصوص قصة إبليس والجان؛ فما جاء عن الطبري من اقتتال الجن وقيادة إبليس لهم ضد قوم خُلقوا قبل آدم في الأرض يتحوّل عند ابن كثير إلى مجموعة من الأحاديث بخصوص الجن والشيطان مثل الاهتمام بخلق الملائكة وصفاتهم. وعن قصة الشيطان يورد الأخبار التي نجدها عند المحدثين دون أن يورد ما جاء عنهم من مياثم أو مراحل، كتلك التي نراها عند الطبري. لم يكن ما يميّز ابن كثير إذاً إضافاته إلى الحكاية الجامعة عن آدم وحواء وولديه، وإنما كان ما غاب عنها، فبقدر ما يتحدّد المعنى هنا بالمنطوق به، يتحدّد أيضاً بالمسكوت عنه.

ويتعلّق المسكوت عنه عند ابن كثير بما عُدَّ، إلى نهاية زمنه الثقافي (1)، إسرائيليّات، فقد قام منهج عمله في التفسير والتاريخ على الاكتفاء بما «ورد

<sup>(1)</sup> انظر في تحديد معنى الزمن الثقافي: الجابري، تكوين العقل العربي، ص40-41. المخلبي، علي، التحليل والتأويل: قراءة في مشروع محمد عابد الجابري، منشورات كارم الشريف، تونس، ط1، كانون الثاني/يناير 2010م، ص93-94.

في ذلك من الكتاب والسنة والآثار والأخبار المنقولة المقبولة عند العلماء وورثة الأنبياء، الآخذين من مشكاة النبوة المصطفوية المحمدية»، محدّداً ما وجب إقصاؤه بقوله: «ولسنا نذكر من الإسرائيليات إلا ما أذن الشارع في نقله ممّا لا يخالف كتاب الله وسنة رسوله على وهو القسم الذي لا يصدق ولا يكذب، ممّا فيه بسط لمختصر عندنا، أو تسمية لمبهم ورد به شرعنا مما لا فائدة في تعيينه لنا، فنذكره على سبيل التحلي به لا على سبيل الاحتياج إليه والاعتماد عليه. وإنما الاعتماد والاستناد على كتاب الله وسنة رسول الله والاعتماد عليه أو حسن، وما كان فيه ضعف نبينه "1. ويطبّق ابن كثير الله ويختم بنتيجة في قوله: «ونحن نورد ما نورده من الذي يسوقه كثير من كبار الأئمة المتقدمين عنهم. ثمّ نتبع ذلك من الأحاديث بما يشهد له بالصحة أو يكذبه، ويبقى الباقي مما لا يصدق ولا يكذب» ...

ويبدو أنّ ما دفع ابن كثير إلى ذلك اهتمامه بإيراد الخبر اليقين والحقيقة التي لا يجوز الاختلاف حولها؛ لأنّها صادرة عن السلطة المعرفية، التي لا يتوقّع رفض قولها، وهي النص المقدّس. ولذلك يقع قول ابن كثير في حرج<sup>(3)</sup> استطاع الخروج منه بفضل الغاية الأساسيّة التي من أجلها قام خطاب التفسير وخطاب التاريخ عنده. ويظهر الحرج عند المقابلة بين زاوية نظره إلى الإسرائيليّات ووضع هذه النصوص في مدوّنته؛ إذ ينظر ابن كثير إلى

<sup>(1)</sup> ابن كثير، التاريخ، ج1، ص6.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص18.

<sup>(3)</sup> يتدعم في الحقيقة هذا الحرج من خلال المنهجية التفسيرية التي ارتضاها ابن كثير لنفسه في التفسير، وقد استعاد من خلالها منهجية الأصوليين في الفقه. يقول ابن كثير: "إذا لم نجد التفسير في القرآن ولا في السنة، رجعنا في ذلك إلى أقوال الصحابة، فإنهم أدرى بذلك، لما شاهدوا من القرائن والأحوال التي اختصوا بها، ولما لهم من الفهم التام، والعلم الصحيح، والعمل الصالح، لا سيما علماؤهم وكبراؤهم، كالأئمة الأربعة والخلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، وعبد الله بن مسعود، رضى الله عنه». ابن كثير، التفسير، ج1، ص7.

ما عند اليهود من أخبار من خلال ما جاء به الوحي الإسلامي، فإن خالفه رُفِضَ وترك وإن وافقه ترك الرجوع فيه إلى أهل الكتاب؛ إذ لا فائدة في نسبته إليهم؛ لأنّ نسبته إلى الله ورسوله أولى بأن يجعله مقبولاً عند الناس، وعلى الرغم من أنّ زاوية النظر هذه تغلق الأبواب أمام المدوّنة الكتابيّة، يورد ابن كثير أخباراً «من الإسرائيليات» تأتى على أوضاع ثلاثة:

1- أوّلهما التحلية والاعتبار والحكمة وبيان الآيات، ويبرّر ذلك بعدم حصول الضرر من ذكرها.

2- ثانيهما دخول هذه «الإسرائيليات» تحت «حماية» السلطة المعرفية الأصيلة وهي القرآن والسنة؛ إذ يقول ابن كثير عن حديث المحاولات الثلاثة: «ولهذا السياق شواهد من الأحاديث، وإن كان كثير منه متلقّى من الإسرائيليّات» (1). وقد ترفض بعض المياثم وتُنسب إلى الإسرائيليّات دون توضيح ذلك كما جاء في تعليقه على «حديث عبد الحرث» (2). وقد تقبل مياثم أخرى على أنّها ذات «إسناد صحيح»، في حين أنّها استعادة واضحة لما جاء في أساطير اليهود شأن سعي أبناء آدم إلى الحصول على ثمار الجنة قبل وفاته، أو ما جاء عن حمل نوح لرفات آدم قبل الطوفان.

3- ثالثها حضورها ضمن نص ابن كثير تحت سلطة الأعلام الثقات ولئن كانوا أغلبهم ينتمون إلى أسانيد أهل السنّة والجماعة، فإن بعض الأخبار، وهي نادرة تُنسب إلى أعلام من الشيعة، يجد فيها ابن كثير غرابة فيردها إلى نصوص أهل الكتاب<sup>(3)</sup>.

ويتوضّح هذا الحرج أكثر من خلال النظر في محدّدات القول في القرآن بخصوص الأخبار المنسوبة إلى بني إسرائيل، وهذه المحدّدات هي:

1- إباحة الرواية عن بني إسرائيل من ناحية، وكثرة هذه الرواية عنهم عند

<sup>(1)</sup> ابن كثير، قصص الأنبياء، ص35.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص51.

<sup>(3)</sup> ابن كثير، التفسير، ج1، ص219.

الصحابة، وهم المرجع الأخير في الإخبار تفسيراً لما جاء في القرآن بعد القرآن والسنّة من ناحية أخرى<sup>(1)</sup>.

2- منع التكلم في القرآن بالرأي أو بما هو غير ثابت يقينه؛ فـ «من تكلم في القرآن برأيه أو بغير علم فليتبوأ مقعده من النار» (2).

3- واجب القول في القرآن لأنّه «من سُئِل عن علم فكتمه، أنْجِم يوم القيامة بلجام من نار<sup>(3)</sup>.

والحقّ أنّ هذا الحرج هو حرج علم التفسير خصوصاً، وعلوم القرآن عموماً؛ إذ جميعها قول في المقدّس الذي يدخل دائماً تحت طائلة التأويل، على الرغم من حرص القدامي على التمييز بين التفسير والتأويل<sup>(4)</sup>. ويتعلّق التشريع للقول في القرآن عموماً، وفي أخبار الغيب، وقصّة آدم منها، خصوصاً، بالعلم الذي يدّعيه القائل في القرآن، ويمثّل هذا العلم موطن خلافات عميقة بين القائلين في القرآن تنبع من الدوافع أو الحاجة إلى التأويل والتفسير، ومن الغايات التي يسعى إليها المؤوّل والمفسّر، ومن الأطر المرجعيّة التي يصدر عنها صاحب الخطاب ومن العوامل المحدّدة لإمكانات القول وحدوده (5).

لقد كان خطاب ابن كثير في التاريخ والتفسير محكوماً بآخَرَيْنِ مُخَالِفَيْنِ له أوّلهما أهل الكتاب، وحضورهم أكثر وضوحاً في حكاية آدم، ويمكن اعتبارهم مخالفاً دينيّاً، والثاني الشيعة والمتصوّفة، وحضورهم في الحكاية

<sup>(1)</sup> ابن كثير، التفسير، ج 1، ص9.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص10-14.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص14-15.

<sup>(4)</sup> انظر في هذا التمييز المقدمة الأولى لكتاب التحرير والتنوير لابن عاشور. ابن عاشور، ابن عاشور، الشيخ محمد الطاهر (1296–1393هـ / 1879–1973م)، تفسير التحرير والتنوير، دار سحنون، تونس، 1997م، ج1، ص10.

<sup>(5)</sup> المخلبي، علي، التحليل والتأويل، ص139 وما بعدها.

أضعف وأندر، ويمكن اعتبارهم مخالفاً مذهبيّاً. فقد قام اختيار ابن كثير للأخبار التي يوردها لا على أساس قوة سندها أو معقوليّة متنها من الناحية العقلية والنقلية فحسب، كما يحرص على تأكيد ذلك؛ بل قام أيضاً على أساس اختلافه عمّا أورده أهل الكتاب في (الكتاب المقدّس) وعمّا نُسب إلى أئمّة الشيعة ومشايخ المتصوّفة.

ويعود هذا الرفض إلى الإطار التاريخي المعرفي، الذي كان يتحرّك داخله ابن كثير، والذي مثّله الرجل في جانب الأسطورة الدينيّة أفضل تمثيل، مثلما مثّله في الجانب الفقهي والكلامي أفضل تمثيل ابن تيميّة (661-728هـ، 1263-1328م)، وابن قيّم الجوزيّة (691-751هـ/ 1292-1350م). فقد كانت دمشق «في نهاية القرن السابع الهجري ومطلع القرن الثامن مركزاً كبيراً من مراكز الحياة الفكرية فيها من المدارس العامرة ودور الحديث والقرآن العدد الكثير، عمل على تعميرها حكامها وبعض المياسير من أهلها، لاسيما منذ عهد نور الدين زنكي، وكانت العناية بالدراسات الدينية، من تفسير وحديث وفقه وعقائد، هي السمة البارزة لهذا العصر»(1). وقد شهدت دمشق خصوصاً والشام ومصر عموماً في هذا العصر نزاعاً مذهبياً وعقائدياً حاداً، كان الحكام المماليك يتدخلون فيه في كثير من الأحيان، فيناصرون فئة على أخرى، وقام هذا الصراع المذهبي بين الأشاعرة من جهة والحنابلة من جهة أخرى. فقد اعتنى الأيوبيون ومن جاء بعدهم عناية كبيرة بنشر مذهب الأشاعرة، معتبرين الأشعريّة هي السُّنَّةَ التي يجب اتباعها، وهو ما جعل للأشاعرة قوة عظيمة في مصر والشام، أثّرت في المذاهب الأخرى، فأصابها الوهن والضعف فيما عدا الحنابلة، الذين ظلُّوا على جانب كبير من القوة، وكانت لهم في دمشق مجموعة من دور الحديث والمدارس. وقد زاد هذا النزاع العقائدي بين الحنابلة والأشاعرة اضطراماً أن اعتمد الحنابلة اعتماداً

<sup>(1)</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، (مقدمة المحقّق)، ج1، ص12 وما بعدها.

كبيراً على النص الحديثي في دراسة العقائد، في حين اعتمد الأشاعرة على الاستدلال العقلي والبرهان المنطقي في دراستها. وابن كثير أنموذج بخصوص مدوّنتنا في هذا، من الاعتماد على النصوص في دراسة العقائد، في حين اعتمد الأشاعرة على الاستدلال العقلى والبرهان المنطقى في دراستها<sup>(1)</sup>.

غير أنّ الإطار التاريخي المعرفي، الذي كان يتحرّك داخله ابن كثير، لم يتميّز بالصراع المذهبي بين الأشاعرة والحنابلة، أو بين أهل السنة والشيعة، الذي قوّى الاستناد إلى منهج المحدّثين وقواعدهم في التفسير والتاريخ فحسب؛ بل كان يتميّز بالصراع السياسي والعسكري بين المسلمين والمسيحيين أيضاً. فقد كان الخطر الأرمني لا يقلّ قوّة عن الخطر المغولي، وكان الرفض لما قد يشوب العقيدة «الصحيحة»، كما يراها العلماء والقضاة، يمتدّ إلى ما كان يُروى من كتب أهل الكتاب، وما كان يحضر من نصوصهم في نصوص العقيدة الموروثة؛ بل لقد امتدّ هذا الرفض إلى علوم الأوائل التي أصبحت تُسمّى «الصنائع المظلمة» على حدّ تعبير الذهبي (2).

لقد تميّز هذا الإطار بتهديد أسس الفكرة السنيّة «الصحيحة»، من خلال الفتن والبدع، وأسس امتدادها السياسي، وهو ما أدّى إلى ضعف سياسي فكري حضاري نتج عنه العمل على المحافظة على الذات والانغلاق عليها لحمايتها من كلّ ما يتهدّدها، لقد كان آل قلاوون يدافعون عن الدولة سواء في حروبهم أم في حكم بعضهم الذي تميّز ببعض الاستقرار والعدل، وكان ابن كثير، ومن قبله ابن تيميّة وتلامذته، يدافعون فكرياً وعلمياً عن الإسلام برفض ما عَدُّوه عداءً للدين أو خطراً يتهدّد العقيدة.

أوجب هذا الإطار التاريخي المعرفي إذاً استعادة مدوّنة ابن كثير، ومن في معناه المذهبي، الموقفين عينيهما من حكاية آدم السنّيّة (بالمعنى الفلسفي

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص14.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص12. الذهبي، تاريخ الإسلام، ج27، ص403.

لعبارة الموقف)، اللذين سارا جنباً إلى جنب منذ بدايات المرحلة الأولى مروراً بالثعلبي والكسائي. وعلى الرغم من أنّ هذين الموقفين قد بدأا متداخلين متشابكين، خصوصاً عند الطبري وأبي الشيخ، فإنّ أمر العلاقة بينهما عند ابن كثير يقوم على التنافر وتجاذب جلباب الحقيقة، وقد انتصر ابن كثير في ذلك للموقف الحديثي على الموقف «الكتابي»، فأقام بذلك حكاية أسطورية من خلال إعادة ترتيب الأحاديث المنسوبة إلى الرسول، وإعادة بناء سياق أسطوري خاص بها. وبقدر ما بدا هذا الموقف قويّاً عند ابن كثير بدا ضعيفاً هشّاً عند غيره من المهتمّين بحكاية آدم، ومن بينهم العصامى.

### - العصامى:

مع العصامي نخرج من الشام إلى مكّة، نخرج من فترة تميّزت بالحروب الداخلية بين مختلف المناطق العربيّة، إلى فترة تاريخيّة أخرى في الحجاز تميّزت باستقرار نسبيّ ملحوظ، وإن لم يكن تامّاً. فإذا كانت الفترة التاريخية مع ابن كثير قد شهدت الحروب بين السنّة والشيعة وبين المسلمين والمسيحيين، فإنّ الهيمنة السياسيّة العثمانيّة على العالم العربي الإسلامي، وتوحيد أغلب مناطقه تحت راية واحدة هي راية الدولة العثمانيّة، وهيمنة التصوّف روحيّاً وفكريّاً، قد ساهمتا بشكل كبير في إعادة النظر، عند أهل السنّة، في المواقف من المذاهب الأخرى، أو في نوع العلاقات التي أقامها أهل الحديث من الحنابلة مع ما له علاقة بأهل الكتاب من يهود أو مسيحيين.

وعلى الرغم من أننا لن نجد اعتناء كبيراً، خارج دائرة المحدثين الحنابلة، برد ما وصل الثقافة الإسلامية من أخبار أهل الكتاب، فإن الملاحظ هو اعتناء الثقافة العربية الإسلامية في هذه الفترة باحتواء الأخبار الشيعية، وتطعيم النص التاريخي أو التفسيري بما اشتهر منها دون أن يورد المؤرّخ أو المفسّر ما يدفعه إلى تبرير ما يختاره أو تقريبه من الأخبار السنيّة المتواترة.

وتتجلّى مستويات حضور النص الشيعي ضمن النص السنّيّ عند العصامي في ثلاثة مستويات:

1- مستوى يكون السند فيه شيعياً والمتن سنيّاً، كقوله: "وفي قوله تعالى: وفَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِنَتِ [البَقَرَة: 37] قال ابن بابويه...: الكلمات التي تلقاها آدم من ربه فتاب عليه هي قوله: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملت سوءاً وظلمت نفسي، فاغفر لي إنك أنت التواب الرحيم، لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، عملت سوءاً وظلمت نفسي، فاغفر لي إنك أنت خير الغافرين (1). وتتمثّل سنيّة المتن في تواتره واستقراره عند أهل السنة، وضعف حضوره عند الشيعة، فإيراده ضمن سند شيعي، على الرغم من توافر الأسانيد الكثيرة لهذا المتن في خممن سند شيعي، على الرغم من توافر الأسانيد الكثيرة لهذا المتن في كتب أهل السنة، ممّا يكشف ارتفاع الحرج عن الرواية عنهم وأخذ علمهم.

2- مستوى يكون فيه النص شيعياً سنداً ومتناً، وقدّمه الراوي على أنّه إضافة (2) لم يكن يرغب في تركها. وقد اعتنت هذه الإضافة بما كان قبل وجود آدم، وهو ما يقابل ما أورده ابن منبّه ومقاتل وغيرهما في المرحلة الأولى، التي رأينا إمكانيّة أن تكون من بقايا الثقافة الهنديّة الفارسية التي دخلت إلى الثقافة العربيّة الإسلاميّة. غير أنّ هذه الإضافة بقدر ما تستجيب لما ذكره ابن منبّه ومقاتل ولما دفعهما إلى ذكره، تستجيب أيضاً للبحث عن الطرافة والرغبة في إيراد الغريب «تكملة للفائدة»، وهو ما

<sup>(1)</sup> العصامي، ج1، ص6. ومن النصوص الشيعيّة النادرة التي تورد هذا النصّ السنّيّ ما أورده القطب الراوندي في قصصه: الراوندي، قصص الأنبياء، ص57. والتنويعات الشيعية في هذا المضمار كثيرة ولكنّ فيها عنصراً ثابتاً هو إيراد آل بيت النبوّة ضمن التوسّل للحصول على المغفرة، ولعلّ أبرز هذه النصوص ما أورده العيّاشي «ودعا بحق الخمسة محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين عنه غفر الله له، وذلك قوله في فَنَلَقَّ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَتِ [البَقَرَة: 37]». العيّاشي، التفسير، ج1، ص41.

<sup>(2)</sup> العصامي، ج1، ص7. وقد ورد هذا الميثم عند الراوندي، ص39.

يلحق نص العصامي بنص الكسائي من حيث البحث عن العبرة والحكمة من «قصص الأولين».

3- أمّا المستوى الثالث فنتبيّنه عند المقارنة بين كيفية تعامل العصامي مع النص الشيعي وتعامله مع النص السنّيّ. ففي حين يحرص في تعامله مع النص الشيعي على ذكر السند وتوثيق القول، نراه مع المصدر الآخر غير حريص على التوثيق أو الإسناد. وهو ما يعطي النص الشيعي، أو «النص-الهامش» (1) منزلةً في الكتابة غير منزلة سائر النصوص.

تكشف هذه المستويات الثلاثة لحضور النص الشيعي في تاريخ العصامي عن عاملين حدّدا بشكلٍ ما كيفيّة صياغة حكاية آدم السنيّة: العامل الأول هو العلاقة بين المذهب السنيّ والمذهب الشيعي في مستوى إنتاج القول، وقد ساعدت على توفير شروط فعل هذا العامل فاعليّة الشفوي والمكتوب، والعامل الثاني هو العلاقة بين السلطة المركزيّة الدنيويّة (السلطنة العثمانيّة) والسلطة المركزيّة الدينيّة (مكّة ومن فيها من الأشراف)، التي تميّزت بعدم الاتفاق والصدام الصامت بينهما. وعندما نعلم أنّ من شأن المكتوب العناية بالسند لما يحتاج إليه من تفكّر وتمعّن، في حين أنّ الشفوي متحرّر نسبياً من خلك؛ لأنه بشكل من الأشكال ابن لحظة التلفّظ به، فهمنا أنّ نص العصامي خان جامعاً بين هذين التوجّهين اللذين حكما مضمونه، وصاغا بناءه. ولعل من أهمّ الآثار على اجتماع هذين التوجّهين الكيفية التي بُنِيَ بها القسم من أهمّ الآثار على اجتماع هذين التوجّهين الكيفية التي بُنِيَ بها القسم الخاص بحكاية آدم في كتاب (سمط النجوم العوالي).

جاءت الحكاية في كتاب العصامي على مرحلتين تذكّران بالمرحلتين اللتين مرّت بهما الحكاية في التوراة، وإذا كان الاختلاف بين مرحلتي التوراة ظاهراً في منزلة الخالق واسمه، وفي كون المخلوق الإنساني؛ أهو زوج إنساني من نسله كَثُرَ البشَرُ أم هو متعدّد الأفراد؟ وأهو فرد ذكر وأنثى أم هو

<sup>(1)</sup> انظر: المخلبي، على، التحليل والتأويل، ص9 وما بعدها.

فرد ذكر منه خلقت الأنثى؟... فإنّ الاختلاف بين مرحلتي العصامي يكمن في نسبة حضور موارد حكاية آدم عنده. والأمر يتعلّق بموردين أساسيّين ينطوي كلّ واحدٍ منهما على مشارب متنوّعة. ونعني بهما المورد السنّي والمورد الشيعى.

نجد في المرحلة الأولى من كتاب العصامي سبعة أخبار تتفاوت طولاً وقصراً منها أربعة أخبار شيعيّة، وخبر عن العرائس للثعلبي، وآخر عن (المبتدأ) لابن إسحاق، وسابع عن الدياربكري صاحب (تاريخ الخميس)، ولا تعدو أن تكون هذه الأخبار إعادة كتابة لجزء من آيات سورة البقرة. وتتميّز هذه المرحلة بحكاية جامعة جاءت عن «العلامة الحسن بن علي الحائني» (1)، كسرت تسلسل الأخبار عن حياة آدم من خبر الطين إلى ما حصل مع قابيل وهابيل، وقد اعتنت هذه الحكاية الجامعة بما كان قبل وجود آدم، وانتهت إلى الحديث عن طينة آدم. وتكمن قيمة هذه الحكاية في طولها الذي احتل نصف هذه المرحلة في عدد صفحاتها (3/ 6) من ناحية، وفي اعتنائها بالإجابة عن سؤال لم يكن مهمّاً في البداية عندما كان اهتمام العصامي منصباً على نسب الرسول محمد من ناحية أخرى.

أمّا المرحلة الثانية من الحكاية، التي أوردها العصامي عن آدم، والتي وجدت في هذا الخبر الأخير توطئة وتمهيداً، فتمتدّ على أكثر من أربعين صفحة. وما يلفت الانتباه في هذه المرحلة، إضافة إلى الرجوع في أسانيد

<sup>(1) &</sup>quot;قال الشيخ الحرّ، في (أمل الآمل): الشيخ حسن بن علي بن أحمد العاملي الحائني (الحانيني) كان فاضلاً، عالماً، ماهراً، أديباً، شاعراً، منشئاً، فقيهاً، محدّثاً، صدوقاً، معتمداً، جليل القدر، قرأ على أبيه وعلى جماعة من العلماء العاملين (العامليين)... له كتب. منها (حقيبة الأخبار)، و(جهينة الأخبار في التاريخ) وكتاب (نظم الجمان في تاريخ الأكابر والأعيان)، ورسالة سمّاها (فرقد الغرباء وسراح الأدباء)،... وغير ذلك". الخوئي، السيّد، معجم رجال الحديث، ط5، 1413هـ/ 1992م، ج6، ص28.

الحكاية إلى الأسانيد الشيعية الإمامية خاصة، هو غياب ما جاء في تفاسير الإمامية عن آدم، وغياب الأخبار القديمة الموروثة عنهم على حساب حضور مكتّف لما رُوي في كتب القصص عندهم وكتب الأخبار المتأخّرة؛ فأغلب الأخبار ممّا تمّ إنتاجه في القرن السادس الهجري (الثاني عشر الميلادي)، ومما نراه عند قطب الدين الراوندي ومن جاء بعده، وهو ما يرجّح أنّ وصولها إلى العصامي كان نتيجة «انفتاح أكاديمي» على النصوص المشهورة في القرون المتأخّرة، التي لم يجد أهل مكّة غضاضة في قراءتها وتداولها، ولم يكن نتيجة تحصيل علمي في حوزاتهم العلميّة، ولذلك كانت الأخبار الشيعيّة مصدّرة بذكر أسانيدها، في حين استند حضور الخبر السنّي في كتاب العصامي على فاعليّة الموروث الشفوي، وهو ما يفسّر أنّ أغلب الأخبار السنيّة مسبوقة بعبارة «قيل»، التي تكشف إمّا عن عدم معرفة سندها، وإمّا عن عدم الحاجة إلى ذكره لشهرته أو لعدم أهميّة ذكره.

ويكشف حضور المياثم الشيعيّة الإماميّة في نص العصامي عن وصولنا إلى الفترة التي لم يعد فيها الحكم في اختيار النصوص راجعاً إلى انتمائها المذهبي، بقدر ما يعود إلى ما تقدّمه من إضافة في الإجابة على ما يطرحه السياق السردي داخل النص من قضايا، وإلى قدرته على الاستجابة لما يوفّره المعين الخيالي للحكاية من احتياجات، وذلك بعد أن كان الصراع المذهبي محدِّداً أحياناً لقبول الخبر من عدم قبوله، وخصوصاً مع ابن كثير. ولكن هل استعاض النصّ السنّيّ بما ورثه عن أعلامه وبالمعين الشيعي عن جملة المشارب الأخرى، التي غذّته في مرحلة نشأته، وأهمها المشرب الهندي الفارسي والمشرب الكتابي؟

لا نجد عند العصامي إلا نصاً واحداً يُسنَد إلى أهل الكتاب جاء في إطار تحديد مكان دفن آدم (1). وفي مقابل ذلك يسند أربعة أخبار إلى كعب

<sup>(1)</sup> العصامي، ج1، ص115.

الأحبار، وسبعة أخبار إلى وهب بن منبه؛ وكلّها تستعيد بشكل ما مياثم جاءت عن أهل الكتاب إمّا استعادة كلّية وإمّا مجرّد إحالة تذكّر بما جاء عنهم. غير أنّ الحضور المباشر للمشرب الهندي الفارسي والمشرب الكتابي لا يلغي ما نراه من حضور غير مباشر عبر أسانيد متنوّعة، أو عبر غياب السند ذاته لمياثم ذات صلة بالمشربين المذكورين؛ وقد جاء هذا الحضور غير المباشر تحت أسانيد سنيّة وأخرى شيعيّة دون تمييز. ويبدو أنّ تنوع الإحالات من الإحالة على السند الشيعي لا يستعيد التنوّع في مشربي الحكاية بين المشرب الكتابي والمشرب الهندي الفارسي، وهو ما يعني أنّ هذين المشربين قد استقرّا بشكل نهائي تحت مظلّات مختلفة في صياغة الحكاية سواء عند السنة أم عند الشيعة الإماميّة كما سنرى.

هكذا نرى أنّ أهم ما أضافه العصامي في هذه المرحلة هو انفتاحه على النصّ الشيعي الإمامي، واللامبالاة الواضحة للدلالات المعرفيّة المذهبيّة من ناحية، والسياسيّة من ناحية أخرى، لهذا الانفتاح. وعلى الرغم من أنّنا نرى في المجال الذي نحن فيه ما يدعم الأطروحة التي ترى أن للتصوّف تأثيراً في درجة «المصالحة» بين التشيّع وأهل السنّة، وخصوصاً في الجانب الفكري والعقائدي، وما يحمله من تصوّر عن أهل البيت وعن علي بصفة خاصة، يُعدُّ السياق السياسي، الذي يتمثّل أساساً في معارضة الموقف الرسمي العثماني للتشيّع ولعلاقته بالسلطة في معناها السياسي، في مكّة خصوصاً وفي الجزيرة العربيّة عموماً، عاملاً قوياً في تبنّي الفضاء السنّي للنصوص الشيعيّة.

فقد شهدت العلاقة بين السلطة السياسيّة (الباب العالي) والسلطة الدينيّة السياسيّة (الأشراف في مكّة)، وخصوصاً في القرنين العاشر والحادي عشر للهجرة (16 و17م)، توتّراً كبيراً كان من بين مولّداته الحضور الشيعي الفارسي في المدينة المقدّسة؛ فقد امتدّ الصراع بين الأتراك السنّة والفرس الشيعة، أو بين الدولة العثمانيّة والدولة الصفويّة، إلى حدود رفض الخلافة العثمانيّة دخول الشيعة إلى مكّة، وأدائهم فريضة الحجّ، وقد أدّى هذا القرار

إلى أن أصبح الشيعة من الفرس ضحايا جرائم السلب والنهب التي قام بها عامّة أهل مكّة، على الرغم من أنّ الأشراف كانوا يرفضون ذلك رفضاً واضحاً. وقد تمثّلت ردّة فعل الأشراف على قرار طرد الشيعة من الفرس من مهبط الوحي في أنّهم سمحوا لهم بالبقاء وشجّعوهم عليه في المدينة، وأداء فريضة الحجّ، على الرغم من الفرمان الذي أرسله الباب العالي. وقد كان في معارضة الأشراف لهذا الرفض، على الرغم من انقساماتهم، ما يغذّي نوعاً من الاستقلال في القرار الشريفي<sup>(1)</sup>، وما يكشف عن تغيّر في الموقف من «الروافض» من استباحة دمهم إلى قبولهم وإجارتهم وسرد أحبارهم والاستفادة من علومهم.

#### نتائج:

نظرنا إلى حكاية آدم في المدوّنة السنّيّة من زاوية تطوّرها التاريخي، فعملنا على تبيّن مشاربها، وخطّ تطوّرها وعقدته، وأثر ذلك في الخطاب الذي يقدّمها.

وقد رأينا أنّ في النصوص السنّية ثلاثة مشارب هي: المشرب الفارسي- الهندي، والمشرب اليهودي-المسيحي، والمشرب الحديثي. وقد تبيّنا تفاعل هذه المشارب فيما بينها، ما أسهم في تنوّع حضور كلّ واحد منها، وفي شكل العلاقات التي أقامها مع الآخر على المدى الزمني.

### أ- المشرب الفارسى-الهندى:

رأينا أنّ لهذا المشرب حضوراً مبكّراً في الثقافة الإسلاميّة، وذلك من خلال مقاتل بن سليمان (150هـ/ 767م) وتفسيره، ولكنّ له عَلَماً آخر أيضاً لا يقلّ أهميّة عن مقاتل هو المقدسي (ت 355هـ/ 966م) في (البدء والتاريخ). ويتبدّى هذا المشرب خصوصاً في المرحلة التي تسبق خلق آدم،

Wensinck, A.J., and Bosworth, C. E., «Makka», in E.I.<sup>2</sup>, Brill, Leiden, Vol. 6, (1) p.150.

والتي ستؤثّر بشكل بيّن في مسار حكايته بعد خلقه في السماء وفي الأرض. فقد قامت الحركة في السماء قبل خلق آدم على الصراع بين الخير والشر والنور والظلام والملائكة والشياطين، وهو صراع يحضر بقوّة في الأساطير الفارسية-الهنديّة، التي تمتدّ إلى الأساطير اليونانيّة من خلال صراع الطيطان وجيش زيوس وإخوته، ويتدعّم حضور هذا المشرب من خلال تقسيم الحركة الزمنيّة في الكون إلى أدوار يعيد كلّ دور المراحل عينها التي مرّ بها الدور السابق، ولا شكّ في أنّ التشابه بين القول بالأدوار والماهايوغا الهندي كبير.

غير أنّ الحضور الفارسي-الهندي لا يتوقّف عند التشابه في المياثم فحسب؛ بل يمتد إلى استراتيجيّة الحكاية بين الفرس والثقافة العربيّة الإسلاميّة عموماً، وتقوم هذه الاستراتيجيّة على الصراع على السلطة أو «الخلافة» أو الملك؛ فإذا آدمُ يحتلُّ مكان جمشيد أو ياما، وإذا مسارُ الحكاية يقوم كلّه على تتبّع الصراع السياسي بين إبليس الحاكم السابق، وآدم الحاكم الجديد. ولعل إفصاح القرآن عن أنّ الغاية من خلق آدم هي أن يكون خليفة في الأرض، وهي لا تعني بالضرورة معنى سياسيّاً، قد أسهم لا في حضور المشرب الفارسي-الهندي فحسب؛ بل في تبنّيه التامّ ونسيان أصوله وإعادته إلى سلطة القول الأولى في الثقافة الدينيّة الإسلاميّة وهي الرسول محمد. ولعلّ الطريف أن نرى مقاتل بن سليمان، الذي استفاد من الأساطير الفارسيّة الهنديّة، يُرَدُّ عليه قوله، ويُتَّهَم بالتدليس، ويُسْخَرُ من كلامه حينما يفتخر بأنّه بقى زمناً طويلاً مع الضحّاك، ثمّ نرى صاحب العظمة وابن الجوزي والسيوطي بعد ذلك يُقبل منهم ما كان يردّده مقاتل بن سليمان؛ بل إن ابن كثير، الذي كان متشدّداً في تعامله مع المياثم الفارسية والكتابيّة في قصّة آدم، حافظ على الوظيفة البنيويّة لمياثم المشرب الفارسي-الهندي، وهي التأطير السياسي للصراع بين آدم وإبليس، ورفض ما جاء عن مقاتل وأضرابه، ولقد حافظ على استراتيجيّة الحكاية من خلال سرد سلسلة من الآيات والأحاديث التي تقوم بوظيفة التأطير السياسي للقصّة.

## ب- المشرب اليهودي-المسيحي:

ولئن وقع إدماج بعض مياثم الأساطير الفارسية الهندية في المدوّنة السنيّة بيسرٍ وسرعة، فإنّ مياثم الأساطير المسيحيّة-اليهوديّة تردّدت بين القبول والاحتفاء بها (الروايات عن ابن منبّه، وابن إسحاق، والثعلبي...) إلى رفضها جزئيًا أو قبولها جزئيًا (الطبري، وابن الأثير، وابن الجوزي...) إلى الرفض الكلّيّ لها (ابن كثير وحنابلة القرنين السابع والثامن). ويحضر المشرب المسيحي-اليهودي في أغلب مراحل الحكاية بعد خلق آدم وفي الأرض، ولكنّه يلقي بسلطانه على المدوّنة السنيّة في بعض المياثم مثل: ميثم طينة آدم، وميثم الخطيئة، وقابيل وهابيل، وقد يكون تبنّي المدوّنة السنيّة الجزئيّ لأساطير أهل الكتاب في بعض هذه المواقع راجعاً إلى أمرين أوّلهما غياب مشارب أخرى يمكن أن تملأ الفراغ الذي في النصّ المقدّس، قرآناً وأحاديث، وثانيهما وضوح الإجابة الإماميّة على هذه المياثم وخدمتها الواضحة للمذهب الشيعي ما استدعى التميّز عنهم.

وتجدر الإشارة إلى أنّ ما يُنسب إلى المشرب المسيحي-اليهودي قد يلتبس بما يُنسب إلى المشرب الفارسي-الهندي. من ذلك، على سبيل المثال، العلاقة بين الملائكة وآدم قبل أن يخلق آدم (1)؛ فقد بدا الملائكة معترضين على خلق آدم، مصرين على عداوته، وبدا الله مصراً على خلقه، ومصراً، في الآن نفسه، على أن يكون قائداً للملائكة، أفضل منهم. وبقدر ما يشبه هذا الميثم الصراع السماوي بين الكائنات القديمة والكائن الجديد الذي نرى له ظلاً في أساطير الفرس والهند، فإنّه ميثم مسيحي-يهودي بامتياز؛ لأنّه لا يقوم على صراع الخير والشر أو النور والظلمة، وهو ليس صراعاً بين طرفين يتنازعان الألوهية والسيطرة على العالم سيطرة ربّ على

<sup>(1)</sup> جينزبرغ، ج1، ص67.

Ginzberg, The Legends of the Jews, Vol. I, p. 52.

عبيده، بل هو ميثمٌ يعبّر عن تفضيل الله الإنسانَ تمهيداً لبيان فضل بني إسرائيل، أو فضل أمّة محمّد، أو فضل محمد وآله، فالأمر لا علاقة له بالصراع بين العناصر الأولى للكون (الظلام والضياء).

# ج- المشرب الحديثي:

أمّا المشرب الحديثي فيقف، منذ القرن الثالث (القرن التاسع للميلاد) مع ابن سعد في طبقاته، موقف المحترز من الرواية عن أحبار اليهود، معتنياً بالرواية عن «حبر الأمّة» أو من في مقامه، وقد امتد هذا الاحتراز إلى رفض نراه بوضوح عند ابن كثير في القرن الثامن (القرن الرابع عشر للميلاد). وعلى الرغم من أنّ أعلامه يزدادون قوّة وصرامة في التمسّك به، يزداد حضوره ضعفاً حتى لم يبقَ منه، عند العصامي وابن إياس الحنفي، إلا بعض الأسانيد التي يُذكّرُ فيها ابن عبّاس أو أبو موسى الأشعري أو السدّيّ، ويكون متنها عادةً من المشرب المسيحي-اليهودي (1).

وليس ضعف الحضور هذا دليلاً على ضعف سلطته في توجيه سائر المياثم، وتحديد كيفية صياغتها ونوع العلاقات التي بينها، فهو لا يعبّر عن نوع من المراقبة لما يُدرَج داخل الحكاية من أخبار أسطورية، ولذلك بقي من هذه ألناحية قويّاً، وباسمه يُرَد نشاطٌ سرديّ كامل هو نشاط القصّاص، على الرغم من الوظيفة الدينيّة الوعظيّة التي يقومون بها<sup>(2)</sup>.

والحقيقة أنَّ هذه المشارب الثلاثة هي التي عملت، من خلال علاقات التجاذب والتنافر فيما بينها، على تحديد خطَّ تطوّر حكاية آدم السنيَّة.

<sup>(1)</sup> ابن إياس الحنفي، ص32-33.

<sup>(2)</sup> انظر ما يقول السيوطي، وهو الذي استقى مياثم عديدة من المشرب الفارسي-الهندي والمشرب المسيحي-اليهودي، عن القصّاص ودواعي رفض ما يخبرون به السيوطي، تحذير الخواص من أكاذيب القصّاص، دار ابن زيدون، بيروت-لبنان، ص51 وما بعدها.

انبنى تطوّر الحكاية السنيّة على العلاقات التي ساهمت الوقائع التاريخيّة في تحديدها بين المشارب الثلاثة التي ذكرناها. وتأخذ هذه المشارب شكلها السياسي المذهبي بين الشيعة والسنّة، أو شكلها السياسي الديني بين الإسلام والمسيحيّة. وقد تميّزت هذه العلاقات بالتنافر والتجاذب معاً، فهو تنافر سياسيّ يقوم على التناحر المذهبي بين السنة والشيعة، أو على التناحر الديني بين المسلمين والصليبيين، وهو تجاذبٌ فكري ديني قائم على الانتماء إلى «فضاء نصّيّ» واحد هو القرآن بالنسبة إلى المذاهب الإسلاميّة، أو على الانتماء إلى الانتماء إلى «الفضاء كتابيّ» واحد هو النص الكتابي التوحيدي بالنسبة إلى الأديان الثلاثة اليهوديّة والمسيحيّة والإسلام.

ولقد صنعت هذه العلاقات خطّ تطوّر الحكاية؛ فتراوح بين الاستيعاب والاستقلال، ثم استيعاب من نوع ثاني. أمّا الاستيعاب الأوّل فيقوم على التبنّي مع الوعي بضرورة تمحيص ما يُتَبَنَّى لا على أساس ما يستجيب للدين ممّا لا يستجيب؛ بل على أساس ما يحقّق الوظيفة السياسيّة الحضاريّة ممّا لا يحقّقها أو يعارضها، وقد ساعد على هذا الاستيعاب والتبنّي القوّة التي تتميّز بها الحضارة العربيّة الإسلاميّة في القرون الأربعة الأولى. أمّا الاستقلال فيقوم على نوع من الرجوع إلى الذات وتحصينها والسعي إلى تأكيدها؛ وهو تعبير فكري فنَّيّ عن التناحر السنّيّ الإسماعيلي أثناء غزو المغول والتتار، أو التقاتل الإسلامي المسيحي أثناء الحروب الصليبيّة، وهي فترةٌ شهدت فيها الحضارة العربيّة الإسلاميّة زلازل عبّرت عن ضعف كيانها السياسي والاجتماعي، فكانت العودة إلى الذات نوعاً من السعى إلى حمايتها ممّن يتهدّدها. أمّا الاستيعاب الثاني فلا يقوم على التبنّي بقدر ما يقوم على التجميع، وهو تعبير عن نوع من المحافظة على الذات من ناحية والانفتاح على الآخر من ناحية أخرى، وقد ساهم الاستقرار السياسي العثماني، والتقاء الفرقاء في المذهب فكريّاً وروحيّاً، من خلال العرفان الصوفي، في تحقيق هذا الانفتاح على الآخر المذهبي والديني.

غير أنّ تطوّر الحكاية السنّية لا يعود إلى التنافر والتجاذب بين المذهبين السني والشيعي أو بين الإسلام والديانتين التوحيديّتين فحسب، وإنّما يعود أيضاً إلى الوظيفة الاجتماعيّة الدينيّة (الوعظ والاعتبار) للحكاية الأسطوريّة في المجتمعات الإسلاميّة. وقد أثّرت هذه الوظيفة لا في نوع المياثم التي تحضر فيها فحسب؛ بل في شكل الخطاب الذي يتبنّاها كذلك.

فقد تراوح حضور الحكاية، على مرّ الزمن الثقافي العربي الإسلامي، بين خطاب تفسير القرآن وشرح الأحاديث، وخطاب التاريخ العام أو التراجم، وخطاب قصص الأنبياء، وعلى الرغم من هذا التنوّع، ظلَّ جامعاً بين مستويين من الخطاب هما المستوى الشفوي والمستوى المكتوب<sup>(1)</sup>. ويهمّنا هذا التوزّع بين المستويين من حيث تعبيره عن التوزّع بين فئتين من منتجي الخطاب ومتقبّليه، ونعني أساساً الخاصة والعامّة. ويبدو أنّ أمر الأسطورة الدينيّة قد انتهى إلى الارتباط بالقصص والعامّة أكثر من ارتباطه بالخاصة؛ وذلك لما تحقّقه الأسطورة الدينيّة من إمتاع في السرد، وإشباع في ما تحتاج إليه العامّة من معرفة بالغيبيّات؛ هذه المعرفة التي ستكون المظهر الأساسي للأسطورة الدينيّة عند الشيعة.



<sup>(1)</sup> انظر استقصاء علامات المشافهة في المبنى والمعنى في قصص الأنبياء، وكيفيّة تحويل الشفوي إلى مكتوب، في: المسعودي، حمّادي، فنيّات قصص الأنبياء في التراث، مسكيلياني للنشر والتوزيع، ط1، آب/أغسطس 2007م، ص507 وما بعدها.

### الفصل الثاني

# آدم في المدوّنة الشيعيّة

يهمّنا من الشيعة فرقتان مهمّتان هما: الإماميّة والإسماعيليّة، وسننظر إلى كلّ فرقة على حِدة لتباين نمط خطابهما وحكاية آدم عندهما.

#### 1- حكاية آدم عند الشيعة الإماميّة:

إذا كان تاريخ الحكاية عند أهل السنة قد صاغته العلاقة الجدليّة، التي ربطت بين مختلف روافدها، والبحث عن التميّز والإضافة؛ وهو ما مثّل العقدة التي بقيت الحكاية تحوم حولها، وتتغذّى من تجاذباتها ورهاناتها، فإن تاريخ الحكاية الشيعيّة الإماميّة هو تاريخ صياغة حكاية جامعة تعبّر عن خصوصيّة هذه الفرقة في الفكر الإسلامي، خصوصيّة تجد صداها الأوّل والأخير في التميّز المذهبي السياسي. وتمرّ هذه الحكاية في تاريخ الفكر الشيعي بثلاثِ مراحل هي مرحلة الشيخ الصدوق، ومرحلة قطب الدين الراوندي وميثم البحراني، ومرحلة هاشم البحراني وحيدر الآملي.

#### 1-1- مرحلة الصدوق:

ليس محمد بن علي بن الحسين المعروف بالشيخ الصدوق إلا علماً على هذه المرحلة، مثلما اقترحنا أن يكون أبو جرير الطبري علماً على المرحلة الأولى لحكاية آدم السنيّة، وهذا يعني أنّنا لن نتوقّف عنده؛ بل سيمتدّ نظرنا

إلى من قبله؛ كالتفسير الذي يُنسب إلى الإمام العسكري، أو كتاب (الكافي) لثقة الإسلام الكليني... ومن جاء بعده مثل تلميذه الشيخ المفيد. وسنتبع في دراستنا لتاريخ الحكاية الشيعية المياثم عينها التي ركّزنا عليها اهتمامنا عند النظر في تاريخ الحكاية السنية.

### أ- خلق آدم:

اعتنى المفسرون والإخباريّون الشيعة بطينة الموالي لآل البيت وطينة معاديهم أكثر من اعتنائهم بطينة آدم نفسه، وهذا يجعلنا نقف منذ البداية على الإطار الذي تتحرّك داخله حكاية آدم، وهو الإطار الذي يجمع بين طرفين متقابلين هما الذات والآخر، ويمثّل الإيمان من ناحية، وتأويل التاريخ السياسي في بداية الدولة الإسلاميّة من ناحية أخرى، موضوع هذا التقابل. إنّ الإطار العام للحكاية هو إطار الصراع السياسي الذي يتخذ «العلم» و«الخبر» ميدانين له، ومجالَيْ رهاناته.

ولئن استقر أمرُ طينة آدم عند أهل السنة على علاقتها بأصول التباين العرقي من جهة، وتعليل عقيدة الجبر من جهة أخرى، فإن أمرها مع أهل العصمة والعدالة مشدود إلى قضية الإمامة، فقد نسب البرقي (1) صاحب كتاب (المحاسن) إلى أبي عبد الله [الإمام السادس جعفر الصادق] قوله:

<sup>(1)</sup> هو البرقي (ت 274 هـ/ 887 م) أبو جعفر أحمد بن محمد بن خالد باحث إمامي، من أهل برقة (من قرى قم) أصله من الكوفة، له نحو مئة كتاب في الفقه والآداب الشرعية والبلدان واختلاف الحديث والأنساب وأخبار الأمم. كان مطعوناً في روايته للحديث عند الإمامية قالوا: يأخذ عن الضعفاء. انظر: الزركلي، ج1، ص205. انظر أيضاً: الغضائري، أحمد بن الحسين الواسطي البغدادي (ق 5هـ/ 11م)، رجال ابن الغضائري، تح. السيد محمد رضا الجلالي، دار الحديث للطباعة والنشر، قم، ط1، 1422هـق، 1380هـش، ص85. الحر العاملي، (ت 1104/ 1692م)، هداية الأمّة إلى أحكام الأئمّة، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للآستانة الرضوية المقدسة، مجمع البحوث الإسلامية، مشهد-إيران، ط1، 1414، ج8، ص555. المحدّث القمّي، الشيخ عبّاس بن محمّد رضا بن أبي القاسم (1294–1359هـ/ 1876–1876م)، الكنى والألقاب، مكتبة الصدر، طهران، (د.ت)، ج2، ص78.

«كان في بدء خلق الله أن خلق أرضاً وطينة، وفجر منها ماءها، وأجرى ذلك الماء على الأرض سبعة أيام ولياليها، ثمّ نضب الماء عنها، ثمّ أخذ من صفوة تلك الطينة طينة الأئمة، ثمّ أخذ قبضة أخرى من أسفل تلك الطينة، وهي طينة ذرية الأئمة وشيعتهم، فلو تركت طينتكم كما تركت طينتنا، لكنتم أنتم ونحن شيئاً واحداً، قلت: فما صنع بطينتنا؟ قال: إن الله الله الله عليها منع بطينتنا؟ قال: إن الله الله عليها ماء أجاجاً، وأجراه سبعة أيام ولياليها، ثمّ نضب عنها الماء، ثمّ أخذ من صفوة تلك الطينة طينة أئمة الكفر، فلو تركت طينة عدونا كما أخذها، لم يشهدوا الشهادتين، أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ولم يكونوا يحجون البيت، ولا يعتمرون، ولا يؤتون الزكاة، ولا يصدقون، ولا يعملون شيئاً من أعمال البرّ، ثمّ قال: أخذ الله طينة شيعتنا وطينة عدونا، وخلطهما وعركهما عرك الأديم، ثم مزجهما بالماء، ثمّ جذب هذه من هذه، وقال: هذه في الجنة، ولا أبالي، وهذه فى النار، ولا أبالى، فما رأيت فى المؤمن من زعارة وسوء الخلق واكتساب سيئات فمن تلك السبخة التي مازجته من الناصب، وما رأيت من حسن خلق الناصب وطلاقة وجهه وحسن بشره وصومه وصلاته، فمن تلك السبخة التي أصابته من المؤمن» (1).

وليس هذا التمييز بين طينة الموالي وطينة المعادي إلا تأصيلاً أسطورياً للصراع السياسي الذي يعيشه المجتمع الإسلامي، وعودةً به إلى لحظة البداية الأولى ممّا يحوّل ميثم الطينة الأولى التي ترتبط بآدم باعتباره الإنسان الأوّل

<sup>(1)</sup> البرقي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن خالد بن أبي عبد الله، المحاسن، تح. السيد جلال الدين الحسيني المشتهر بالمحدث، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط1، 1370هـ ق/1330هـ ش، ج1، ص282. انظر كذلك: الصفار، أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ (ت 290هـ/ 903م)، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمد على تح. وتصحيح وتع. وتقديم الحاج ميرزا حسن كوچه باغي، مطبعة الأحمدي، طهران، 1404هـ ق/1362هـ ش، ص410.

إلى جزء من أسطورة سياسية-عقائدية تعمل على تبرير الخلاف السياسي وتشريعه (1). ويتدعم هذا التحويل عندما يتدافع معطى التأصيل الإيماني مع معطى التأصيل «الماقبل تاريخي» للوجود العقائدي المذهبي فتؤوّل آية: ﴿إِنَّا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ ﴾ [الحُجرَات: 10] لا على أنّهم إخوة من أب وأم آدميين؛ بل من روح من جهة وماء وطين مخصوصين من جهة أخرى (2).

ولا يخرج عن إطار الصراع السياسي-الحضاري ما أورده الصدوق في (علل الشرائع) عن طينة آدم، فقد استعاد ما عند أهل السنة في صلب الحوار الذي يقيمه بين الرسول واليهود. يقول الصدوق:

«فأخبرني عن آدم لم سمّي آدم؟ قال: لأنه خُلق من طين الأرض وأديمها، قال: فآدم خلق من طين كله أو من طين واحد، قال: بل من الطين كله، ولو خلق من طين واحد لما عرف الناس بعضهم بعضاً وكانوا على صورة واحدة، قال: فلهم في الدنيا مثل؟ قال:

<sup>(1)</sup> انظر مثلاً العياشي حين يميّز بين كيفيّة خلق الأئمّة وكيفيّة خلق غيرهم العياشي أبو النضر محمّد بن مسعود السلمي (ت320هـ/932م)، تفسير العيّاشي، تح. وتصحيح وتع.: السيد هاشم الرسولي المحلاتي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، د.ت.، ج2، ص240-241؛ والشيخ الصدوق حين يؤكّد على عصمة الإمام وعلى ضرورة اتباعه الشيخ الصدوق محمّد بن علي بن الحسين بن موسى بابويه القمّي (306-38هـ/ 918-199م)، كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح وتعليق، علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، محرم 1405هـ/ 1363هـ ش، ص1363.

<sup>(2)</sup> انظر مثلاً باب «طينة المؤمن والكافر في كتاب الكافي للكليني، الكليني، الكافي، ح2، ص2 وما بعدها، البرقي، المحاسن، ج1، ص132؛ الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج2، ص608؛ ويشرح محقق الكافي للكليني مسألة طينة المؤمن التي يربطها بآية ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوهً ﴾ [الحُجرَات: 10]» بقوله: «بنو أب وأم أريد بالأب روح الله الذي نفخ منه في طينة المؤمن وبالأم الماء العذب والتربة الطيبة كما مرّ في أبواب الطينة لا آدم وحواء، كما يتبادر إلى بعض الأذهان لعدم اختصاص الانتساب اليهما بالإيمان». الكليني، الكافي، ج2، ص165، هامش رقم 2.

التراب فيه أبيض وفيه أخضر وفيه أشقر وفيه أغبر وفيه أحمر وفيه أزرق وفيه عذب وفيه ملح وفيه خشن وفيه لين وفيه أصهب؛ فلذلك صار الناس فيهم لين وفيهم خشن وفيهم أبيض وفيهم أصفر وأحمر وأصهب وأسود على ألوان التراب» (1).

ويضيف الكليني إلى هذا التوزيع الأفقي لطينة آدم توزيعاً عموديّاً؛ إذ يقول:

«عن صالح بن أبى حماد ... عن أبى عبد الله عليه قال: إنّ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله علم الله عَل من يوم الجمعة، فقبض بيمينه قبضة، بلغت قبضته من السماء السابعة إلى السماء الدنيا، وأخذ من كل سماء تربة وقبض قبضة أخرى من الأرض السابعة العليا إلى الأرض السابعة القصوى فأمر الله عن كلمته، فأمسك القبضة الأولى بيمينه والقبضة الأخرى بشماله، ففلق الطين فلقتين فذرا من الأرض ذرواً ومن السموات ذرواً، فقال للذي بيمينه: منك الرسل والأنبياء والأوصياء والصديقون والمؤمنون والسعداء ومن أريد كرامته فوجب لهم ما قال كما قال، وقال للذى بشماله: منك الجبارون والمشركون والكافرون والطواغيت ومن أريد هوانه وشقوته، فوجب لهم ما قال كما قال، ثم إن الطينتين خلطتا جميعاً، وذلك قول الله رَقِينَ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكُّ ﴾ [الأنعَام: 95] فالحبّ طينة المؤمنين التي ألقى الله عليها محبته، والنوى طينة الكافرين الذين نأوا عن كل خير، وإنما سمى النوى من أجل أنه نأى عن كل خير وتباعد عنه، وقال الله عَنْ: ﴿ يُغُرِّجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيُّ ﴾ [الأنعام: 95] فالحي: المؤمن الذي تخرج طينته من طينة الكافر والميت الذي يخرج من الحي: هو الكافر الذي يخرج من طينة المؤمن فالحي: المؤمن، والميت: الكافر وذلك

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، علل الشرائع، تقديم السيد محمد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها، النجف الأشرف، 1386/1966م، ج2، ص471.

قوله ﷺ: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْتَا فَأَخْيَلْنَهُ ﴾ [الأنعَام: 122] فكان موته اختلاط طينته مع طينة الكافر، وكانت حياته حين فرق الله عزّ وجل بينهما بكلمته كذلك يخرج الله عزّ وجل المؤمن في الميلاد من الظلمة بعد بعد بخوله فيها إلى النور، ويخرج الكافر من النور إلى الظلمة بعد بخوله إلى النور، وذلك قوله ﷺ: ﴿ لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ الْقَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ [يس: 70] «(1).

وعلى الرغم من أنّ هذا النصّ يلتقي مع النصّ السنّي في توزيع طينة آدم عموديّاً، ويحقّقُ ذلك من خلال التناظر بين السماء والأرض الذي نراه في النصّ الدّيني، فإنّه يكشف عن رمزيّة هذا التناظر على أساس ثنائيّة الخير والشرّ أو الإيمان والكفر، فتمثّل السماء وطبقاتها الإيمان، والأرض وطبقاتها الكفر، وهو ما يحوّل الطبيعي إلى ديني-سياسي تحقيقاً لرهان مذهبي سياسي. غير أنّ الأمر لا يتعلّق بالجغرافيا الكونيّة فحسب؛ بل يمتد إلى اللغة التي سَتُخْضَعُ أصواتها إلى تأويل يجد حجّيته في التقابل بين الإيمان والكفر أو بين مجاليهما السماء والأرض، فإذا الحَبُّ من الحُبِّ، وإذا النّوى (قلب الثمرة) من النّوى (البعد والهجر)، وسيكون المؤمن محبوباً والكافر مبوباً والكافر هو التقابل بين منطوق الآية ومعناها الباطني إلى تقابل آخر هو التقابل بين الحياة والموت، وسيكون آدم بذلك جامعاً منذ البداية بين جرثومتي الحياة والموت؛ أي بين أصل الإيمان وأصل الكفر.

ويتدعم هذا التأطير المذهبي السياسي لخلق آدم حينما ينحو النصّ الشيعي الإمامي إلى بيان أوّل الخلق، سواء في السماء أم في الأرض تأطيراً لحركة آدم فيهما؛ فقد جاء في تفسير فرات الكوفي ما نسبه إلى على بن أبي

<sup>(1)</sup> الكليني، ج2، ص5؛ المازندراني محمد صالح بن أحمد بن شمس الدين (1081هـ أو 1086هـ/ 1670م أو 1675م)، شرح أصول الكافي، تح. وتع. الميرزا أبو الحسن الشعراني، ضبط وتصحيح السيد علي عاشور، ط1، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1421هـ/ 2000م، ج8، ص11 وما بعدها.

طالب في مجلس عمر بن الخطّاب بحضور كعب الأحبار فيما يشبه المناظرة غير المعلنة؛ إذ يقول:

«... فلما استكمل خلق ما في السموات -والأرض يومئذ خالية ليس فيها أحد- قال: ﴿ لِلْمَلْتَهِ كَذِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوٓا أَتَجْعَلُ فَيَهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَشْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بَحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكُّ قَالَ إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البَقَرَة: 30]، فبعث الله جبرائيل عليه المأخذ من أبيم الأرض قبضة، فعجنه بالماء العذب والمالح، وركب فيه الطبائع قبل أن ينفخ فيه الروح، فخلقه من أديم الأرض فلذلك سمى آدم؛ لأنه لما عجن بالماء استأدم فطرحه في الجبل! كالجبل العظيم، وكان إبليس يومئذ خازناً على السماء الخامسة يدخل في منخر آدم ثم يخرج من دبره ثم يضرب بيده، فيقول: لأيِّ أمر خلقت لئن جُعِلْتَ فوقى لا أَطَعْتُكَ ولئن جُعِلْتَ أَسْفَلَ منى لا أبقيتك. فمكث في الجنة ألف سنة ما بين خلقه إلى أن ينفخ فيه الروح فخلقه من ماء وطين ونور وظلمة وريح، والنور من نور الله، فأما النور فيورثه الإيمان، وأما الظلمة فتورثه الضلال والكفر، وأما الطين فيورثه الرعدة والضعف والقشعريرة عند إصابة الماء... فذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿أَوَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنْسَنُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴾ [مَريَم: 67]. قال: فقال كعب: يا عمر بالله أتعلم كعلم على؟ فقال: لا. فقال كعب: على وصبى الأنبياء ومحمد خاتم الأنبياء، وعلى خاتم الأوصياء وليس على الأرض اليوم منفوسة إلا وعلى أعلم منه، والله ما ذكر من خلق الإنس والجنّ والسّماء والأرض والملائكة شيئاً إلا وقد قرأته في التوراة كما قرأت. قال: فما رئي عمر غضب قط مثل غضبه ذلك اليوم» (1).

<sup>(1)</sup> الكوفي، أبو القاسم فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي، من أعلام الغيبة الصغرى (ت 352هـ/ 963م)، تفسير فرات الكوفي، تح. محمد كاظم، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، طهران، ط1، 1410هـ/ 1990م، ص185.

وما يكشف احتكام النص الإمامي إلى نزعة تأكيد خصوصيّة القول في الحكاية تدعيماً لخصوصيّة المذهب ما جاء عن حكايتيْ معرفته بالأسماء من جهة، وخلق حوّاء من جهة أخرى.

أمّا حكاية معرفة آدم بالأسماء فتأتي غالباً في إطار بيان أفضليّة آدم على الملائكة (1) تأسيساً لأفضليّة الأئمّة على سائر المخلوقات التي يعدها الخصوم في منزلة أفضل وأعلى من منزلة آدم وبنيه. غير أنّنا نجد في التفسير المنسوب إلى العسكري ما يُخرج الأسماء التي تعلّمها آدم من عموم يشتمل على كلّ الكائنات إلى خصوص يحدّده المذهب بأسماء الأئمّة وخصومهم عند الإماميّة. يقول: (﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُهَا ﴾ [البَقرَة: 31] أسماء أنبياء الله، وأسماء محمد صلى الله عليه وآله وعلي وفاطمة والحسن والحسين، والطيبين من آلهما وأسماء خيار شيعتهم وعتاة أعدائهم، ثم عرضهم –عرض محمداً وعلياً والأئمة – على الملائكة؛ أي عرض أشباحهم وهم أنوار في الأظلة (2). ويقرن فرات الكوفي بين أسماء الله الحسنى وأسماء الأئمّة الذين خُلقوا من نور الله، فيجعل اسم الحميد للرسول محمد، واسم الأعلى للإمام علي، وفاطر لفاطمة... (3)، وذلك تعميقاً لقدسيّة الإمام خصوصاً وللمنصب الديني السياسي عموماً.

وتعطي قدسيَّة الإمام شرعيَّة الخروج عن تصوّر أهل الكتاب لخلق حوّاء،

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، الاعتقادات في دين الإماميّة، تح. عصام عبد السيّد، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414هـ/ 1993، ص89. الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص14. انظر في تفسير العيّاشي ما يخرج تأويل الأسماء بالأئمّة إلى تأويلهم بغيرهم. العيّاشي، التفسير، ج1، ص32.

<sup>(2)</sup> العسكري، تفسير الإمام العسكري، ص217. الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص15.

<sup>(3)</sup> الكوفي، ص56. الخصيبي، الحسين بن حمدان (ت 358هـ/ 969م)، الهداية الكبرى، ط4، مؤسسة البلاغ، بيروت-لبنان، 1411هـ/ 1991م، ص375. الشيخ المفيد، المسائل العكبرية، تح. علي أكبر الإلهي الخراساني، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414هـ/ 1993م، ص28.

وهو التصوّر الذي ورثه أهل السنّة، نحو تصوّر آخر يرويه العيّاشي في تفسيره؛ إذ يقول: "إن الله تبارك وتعالى قبض قبضة من طين، فخلطها بيمينه وكلتا يديه يمين- فخلق منها آدم، وفضلت فضلة من الطين فخلق منها حواء" (1). وعلى الرغم من أنّ الصدوق يحافظ على أن خلق حواء كان من طينة آدم أو من طينة ضلعه، يروي أيضاً أنّ الله ابتدعها ابتداعاً (2). وهذا التصوّر الذي نجده عند العياشي والصدوق يختلف عمّا استقرّ عند أهل السنّة وعند أهل الكتاب من قبلهم، وهو يستحضر حوّاء التلموديّة الأولى، تلك التي ستسمّى بليلث. غير أنّ هذه الطرافة في التصوّر لا تعدو أن تكون، كما سيكشف ذلك الفيض الكاشاني في القرن الثاني عشر للهجرة/الثامن عشر للميلاد، تقيّة، وأنّ الأصل هو اعتبار حوّاء مخلوقة من ضلع آدم كما نتبيّن نلميلاد، تقيّة، وأنّ الأصل هو اعتبار حوّاء مخلوقة من ضلع آدم كما نتبيّن بعض المآزق القضائية (3)، ويتدعّم ذلك عندما ننتبه إلى تأويل يقدّمه الصدوق في علل الشرائع يجمع بين التصوّرين، حين يقول:

«وأمّا قول الله عَنَّ ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اتَقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنهُا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَشَآءً ﴾ [النِّسَاء: 1]، فإنه رُوي أنه عز وجل خلق من طينتها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساء، والخبر الذي رُوي أن حواء خُلقت من ضلع آدم الأيسر صحيح ومعناه من الطينة التي فضلت من ضلعه الأيسر، فلذلك صارت أضلاع الرجل أنقص من أضلاع النساء بضلع، (4).

<sup>(1)</sup> العيّاشي، التفسير، ج1، ص216. الشيخ الصدوق، الأمالي، ص260.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص16-17؛ وج2، ص471، و512. الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج3، ص379.

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، الهداية، تح. مؤسّسة الهادي، مطبعة اعتماد، قم، ط1، رجب 1418هـ، ص340. انظر أيضاً وكبع، أبو بكر محمد بن خلف بن حيان بن صدقة الضبي (ت 306هـ/ 918م)، أخبار القضاة، عالم الكتب، بيروت، (د.ت)، ج2، ص197.

<sup>(4)</sup> الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج3، ص380.

كان السياق الأسطوري لخلق آدم سياقاً يُعلي من شأن مكانته بين المخلوقات الأولى، وذلك عبر خلقه باليد، وعبر اختيار مادّته اختياراً دقيقاً، وعبر بيان فضله سواء من خلال علمه أم من خلال خضوع بقية المخلوقات له، غير أنّ هذا السياق في المدوّنة الإماميّة لم يأتِ إلا لترسيخ التميّز المذهبي أسطوريّاً، وذلك بتأكيد قدسيّة الأئمّة سواء تجلّت هذه القدسيّة في الخلق الأوّل من خلال كون الله خلقهم من نور، وأفاض عليهم من أسمائه الحسنى، أم تجلّت من خلال قدرتهم على الفصل في ما اختلف فيه الناس كما يتجلّى ذلك في ما ينطقون به من أحكام أو ما يصحّحونه من أخبار عن الغيب. إنّ قيمة آدم عند الشيعة تتجلّى في أنّه مستودع (1) نور الأئمّة وطينتهم، في حين كانت قيمته عند أهل السنّة في ما يتميّز به من علم ومن فحولة.

#### - الخطيئة:

لا نكاد نجد في هذه المرحلة حكاية جامعة لميثم الخطيئة، وأوّل ما يعترضنا نصّ للمسعودي يستعيد فيه ما جاء عن أهل السنّة في المرحلة الأولى؛ إذ يقول:

«ولما رأى آدم ما أعطيه من الكرامة اشتاق إلى الخلود فطمع فيه إبليس، فاحتال حتى أُنْخِلَ الجنة. فخاطب حواء فيها: ﴿وَقَالَ مَا نَهُكُما رَبُّكُما عَنْ هَندِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْ نَكُونا مِنَ الْخَلِدِينَ ﴿قَالَ مَلَكُيْنِ أَوْ نَكُونا مِنَ الْخَلِدِينَ ﴿قَالَ مَلَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَرَاف: 20-21]. ولـم يـزل بحواء حتى أكلت من الشّجرة وأطعمت منها لآدم فأكل، فلما أكلا منها انكشف لباسهما عنهما إلى أطراف أصابعهما وبدت لهما سوءاتهما، وهرب آدم في الجنة يميناً وشمالاً لا يدري ما يصنع، فتعلقت به شجرة الأترج وحبسته بناصيته ومعه حواء، فطفقا يأخذان من ورق الجنة ويستتران بها، فقال الله ﷺ: قد جعلت هذه

<sup>(1)</sup> المسعودي، مروج الذهب، ج1، ص41.

الشّجرة غذاء لكما ولذريتكما، يعني الشّجرة التي أكلا منها عاصيين فاهبطوا جميعا أنتما وإبليس والحية، فإن بعضكم لبعض عدو»(1).

يبدو نص المسعودي واقعاً تحت مرجعيّتين حدّدتا خطّة القول فيه؛ الأولى مرجعيّة قرآنيّة تظهر في الآيات التي ترد في النص، وفي النهاية التي انتهى إليها الزوج الإنساني بعد الخطيئة، والثانية مرجعيّة كتابيّة تظهر، من جهة، في إرجاع سبب الغواية إلى حوّاء والسكوت عن نصوص مشهورة في زمنه أوردت حواراً بين آدم وإبليس كانت نتيجته في الغالب اتباع حواء آدم في الخطيئة، وتظهر، من جهة أخرى، في جعل شجرة الخطيئة غذاء لهما في الأرض بعد أن كان تناولها سبباً في خروجهما من الجنّة. وعلى الرغم من تنوع مصدر القول في نصّ المسعودي، يسكت عن كيفيّة احتيال إبليس أو كيفيّة إقناعه حوّاء بالخطيئة، ويكشف العسكري في (تفسيره) هذا المسكوت عنه عند المسعودي حينما يجري بين آدم وإبليس المختفي في فم الحيّة حواراً يجعله بريئاً من الخطيئة، ويلقى بمسؤوليّتها على حوّاء (2).

غير أنّ براءة آدم وذنب حوّاء يغيبان في تفسير العيّاشي، الذي يكشف من خلال الحوار الذي تمّ بين موسى وآدم، في ما سمّيناه حديث الحجاج، عن مسؤوليّة آدم في الخطيئة؛ إذ يقول:

«عن أبي عبد الله رفعه إلى النبي صلى الله عليه وآله أنّ موسى سأل ربّه أن يجمع بينه وبين أبيه آدم... فقال له موسى.... أنت الذي أخرجتنا من الجنة بمعصيتك؟ فقال له آدم: ارفق بأبيك أي بُنَيَ محنة ما... لقي في أمر هذه الشّجرة، إن عدوِّي أتاني من وجه المكر والخديعة، فحلف لي بالله أنه في مشورته عليّ لمن

<sup>(1)</sup> المسعودي، أخبار الزمان ومن أباده الحدثان وعجائب البلدان والغامر بالماء والعمران، أشرف على الطبع والتصحيح لجنة من الأساتذة في مكتبة النجف الأشرف، دار الأندلس للطباعة والنشر، بيروت-لبنان، 1386هـ/ 1966م، ص71-72.

<sup>(2)</sup> العسكرى، التفسير، ص221 وما بعدها.

الناصحين، وذلك أنه قال لي مستنصحاً: إني لشأنك يا آدم لمغموم؟ قلت: وكيف؟ قال: قد كنت آنست بك وبقربك مني وأنت تخرج ممّا أنت فيه إلى ما ستكرهه، فقلت له: وما الحيلة؟ فقال: إن الحيلة هو ذا هو معك، أفلا أدلّك على شجرة الخلد وملك لا يبلى؟ فكلا منها أنت وزوجك فتصيرا معي في الجنة أبداً من الخالدين، وحلف لي بالله كاذباً إنه لمن الناصحين، ولم أظنّ يا موسى أن أحداً يحلف بالله كاذباً، فوثقت بيمينه، فهذا عذري فأخبرني يا بنيّ هل تجد فيما أنزل الله إليك أن خطيئتي كائنة من قبل أن أخلق؟ قال له موسى: بدهر طويل...» (1).

وعلى الرغم من أنّ إبعاد المسؤوليّة عن آدم عند المسعودي والعسكري وغيرهما<sup>(2)</sup> يستجيب لمسألة عقائديّة مذهبيّة هي مسألة عصمة الأنبياء التي لا تُجِيزُ عليهم، بعد التكليف أو الوحي، صغيرة ولا كبيرة، فإنّ إلحاقها بآدم إلحاق لا يخرج آدم من العصمة؛ لأنّ المعصية هنا مؤوّلة على أنّه لا مفر منها؛ لأنّها من قضاء الله، كما عند الطوسي، من جهة، ولأنّها أصل الخلق والتكليف، كما عند غيره، من جهة أخرى. إنّ التردّد بين اعتبار آدم مذنباً وبين تبرئته وإلحاق الذنب بحوّاء هو التردّد عينه الذي يعيشه كلّ فكر ديني مذهبي ذي امتدادات سياسيّة، ويحصل هذا التردّد في هذا الفكر بين الوفاء للقول الديني الصريح الذي يخطّئ آدم كما في القرآن، وبين خصوصيّة التوجّه المذهبي السياسي الذي يبرّئه تماماً تأكيداً لمبدأ العصمة.

غير أنّ للإماميّة إضافة مهمّة في ميثم الخطيئة في حكاية آدم تتمثّل في المعنى الذي يعطونه لشجرة الخطيئة، وسيؤثّر هذا التحديد في بنية الحكاية من خلال دخول طرف جديد فيها وهو آل البيت من ناحية، وثراء المجال

<sup>(1)</sup> العيّاشي، تفسير العيّاشي، ج2، ص10.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، الأمالي، ص151. عيون أخبار الرضا، ج2، ص170.

الرمزي للشجرة ذاتها من ناحية أخرى. فقد جاء في التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري:

« ﴿ وَلَا نَفْرَاا هَاذِهِ ٱلتَّجَرَةَ ﴾ [البَقَرة: 35] [هي] شجرة علم محمد وآل محمد صلى الله عليه وآله، الذين آثرهم الله رها دون سائر خلقه. فقال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَاذِهِ ٱلنَّكِرَةَ ﴾ [البَقَرَة: 35] شجرة العلم فإنها لمحمد وآله خاصة دون غيرهم، ولا يتناول منها بأمر الله إلا هم، ومنها ما كان يتناوله النبي صلى الله عليه وآله وعلى وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم أجمعين بعد إطعامهم المسكين واليتيم والأسير حتى لم يحسوا بعد بجوع ولا عطش ولا تعب ولا نصب(1). وهي شجرة تميزت من بين أشجار الجنة. إن سائر أشجار الجنة [كان] كل نوع منه يحمل نوعاً من الثمار والمأكول وكانت هذه الشّجرة وجنسها تحمل البر والعنب والتين والعناب وسائر أنواع الثمار والفواكه والأطعمة. فلذلك اختلف الحاكون لتلك الشّجرة، فقال بعضهم: هي برة. وقال آخرون: هي عنبة. وقال آخرون: هي تينة. وقال آخرون: هي عنابة. قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبا هَلاهِ الشُّجَرَة ﴾ [البَقَرَة: 35] تلتمسان بذلك درجة محمد [وآل محمد] في فضلهم، فإنّ الله تعالى خصّهم بهذه الدرجة دون غيرهم، وهي الشّجرة التي من تناول منها بإذن الله ﷺ ألهم علم الأولين والآخرين من غير تعلم، ومن تناول [منها] بغير إذن الله خاب من مراده وعصى ربه ﴿فَتَكُونا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الأعراف: 19]

<sup>(1)</sup> يُشار هنا إلى ما جاء في تفسير سورة الإنسان وهو قوله: ﴿ وَيُقْلِعُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُيِّهِ مِسْكِينَا وَبَيْهِا وَأَسِرًا ﴿ إِنَّا الْإِنسَان: 8-9]، مِسْكِينَا وَبَيْهَا وَأَسِرًا ﴾ [الإنسَان: 8-9]، فقد فُسَرَت هاتان الآيتان في أنّهما في علي وفاطمة صنعا طعاماً ولم يأكلاه وبقيا جائعين. انظر: القمّي، تفسير القمّي، ج2، ص398. وفي تفسير فرات الكوفي حكاية طويلة تنتهي بنزول مائدة من السماء على آل محمّد. انظر: الكوفي، ص526.

بمعصيتكما والتماسكما درجة قد أوثر بها غيركما إذا أردتماها بغير حكم اش $^{(1)}$ .

وتمتد دلالات الشّجرة عند الإماميّة إلى المدى الذي يخرجها من مجرد اختبار لآدم وحواء فتصبح اختباراً للإنسان عموماً عندما تقترن بمعنى الأمانة التي عُرضت على السموات والأرض. يقول الشيخ الصدوق:

"إن الله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام، فجعل أعلاها وأشرفها أرواح محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والأئمة [بعدهم] صلوات الله عليهم، فعرضها على السموات والأرض والجبال فغشيها نورهم، فقال الله تبارك وتعالى للسموات والأرض والجبال: هؤلاء أحبائي، وأوليائي، وحججي على خلقي، وأئمة بريّتي، ما خلقت خلقاً هو أحبّ إليّ منهم، ولمن تولاهم خلقت جنتي، ولمن خالفهم وعاداهم خلقت ناري، فمن ادعى منزلتهم مني ومحلّهم من عظمتي عذبته... ومن أقرّ بولايتهم ولم يدّع منزلتهم مني ومكانهم من عظمتي جعلته معهم في روضات جناتي... فولايتهم أمانة عند خلقي... فلما أسكن الله عزّ وجل آدم وزوجته الجنة... فظرا إلى منزلة محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والأئمة بعدهم صلوات الله عليهم فوجداها أشرف منازل أهل الجنة... فقالا: يا ربّنا ما أكرم أهل هذه المنزلة عليك، وما أحبهم إليك، وما أشرفهم لديك! فقال الله جل جلاله: لولا هم ما خلقتكما، هؤلاء خزنة علمي، وأمنائي على سرّي، إياكما أن تنظرا إليهم بعين الحسد، وتتمنيًا منزلتهم عندي ومحلهم من كرامتي

<sup>(1)</sup> العسكري، التفسير، ص220 وما بعدها. العياشي، التفسير، ج2، ص9. وفي عيون أخبار الرضا للصدوق بعض الإضافات القليلة، ولكنّها تجعل آل بيت النبوّة عاملاً أساسياً في تحديد مصير الزوج الإنساني الأوّل. الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج2، ص274 وما بعدها. الإمام الرضا، أبو الحسن علي بن موسى (148هـ-203هـ)، مسند الإمام الرضا على وترتيب الشيخ عزيز الله عطاردي الخبوشاني، مؤسسة طبع ونشر آستان قدس الرضوي، ربيع الآخر 1406هـ، ج1، ص52-53.

فتدخلا بذلك في نهيي وعصياني فتكونا من الظالمين!... يا آدم ويا حواء لا تنظرا إلى أنواري وحججي بعين الحسد فأهبطكما عن جواري وأحلّ بكما هواني، فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما ووري عنهما من سوءاتهما... فنظرا إليهم بعين الحسد فخذلا حتى أكلا من شجرة الحنطة... فلمّا أكلا من الشّجرة طار الحليّ والحلل عن أجسادهما وبقيا عريانين "(1).

ولعل ما مكن من التقريب بين شجرة الخطيئة وآل محمد، أو الشجرة الطيبة، حضور الدلالة الكتابية المزدوجة للشجرة؛ فالدلالة الأولى للشجرة أنها شجرة المعرفة والعلم، فكان حضور آل محمد، الذين ينسبون إلى أنفسهم علماً يخرج عن حدود الإنسان العادي أو العامي، منسجماً مع شجرة علم الخير والشر<sup>(2)</sup>. وهي الشّجرة التي تحوّل الإنسان إلى إله. والدلالة الثانية ترتبط بالقوم أو القبيلة أو «الشعب»، وذلك شأن الشجرة (3) التي يُشار بها إلى بنى إسرائيل، وقد أشير هنا بشجرة الحنطة إلى آل بيت النبوة.

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، معاني أخبار الرضا، ص108-110.

<sup>(2)</sup> انظر مثلاً ما جاء عند الكليني حين يكشف عن علم مخصوص للأئمة لم يوجد من يحمله إلا أقوام معينون. ولعلّ الكليني يقصد بالأقوام المعينين سكان فارس. الكليني، ج1، ص402. انظر أيضاً ما قاله ابن سليمان الحلي في المحتضر: الحلّي، عز الدين أبو محمد الحسن بن سليمان بن محمد (ق 9هـ/ 15م)، المحتضر، تح. سيد علي أشرف، انتشارات المكتبة الحيدرية، النجف، ط1، 1370هـ/ 1951م، ص269-

<sup>(3)</sup> جاء في المزمور الثمانين: «8 كُرْمَةً مِنْ مِصْرَ نَقَلَّتَ. طَرَدْتَ أَمَمًا وَغَرَسْتَهَا. 9 هَيَّأْتَ قَدَّامَهَا فَأَصَّلَتُ أُصُولَهَا فَمَلاَّتِ الأَرْضَ. 10 غَطَّى الْجِبَالَ ظِلُّهَا، وَأَغْصَانُهَا أَرْزَ اللهِ. 11 مَدَّتُ قُضْبَانَهَا إِلَى الْبُحْرِ، وَإِلَى النَّهْرِ فُرُوعَهَا. 12 فَلِمَاذَا هَدَمْتَ جُدْرَانَهَا فَيَقْطِفَهَا كُلُّ عَابِرِي الطَّرِيقِ؟ 13 يُفْسِدُهَا الْخِنْزِيرُ مِنَ الْوَعْرِ، وَيَرْعَاهَا وَحْشُ الْبَرِّيَّةِ. 14 يَا إِلهَ كُلُّ عَابِرِي الطَّلِيقِ؟ 13 يُفْسِدُهَا الْخِنْزِيرُ مِنَ الْوَعْرِ، وَيَرْعَاهَا وَحْشُ الْبَرِّيَّةِ. 14 يَا إِلهَ الْجُنُودِ، ارْجِعَنَّ. اطَّلِعْ مِنَ السَّمَاءِ وَانْظُرْ وَتَعَهَّدْ هذِهِ الْكَرْمَةَ، 15 وَالْغَرْسَ الَّذِي غَرَسَتُهُ يَمِينُكَ، وَالابْنَ الَّذِي اخْتَرْتُهُ لِنَفْسِكَ. 16 هِي مَحْرُوقَةٌ بِنَارٍ، مَقْطُوعَةٌ. مِنِ النَّهَارِ وَجْهِكَ يَبِيدُونَ». انظر مثلاً: العهد القديم، المزامير: 80: 8–16؛ وانظر أيضاً دلالات الكرمة في تفسير كلارك:

وتتحدّد الخطيئة بمعنيين هما رفض آدم وحواء المكانة التي تحتلّها أرواح محمد وآله وعدم القبول بها، أو حسدهم على هذه المكانة التي يَحظُون بها عند الله ورغبتهما في الحصول عليها. وعلى الرغم من أنّ المعنيين قد يتصلان في رفض ما عليه أهل العصمة عند الشيعة، فإنّ للفرق بينهما أهميّة تتمثّل في التأصيل التاريخي للعداء لأهل البيت سواء بالسعي إلى ادعاء مكانتهم أم برفضها، ويبدو أنّ هذين الموقفين هما اللذان حضرا بقوّة في علاقة سائر طوائف المسلمين بالإماميّة، ومَن يقوم عندهم مقام الأئمّة، ولعلّ ذلك يظهر أساساً عند بني أمية الذين رفضوا مكانة آل البيت و «حقهم»، وعند بني العباس الذين «ادعوا» مكانة ليست مكانتهم.

تكمن الخطيئة في ما أضافته الإماميّة في حسد آدم منزلة آل البيت، واعتبار أنّهم الشّجرة، وهذا الاعتبار يجمع بين الذريّة والشّجرة جمعاً مجازياً؛ إذ يُقال عن امتداد النسب شجرة النسب، وكانت خطيئة آدم، في القرآن وعند أهل الكتاب، في الشّجرة فَجُعِلَ للشجرة في الأسطورة الدينية معنى سياسي اجتماعي هو آل البيت، وأشير إلى من يبغض الوصي، وهما أبو بكر وعمر اللذان حسداه، في ما يذكرانه، بآدم وحواء. وسنجد، وخصوصاً عند الإسماعيلية، تناظراً بين آدم وحواء أو الرجل والمرأة وبين الإمام وحجته، ولقد كان أبو بكر إماماً، وإن طعن في شرعيته، وكان عمر حجّة له في ما يُعدّه الشيعة اغتصاباً للخلافة (1).

# ج- قابيل وهابيل:

للإماميّة في هذه المرحلة ثلاث روايات عن قصّة قابيل وهابيل هي تأويل

Clarke, Adam, Clarke's Commentary Job, a Commentary and Critical Notes on the Holy Bible Old and New Testaments, Wesleyan Heritage Publications, 1998, Psa: 80:8.

ويمكن النظر أيضاً في: العهد القديم، إشعيا: 6: 13، 17: 6، 27: 11. العهد الجديد، رسالة بولس إلى أهل روما: 11: 17...

<sup>(1)</sup> انظر في هذا: ابن منصور اليمن، سرائر وأسرار النطقاء، ص49-50، 56، 60...

لما جاء في النصّ القرآني؛ أولاها مثالها ما جاء عند المسعودي في (أخبار الزمان) والشيخ الطوسي في (التبيان) والقمّي في تفسيره...<sup>(1)</sup>، وتكاد لا تخرج عمّا جاء عند أهل الكتاب وبعض نصوص أهل السنّة، ولذلك لن نعتني بها، وثانيتها تأويلٌ يقدّمه ابن منبّه، وثالثتها نجدها في تفسير العيّاشي.

# 1- يقول ابن منبّه في كتابه (التيجان):

«قال وهب: قال قوم من أمّة محمد ﷺ إنّ قابيل لم يقتل أخاه هابيل قتلاً مفنياً، ولكنه تناظر معه في الملكوت، وكان قابيل أبعد بالحجة في ذلك فقتله بالحجة. والغراب عندهم تأويل، ويحتجّون أن الأنبياء لا تقتل الأنبياء ولو كان ذلك لكان ذمّ بني إسرائيل بغير حقّ (2)، وإذا كانت الأنبياء تفعل ذلك فما بال غير الأنبياء، واحتجوا فقالوا: قال الله: ﴿مِنْ أَجِّلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَوَيِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ فَقالوا: قال الله: ﴿مِنْ أَجِّلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَوَيِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفَسُ إِن فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَما قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعاً ومن وَمَن أَحْياها فَكَانما قتل الناس جميعاً ومن من استدعى نفساً إلى الشرك فقتلها فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها ودعاها إلى الإيمان فأحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً، فكان قتل ابن آدم لأخيه بالحجة لا بالقوة، لأنّه لم يقتل نبيّ نبيّاً» (3).

ومن القرائن على أنّ هذا النصّ يعبّر عمّا كان متداولاً بين الأوساط الشيعيّة أنّه، أوّلاً، منسوب إليهم ضمن عبارة قوم من أمّة محمّد، وهي عبارة تدلّ على آل البيت، وأنّه، ثانياً، مشدود إلى فكرة عصمة الأنبياء وهي من

<sup>(1)</sup> المسعودي، أخبار الزمان، ص74. الطوسي، التبيان، ج3، ص495 وما بعدها. القمّي، تفسير القمّي، ج1، ص166 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> في النسخة التي بين أيدينا جاءت العبارة كما يأتي: "ويحتجون أن الأنبياء لا تقتل الأنبياء ولو كان ذلك لما ذم بني إسرائيل بغير حقّ». والعبارة غامضة وغيرناها بما رأيناه أسلم.

<sup>(3)</sup> ابن منبّه، التيجان، ج1، ص25.

الأفكار الأولى في المذهب الشيعي لأهميّته في تأكيد عصمة الأئمّة من وراء الأنبياء، وأنّه، ثالثاً، يقرن بين الإيمان والحياة، وبين الشرك والموت، وهو أمر ذو حضور ضعيف عند أهل السنّة (1).

لا يكشف نصّ ابن منبّه عن حكاية الصراع، وإنما يصفها وصفاً، وقد يعود ذلك إلى أنّه يستعيد الرواية السنيّة من حيث الأحداث، ثمّ يقدّم التأويل الإمامي لها من حيث الدلالة، على الرغم من أنّ أحداث الحكاية الإماميّة تختلف عن الأحداث في الحكاية السنيّة. ومهما يكن الأمر فإنّ هذا السكوت ليس سكوتاً سلبيّاً؛ بل سكوت ينتج حكاية أخرى غير الحكاية التوراتية والحكاية القرآنيّة؛ ذلك أنّ المناظرة إذ تتمّ في الملكوت، وإذ تنتهي بأنّ حجّة قابيل أن المناظرة إذ تتمّ في الملكوت، وإذ تنتهي بأنّ حجّة قابيل أبعد من حجّة هابيل، وبأن قابيل يقتل هابيل بالحجّة، تكشف عن مصير للأخوين مغاير للمصير الذي ترويه القصص. فالمناظرة في الملكوت تحتمل معنى أنّها تمّت في السموات قبل هبوط آدم إلى الأرض، أو قبل خلقه على أساس أنّ المناظرة يمكن أن تكون قد تمّت في عالم الأرواح لا عالم الأجساد، أو أنّ المناظرة تمّت حول الملك؛ أي حول الوصيّة بما تعنيه الوصيّة من سلطان ديني ودنيويّ، وهو ما يقرّب هذا النصّ من تأويل العيّاشي الذي سنراه في النقطة الثانية، وهذا الاحتمال يضع فكرة انتصار قابيل على

<sup>(1)</sup> نجد في تفسير الطبري للآية 122 من سورة الأنعام وهي قوله: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتُمّا فَأَخْيَيْنَهُ وَجَمَلْنَا لَهُ نُولًا يَمْشِي بِوِ فِ النّاسِ كَمَن مَّلُهُ فِي الظّلُمُنَ لِيَّا بِمِعَادِج مِنْهَا كَنْ اللّهُ فَرَا يَمْشِي بِو النّاسِ كَمَن مَّلُهُ فِي الظّلُمُنِ لَيْكَ اللّهِ عَلَى الربط بين كَذَالِكَ زُيِنَ لِلكَفِينَ مَا كَانُوا يَمْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: 122] ما يدلّ على الربط بين الحياة والهداية، والكفر والموت. الطبري، تفسير الطبري، تح. الشاكرين، ج12، ص88-88. وترجع بعض الكتب هذا التأويل إلى ابن عبّاس من طريق، وإلى محمد بن كعب القرظي من طريق آخر، ولكن الطبري لا يعتني بإيراد الطريقين، وإنّما يكتفي بتوثيق في من نزلت الآيتان، ولعلّ هذا يدلّ على عدم خطورة الربط بين الحياة والهداية والموت والضلالة عند أهل السنّة بعكس واقع الأمر عند الإماميّة، كما رأينا ذلك عند الكليني، انظر: الكليني، ج2، ص5. المازندراني، شرح أصول الكافي، ج8، ص11 وما بعدها.

هابيل في محل قَلِقٍ؛ إذ سيعني انتصارُه في المناظرة أنّه الوصيّ بعد آدم، وأن قابيل رمز للخير، وهو ما يقلب ما جاء عن العهد القديم والعهد الأخير رأساً على عقب، إلا أن تكون عبارة «أبعد بالحجّة» تعني أبعد عن الحقّ لا أوغل فيه وأصدق.

وليس الصراع بين الأخوين، من خلال هذا التأويل، صراعاً اجتماعياً كما رأينا مع أهل السنة، وإنّما هو صراع يستند أساساً إلى المجال الديني-السياسي؛ لأنه يقوم على فاعليّتين؛ الأولى فاعليّة الجدال والاحتجاج، ولا يبيّن النصّ موضوع الجدال والاحتجاج، والثانية فاعليّة ما جاء ردّ فعل على نتيجة الجدال والاحتجاج، وبيّن أنّنا مع ابن منبّه في زمن الصراع السياسي المذهبي الذي كان فيه الجدال بين مختلف الفرق الإسلاميّة مظهراً من مظاهره، وقد انتهى هذا الصراع في المستوى الفكري بانتصار القول إنّ الحكم لآل البيت لا لغيرهم، وفي المستوى السياسي العسكري بانتصار الدعوة العبّاسيّة على الدولة الأمويّة. فهل كان هذا القول، الذي يتردّد بين الأوساط الشيعيّة، جزءاً من الحرب الإعلاميّة النفسيّة التي كانت دائرة بين الأوساط المعارضة للدولة الأمويّة من جهة، والأوساط التي تمثّل هذه الدولة من جهة أخرى؟

# 2- التأويل الأخير نجده عند العيّاشي في تفسيره؛ إذ يقول:

«فقلت: جعلت فداك إنّهم يزعمون أن قابيل إنما قتل هابيل لأنهما تغايرا على أختهما؟ فقال له: يا سليمان تقول هذا؟ أما تستحيي أن تروي هذا على نبي الله آدم؟ فقلت: جعلت فداك ففيم قتل قابيل هابيل؟ فقال: في الوصية، ثمّ قال لي: يا سليمان إنّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى آدم أن يدفع الوصية واسم الله الأعظم إلى هابيل، وكان قابيل أكبر منه، فبلغ ذلك قابيل فغضب فقال: أنا أولى بالكرامة والوصية، فأمرهما أن يقربا قرباناً بوحي من الله إليه ففعلا، فقبل الله قربان هابيل فحسده قابيل فقتله، فقلت: جعلت فداك فممّن تناسل ولد آدم هل كانت أنثى غير حواء وهل كان ذكر غير آدم؟

فقال: يا سليمان إن الله تبارك وتعالى رزق آدم من حواء قابيل وكان ذكرُ ولدِه من بعده هابيلَ، فلما أدرك قابيل ما يدرك الرجال أظهر الله جنية وأوحى إلى آدم أن يزوجها قابيل، ففعل ذلك آدم ورضي بها قابيل وقنع، فلما أدرك هابيل ما يدرك الرجال أظهر الله له حوراء، وأوحى الله إلى آدم أن يزوجها من هابيل، ففعل ذلك فقتل هابيل والحوراء حامل، فولدت الحوراء غلاماً فسماه آدم هبة الله، فأوحى الله إلى آدم أن ادفع إليه الوصية واسم الله الأعظم، وولدت حواء غلاماً فسماه آدم شيث بن آدم، فلما أدرك ما يدرك الرجال أهبط الله عوراء، وأوحى إلى آدم أن يزوجها من شيث بن آدم، ففعل فولدت الحوراء جارية فسماها آدم حورة، فلما أدركت الجارية زوج آدم حورة بنت شيث من هبة الله بن هابيل، فنسل آدم منهما، فمات هبة الله بن هابيل، فأوحى الله إلى آدم أن ادفع الوصية واسم الله الأعظم وما أظهرتك عليه من علم النبوة، وما علمتك من الأسماء إلى شيث بن آدم، فهذا حديثهم يا سليمان» (1).

ينقسم نصّ العيّاشي إلى قسمين واضحين، أوّلهما: يخصّ اقتتال الأخوين، وثانيهما: يجيب عن سؤال بداية النسل. وبقدر ما كان تعليل اقتتال الأخوين واضحاً، واصل القسم الثاني سؤالاً غير مصرّح به هو من أيّ أرومة انحدر الأنبياء والرسل والمصطفون من عباد الله، وهل يليق بالأطهار والمصطفين الأخيار أن يعود أصلهم إلى زواج المحارم؟ وعلى الرغم من أنّ السؤال غير المصرّح به منغرسٌ في التبرير المذهبي لبداية النسل، فإنّ سؤال السّائل المعلن يستكشف سرّاً من أسرار أحفاد باب مدينة العلم، فإذا كان الذّكرُ اللّولُ هو آدم، والأنثى الأولى هي حوّاء، وكان بدء النسل بهما يؤدّي إلى الطعن في طهارة النسل ذاته، فلا بُدّ من أنّ الأمر خلاف ذلك، ولا بدّ من أن الحقيقة، ذلك العلم الذي يُضَنُّ به على غير أهله، غير ما تعلنه أخبار العامّة.

<sup>(1)</sup> العيّاشي، تفسير العيّاشي، ج1، ص312.

تقوم الإجابة على اختلاق زوج ثانٍ غير الزوج الأوّل، وهذا الزوج الثاني مركّب من عالمين هما عالم الأرض وعالم السماء، أو عالم الأرض وعالم الحبنة، فزوجة هابيل قبل موته من الحور العين، وهن من الجنة، وزوجة ابنها من الجنة أيضاً، وهو ما يعني أنّنا أمام أبناء الجنة نسباً وحقيقة، في حين أنّ أبناء قابيل، الذين لم يقع الكشف عن كيفيّة تناسلهم، من الجنّ، وهذا ما يحدث التقابل بين الفريقين اللذين يتحدّدان بفريق من الجَنّةِ وفريق من الْجِنّةِ، وتربط نصوص الشيعة عموماً، إماميّة وإسماعيلية، بين المخالف السياسي أو النواصب والجنّ (1)، وتربط بين الأئمّة والطهارة التي تلتحق في المخيال الشعبي بالملائكة خصوصاً وعالم السماء عموماً.

يعيد النصّ، إذاً، تأويل حكاية قابيل وهابيل من خلال استبدال المرأة بالوصيّة، واستبدال المساواة بين بني آدم، التي تستند على وحدة الأبوين الأوّلين، بالمفاضلة بينهم، التي تتحدّد من خلال تمييز أصل الأئمّة عن أصل سائر الناس. وتلتقي بنصّ العيّاشي في هذا التأويل نصوص أخرى للشيخ الصدوق<sup>(2)</sup> ولليعقوبي<sup>(3)</sup>، وعلى الرغم من بعض الزيادة أحياناً فإنّ استراتيجيّة القصّ تتميّز عن خطاب أهل السنّة بتأكيد التميّز المذهبي والسياسي الإمامي.

### د- في البحث عن الحكاية:

تتردد نصوص أهل العصمة والعدالة في هذه المرحلة بين درجتين من الخطاب، شكّلت كلّ درجة خطوة جزئيّة نحو البحث عن حكاية الخلق الإنساني الأوّل، التي تخدم خصوصيّات خطاب صاحبها، وتستجيب للرهانات الدينيّة-السياسيّة والاجتماعيّة التي يندرج فيها. والدرجة الأولى هي

<sup>(1)</sup> انظر على سبيل المثال: الخصيبي، الهداية الكبرى، ص78 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص19. الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص213.

<sup>(3)</sup> اليعقوبي، ج1، ص6-7.

الدرجة التي يمثّلها صاحب البصائر والتفسير المنسوب إلى الإمام العسكري، والتي يبدو أنّها كانت حاضرة بشكل قويّ ما اضطرّ ابن منبّه في (التيجان) إلى أن يشير إليها من خلال إيراده تأويل بعض الشيعة الإماميّة لحكاية قابيل وهابيل. والدرجة الثانية هي تلك التي يمثّلها العيّاشي والقمّي والطوسي في تفاسيرهم واليعقوبي والمسعودي في تواريخهم.

وتقوم الدرجة الأولى من الخطاب على إدراج ما يشير إلى التميّز المذهبي السياسي في كامل مفاصل الحكاية ومياثمها، فيحضر نور الأئمّة، وفرادة طينتهم وطينة شيعتهم عند الحديث عن طينة آدم وخلقه، ويحضر علم محمّد وآل محمّد باعتباره الشّجرة التي نهى الله آدم وحوّاء عن أكلها، ويُؤوّل الأكل هنا على أنّه النظر إليها بعين الحسد والطمع في نيل درجة أصحابها، وتحضر الوصيّة وكتمانها باعتبارها السبب الحقيقي للصراع بين قابيل وهابيل.

وتتحقّق قيمة خطاب هذه الدرجة في ما «يدّعيه» من كشفٍ لما يجهله سائر الناس، وتصحيح لما أخطؤوا فيه. وهذا يعني أنّنا أمام محاولة لإعادة كتابة ما تمّ تدوينه في القرن الثاني للهجرة في الحركة العلميّة التي عُرفت بحركة تدوين العلم وتبويبه، وهو ما يعني بالنسبة إلينا أنّ الوعي بضرورة تأكيد فرادة المذهب، أو ما سمّاه الجابري بـ «ترسيم المعارضة»، بدأ في النصف الأوّل من القرن الثالث؛ أي بعد بداية حركة تدوين العلم بنصف قرن تقريباً، وهو ما يعني أيضاً أنّ هذا الوعي هو الذي أطّر عمليّة البحث عن قصّة آدم، وأن المدى الزمني لذلك البحث هو المدى الزمني لذلك الوعي.

غير أنّ هذا الوعي بضرورة تأكيد فرادة المذهب الذي تعبّر عنه الدرجة الأولى قد رافقه وعي آخر هو الوعي بحدود البحث عن تلك الفرادة، الذي نراه بوضوح في تفسير العيّاشي وأضرابه وتاريخ المسعودي واليعقوبي؛ ذلك أنّ استعادة الأخبار السنيّة أو الكتابيّة والاكتفاء بها أحياناً وعدم إدراج ما جاء من مياثم ذات خصوصيّة مذهبيّة أحياناً أخرى لا ينمّ عن التقيّة فحسب، ولاسيما أنّ الإطار الثقافي العامّ لا يشجّع عليها لعدم وجود ما يوجبها،

وإنّما ينمّ عن اعتبار ما جاء عنهم بمثابة شروط القول في حكاية آدم أو الحدود السرديّة التي لا يمكن الخروج عنها؛ لأنها شروط وحدود تجد أصلها وقوّتها في النصّ المشترك الذي تقوم عليه الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة، وهو الخطاب القرآني خصوصاً، والتراث الكتابي عموماً.

ويمكن أن نرصد مَعْلَمَيْنِ في سياق بحث النص الإمامي عن حكاية جامعة لآدم وحوّاء. يظهر المعلم الأوّل في غياب الحديث عن الجنّ وصراعاتهم قبل آدم؛ إذ نجد الفرات الكوفي يشير إلى خلاء الأرض قبل خلق آدم، ويلغي هذا الخلاء ما جاء عند أهل السنّة منذ القرن الثاني عند ابن منبّه ومقاتل بن سليمان من أنّ الأرض كانت عامرة بالجن الذين كانوا الأمة الثالثة قبل أن يخلق آدم فيها. وعلى الرغم من أنّنا سنجد عند بعض الشيعة مثل الطوسي حديثاً عن الجن وحروبهم ضدّ الملائكة قبل آدم، لا يكشف السياق العامّ الذي جاء فيه عن خصوصيّة في الخطاب الإمامي بقدر ما هو استعادة لحكاية أهل السنّة كما جاءت عند الطبري. أمّا ما أورده الصدوق في الخلل الشرائع)(1) فليس إلا تعليلاً لاعتراض الملائكة على خلق آدم، وليس إخباراً عمّا كان في الأرض قبله. ويبدو أن غياب هذه المرحلة من الحكاية راجع إلى التأثير الذي يمارسه النصّ الكتابي على من يتصدّى لرواية حكاية الزوج الإنساني الأوّل، وهو ما يعني أنّ التراث المسيحي-اليهودي مشرب من مشارب الحكاية عند الإماميّة في هذه المرحلة (2). ويتدعّم حضور هذا من مشارب الحكاية عند الإماميّة في هذه المرحلة (2). ويتدعّم حضور هذا

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص105.

<sup>(2)</sup> يمكن في الحقيقة أن نقيم مقارنات عديدة تثبت التقارب في البنية السطحيّة والعميقة بين التراث المسيحي اليهودي والمذهب الإمامي، ونذكر هنا، على سبيل المثال، التقارب الكبير بين شخصيّة المسيح وشخصيّة الحسين بن علي، سواء من خلال ما عاشاه من آلام ومحن أم من خلال علاقة المؤمنين بهما، فكما ودّع المسيح أنصاره في العشاء الأخير بأن أطعمهم رمزيّاً خبزاً هو جسده، وسقاهم خمراً هو دمه، كذلك يأكل الإمامي من طين قبر الحسين ليردّ وجعاً أو للتبرّك وطين قبر الحسين هو لحمه. انظر: ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمّد القمّى المعروف بالشيخ الأقدم (ت =

المشرب من خلال مكانة آدم في ميثم قابيل وهابيل، فقد استعاد النص الإمامي الحكاية التوراتيّة، ولكنّه حوّل مُحَاوِرَ قابيل الذي هو الربّ في التوراة إلى آدم، وأُسْتُبْدِلَ صوت الربّ الذي لعن الأرض؛ لأنها شربت من دم هابيل، بصوت من السماء يلعن قابيل والأرض...

أمّا المعلم الثاني، الذي يمكن رصده في سياق البحث عن حكاية آدم، فيظهر في الحضور متفاوت القوّة في نصوص الإماميّة لميثم نور محمّد والأئمّة. ويجد هذا الميثم في التصوّر الكتابي ما يَدْعَمُهُ إذ يَحْضُرُ رَمْزَا النّورِ والأئمّة. ويجد هذا الميثم في التصوّر الكتابي ما يَدْعَمُهُ إذ يَحْضُرُ رَمْزَا النّوري والظلمة في سياق حكاية خلق الكون والإنسان اليهوديّة (1)، غير أن التركيز عليه وتقديمه في إطار تقابل صميم بين السماء والأرض والخير والشرّ من ناحية، واعتباره العامل الأساسي لتصنيف أطراف الصراع على الأرض بين الشيعة والنواصب من ناحية أخرى، يلتقي برؤية للخلق تأسّست عليها الأسطورة الدينيّة الفارسية (2)، وهو ما يثير السؤال عن إمكان التثاقف بين القول الإمامي والقول الفارسي المانوي من قبل أن تترجم أشهر النصوص الغنّوصيّة، وتشرح في القرنين الثالث والرابع، ولاسيما أنّ المذهب الإمامي قد وجد في الفرس والموالي ملاذاً.

<sup>= 368</sup>هـ/ 978م)، كامل الزيارات، تح. الشيخ جواد القيّومي، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط1، 1417هـ، ص479. البرقي، ج2، ص500. الكليني، الكافي، ج4، ص588 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> يقول جينزبرغ: "ومع ذلك لم يحدث خلق العالم إلا بعد أن طرد الربّ حاكم الظلام بقوله: "تقهقر". هكذا قال الربّ له: "لأنني أرغب في خلق العالم بواسطة النور". وحالاً بعد أن صنع النور نشأ الظلام فالنور يحكم في السماء، والظلام على الأرض". جينزبرغ، أساطير اليهود، ج1، ص31. انظر أيضاً قبل ذلك ص27. انظر أيضاً: العهد القديم، سفر التكوين، 1: 4-5؛ و16-18.

Rutherford, The forgotten books of Eden, N. Y., Alpha House, 1926, p. 11 et suite.

<sup>(2)</sup> الكوفي، (م.س)، ص186. الكليني، الكافي، ج2، ص5.

شهدت المرحلة الأولى من حكاية آدم عند الإمامية سعياً دون توفيق إلى صياغة حكاية جامعة تتناول كل ميائم الحكاية في تسلسل واسترسال، وقد يعود عدم التوفيق هذا إلى أن المحدّث أو المفسّر أو الراوي عموماً كان مشغولاً بتنزيل الصراع السياسي الديني ضمن الفضاء القصصي التخييلي، وكان مشدوداً إلى رسم عالم من الرموز يساعد المنافح والمجادل على البقاء ضمن الإطار المرجعي للجدل، وهو النصّ الديني، في مرحلة أولى، وعلى احتكاره وسحبه من الخصم في مرحلة ثانية. لقد كان الحديث عن نشأة الخلق الأوّل في الوقت نفسه حديثاً عن نشأة التوجّه الشيعي، وبعبارة أخرى، لقد كان الصراع السياسي المذهبي ورهاناته هو البنية العميقة التي حدّدت مجال العبارة، سرداً ورمزاً، في حكاية آدم وحوّاء.

## 1-2- تحويل الحكاية وتأويلها:

تتميّز المرحلة الثانية من حكاية آدم عند الإماميّة بما ظهر على أغلب مياثمها من تحويرات وتحويلات، وبما تجمّع من عناصر تأويل مخصوص قد تكون تسلّلت إلى الحكاية من أدبيّات عرفانيّة وجدت عند بعض أعلام المذهب ما يساعدها على صناعة رؤية خاصّة للحكاية.

وعند العودة إلى أقطاب القرن السادس والقرون التي تليه، يكاد لا يظهر تحويل الحكاية مكتملاً إلا عند قطب الدين الراوندي، وتأويلها بيّناً إلا عند ابن ميثم البحراني. وعلى الرغم من أنّهما يشتركان في فعل الإضافة إلى ما وصل إليهما من مياثم عن آدم إلّا أنّهما يختلفان جوهريّاً في نوع هذه الإضافة، وإن لم يخرجا بها عن النسق العقائدي المذهبي الذي يؤطّر الحكاية.

تمثّل هذه المرحلة اختباراً لا لفاعليّة النصّ الديني الموروث في صياغة نصّ سردي متكامل كما رأينا ذلك عند الثعلبي والكسائي من أهل السنّة فحسب، بل هي اختبار نظري أيضاً لمدى قوّة فاعليّة المذهب ونسقه الذي اكتمل أو كاد في تأويل النص الديني الموروث، سواء جاء هذا التأويل بالإفصاح والبيان والتفسير أم بالسكوت والتعمية.

### • قطب الدين الراوندي:

يتميّز نص قطب الدين الراوندي بأنّه أوّل كتاب قصد به صاحبه جمع قصص الأنبياء، شأن نصّ (عرائس المجالس) للثعلبي، فهو من هذه الزاوية فرصة لاختبار التوازن بين القول السني والقول الشيعي على اختلافهما، وهما القولان اللذان يعودان في ظاهر الخطاب إلى النصّ الإسلامي المشترك القرآن و"السنّة». وقد استعاد قطب الدين الراوندي أغلب مياثم حكاية آدم، غير أنّ تعامله معها يختلف عن تعامل أهل الشيعة الذين سبقوه، ويظهر ذلك من خلال ما صرّح به نصّه، ونعني به ميثم طينة آدم، ومن خلال ما سكت عنه، ونعني به ميثم الخطيئة.

# أ- في طينة آدم:

يختلف تعامل الراوندي مع خبر طينة آدم نسبياً عن الطريقة التي تعاملت بها معها المرحلة الأولى، فإذا كانت المرحلة الأولى قد ركّزت على أمرين أساسيّين، أوّلهما: المقارنة بين طينة الموالي وطينة المعادي، وثانيهما: تأكيد طهارة الأئمّة من الطين ذاته ببيان أن أصل عنصرهم النور، فقد تميّز نصّ الراوندي بإخراج ميثم الطين من الرؤية الجبرية إلى الرؤية الاعتزاليّة التي بدت حاضرة بقوّة في الفضاء الشيعي. يقول قطب الدين الراوندي:

«عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه قال: إنّ الله تعالى خلق آدم صلوات الله عليه من أديم الأرض، فمنه السّباخ والمالح والطّيب، ومن ذرّيته الصّالح والطّالح، وقال: إنّ الله تعالى لمّا خلق آدم صلوات الله عليه ونفخ فيه من روحه نهض ليقوم، فقال الله تعالى: ﴿ فُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ [الأنبياء: 37] (1)، وهذا علامة للملائكة أنّ من أولاد آدم عليه السّلام من يصير بفعله صالحاً،

<sup>(1)</sup> الأنبياء 21: 37؛ ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَجُولًا﴾ [الإسراء: 11]. وفي النصّ (وخلق الإنسان عجولاً).

ومنهم من يكون طالحاً بفعله، لا أنّ من خلق من الطّيب لا يقدر على القبيح، ولا أنّ من خلق من السّبخة لا يقدر على الفعل الحسن» (1).

ويلتقي تأكيد مسؤوليّة الإنسان عن أفعاله بتنزيه الملائكة عن العصيان من خلال جمع طينة آدم عبر محاولات جمع طينة آدم الأربعة، فقد رُوي:

«عن أبي عبد الله الصادق ـج قال: إن القبضة التي قبضها الله تعالى من الطين الذي خلق آدم صلوات الله عليه منه أرسل الله إليها جبرائيل أن يأخذ منها إن شاء، فقالت الأرض: أعوذ بالله أن تأخذ مني شيئاً فرجع فقال: يا رب تعوّنت بك. فأرسل الله تعالى إليها إسرافيل وخيره، فقالت مثل ذلك، فرجع فأرسل الله إليها ميكائيل وخيره أيضاً فقالت مثل ذلك، فرجع فأرسل الله إليها ملك الموت، فأمره على الحتم، فتعونت بالله أن يأخذ منها، فقال ملك الموت: وأنا أعوذ بالله أن أرجع إليه حتى آخذ منك قبضة» (2).

وعلى الرغم من أنّ هذا الخبر الخاص بجمع طينة آدم يُورَدُ لخدمته للمذهب؛ أي لإفصاحه عن أساس من أسس القول الإمامي وهو تنزيه الملائكة، فإنّ الراوندي يورِدُ خبراً آخر عن طينة آدم يحتاج إلى التنبيه إليه. يقول الراوندي:

«فقالت الملائكة: ﴿لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا اللَّهُ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ الْمَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ الْمُكِيمُ ﴾ [البَقَرَة: 32]، فقال للملائكة: ﴿إِنِّي خَلِقٌ بَشَكُرًا مِن صَلْمَنلِ

<sup>(1)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص44.

<sup>(2)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص45. انظر كذلك السيد ابن طاووس، الذي يجعل تراجع الملكين الأوّل والثاني عن تنفيذ أمر ربهما عائداً إلى أمر الله لهما بذلك؛ لأنّ الأرض قد تضرّعت له وسألته أن لا يرفع منها ما يكون لجهنّم فيه نصيب، ويرجع هذا إلى «صحف إدريس»، التي يذكر أنّه وجدها في «خزانة كتب مشهد مولانا أمير المؤمنين (علي بن أبي طالب عليها)». ولم نجد ما ذكره في كتاب (أسرار أخنوخ). انظر: ابن طاووس، السيد أبو القاسم رضي الدين علي بن موسى الحلّي (ت664هـ/ 1266م)، سعد السعود، طبعة أمير، منشورات الرضي، قم، 1363، ص33.

يثير هذا النص ثلاث قضايا تتعلّق بتعامل أهل العصمة والعدالة مع حكاية آدم عموماً وميثم طينة آدم خصوصاً؛ أولاها: تتعلّق بتأويلهم بعض الآيات التي جاءت في آدم بإقامة نوع من الترابط بينها وفق خطّة سرديّة ضمنيّة، ولذلك جاءت في هذا النص آيتا سورة الحجر منسجمتين مع آية البقرة، على الرغم من أنّهما تأتيان في الكتاب وفي ترتيب النزول متباعدتين (2)، والداعي إلى ذلك أنّ الراوي يحرص على إقامة منطق في القصّ يستجيب للخطّة التي حُدّدت قبل عمليّة القصّ ذاتها، وهي خطّة مشدودة إلى مقرّرات المذهب ومضامينه كما يُلاَحظُ ذلك من تبرئة الملائكة من العصيان أو من معرفتهم بالغيب... ثانيتها: تظهر في تعليل الراوي للفعل الإلهي القاضي بأن يكون الملائكة خاضعين للإنسان، ولا يُرْجِعُ الراوي الخضوع إلى القضية الكلاميّة الملائكة خاضعين للإنسان، ولا يُرْجِعُ الراوي الخضوع إلى القضية الكلاميّة الأثيرة عند الشيعة، وهي أفضليّة آدم على الملائكة، وإنّما يرجعها إلى مسألة تغيير حال الملائكة، وضرورة إقامة الحجّة عليهم «عذراً أو نذراً»، وما حال

<sup>(1)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص43.

<sup>(2)</sup> تأتي الآية الأولى في سورة البقرة وهي السورة الثانية في ترتيب المصحف، وتأتي الآية الثانية في سورتي الحجر وص وسورة الحجر هي السورة 15 وسورة ص هي السورة 38. أما في ترتيب النزول فإن سورة البقرة مدنية والسورتان الأخريان مكيّتان. انظر السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تح. سعيد المندوب، ط1، دار الفكر، لبنان، 1416هـ/ 1996م، ج1، ص76؛ الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله (745-794هـ/ 1344-1392م)، البرهان في علوم القرآن، تح. محمد أبو الفضل إبراهيم، ط1، دار إحياء الكتب العربية، 1376هـ/ 1957م، ج1، ص163.

الملائكة التي تتغيّر إلا حال المتبوع يتحوّل إلى تابع والحاكم إلى محكوم، وهو ما يعني أنّ المعنى الذي يقدّمه الراوي للسّجود هو عينه المعنى الذي يعطيه أهل السنّة له وهو التبعيّة السياسيّة، ما قد يحيل إلى العالم الأسطوري ومخلوقاته قبل وجود آدم. وتظهر القضيّة الثالثة فيما جاء عليه الخبر ظاهريّاً من بتر ونقص؛ ذلك أنّ الخبر في رأي المحقّق لم يكن كاملاً، وهو يرى أنّ تمامه موجود في (بحار الأنوار) للمجلسي منسوباً إلى تفسير على بن إبراهيم القمّى (ت 329هـ/ 941م):

«قال: وكان ذلك من الله تقدمة في آدم قبل أن يخلقه واحتجاجاً منه عليهم، قال: فاغترف ربّنا تبارك وتعالى غرفة بيمينه من الماء العذب الفرات –وكلتا يديه يمين – فصلصلها في كفه فجمدت، فقال لها: منك أخلق النبيين والمرسلين، وعبادي الصالحين، والأئمة المهتدين، والدعاة إلى الجنة وأتباعهم إلى يوم الدين ولا أبالي، ولا أسأل عمّا أفعل وهم يُسألون. ثم اغترف غرفة أخرى من الماء المالح الأجاج فصلصلها في كفه فجمدت ثم قال لها: منك أخلق الجبارين، والفراعنة، والعتاة، وإخوان الشياطين، والدعاة إلى النار إلى يوم القيامة وأشياعهم ولا أبالي، ولا أسأل عما أفعل وهم يُسألون. قال: وشرط في ذلك البداء (1) فيهم، ولم يشترط في

<sup>(1)</sup> نظرية البداء من النظريّات المهمّة عند الإماميّة. انظر الشيخ المفيد، تفسير القرآن المجيد، تح. السيد محمد على أيازي، ط1، مؤسسة بوستان كتاب، قم، إيران، 444هـ ق/1382هـ ش، ص454. ويلخّصها أحد علماء الإماميّة المعاصرين وهو محسن الخزّاري انظر الخزاري محسن، بداية المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية، ط5، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، إيران، 1418هـ، ص193؛ انظر أيضاً الفيض الكاشاني، الوافي، حقّقه وصحّحه وعلّق عليه وقابله مع الأصل ضياء الدين الحسيني «العلامة» الأصفهاني، ط1، مكتبة الإمام أمير المؤمنين علي العامة، أصفهان، 1406هـ، ج1، ص507 وما بعدها؛ الملكي الشيخ محمد باقر، توحيد الإمامية، ط1، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، مؤسسة الطباعة والنشر، =

أصحاب اليمين البداء، ثمّ خلط الماءين جميعاً في كفّه فصلصلهما، ثم كفأهما قدام عرشه وهما سلالة من طين» (1).

وبين خبر الراوندي المبتور وخبر علي بن إبراهيم القمي التام اختلافات بيّنة، أوّلها، أن الراوندي أسند فعل جمع طينة آدم إلى الملك الذي أمره الله أن يغترف غرفة بيده، ثمّ استمرّ الخبر عنده بحيث لا يُفهم من شكّل الطينة، ومن جبل آدم المَلَكُ أم الخالقُ.

وثانيها: أنّ خبر الراوندي لا يفصّل مَنْ خُلِقَ من الطينة تلك، وكان يمكن أن نقبل بسكوته هنا لو أنّه فصّل ذلك في خبر آخر إلا أنّ السكوت هنا سكوت تامّ، وكأنّه يرفض أن يستعيد خبر طينة الموالي وطينة المعادي الذي حضر بوضوح في المرحلة الأولى (2)، وبيّن أن غياب هذا الخبر يعود إلى مناقضته للخبر الذي ذكرناه منذ قليل، والذي يحضر فيه القول القدري الاعتزالي بوضوح.

وثالثها يتعلّق بالسياق الذي اندرج فيه الخبر عند الراوندي من جهة، وعند القمّي من جهة أخرى؛ فقد جاء خبر الراوندي ضمن سياق الخطاب القصصي، وهو سرد للمرحلة التي ستمهّد لأن يكون آدم خليفة في الأرض؛ أي إنّها مرحلة تغيير السلطان على الأرض من الجن والشياطين والنسناس إلى آدم، ولذلك جاء الخبر مختصِراً من ناحية طينة الموالي والمعادي، ومفصّلاً من ناحية ما سيطلب من الملائكة، وهو الطاعة لأمر الله في اختياره آدم خليفة في الأرض، تمهيداً لفرض طاعته على سائر الموجودات. فالسياق

<sup>= (</sup>د.ت)، ص394؛ الحيدري كمال، علم الإمام، تقرير الشيخ علي حمود العبادي، ط1، دار فراقد للطباعة والنشر، 1429هـ/ 2008م، ص318.

<sup>(1)</sup> القمّي علي بن إبراهيم (ت 329هـ/ 941م)، تفسير القمّي، تصحيح وتع. وتقديم السيد طيب الموسوي الجزائري، ط3، مؤسّسة دار الكتاب للطباعة والنشر، قم، إيران، 1404هـ، ج1، ص37 وما بعدها؛ المجلسي، بحار الأنوار، ج5، ص238.

<sup>(2)</sup> لا يخلو نصّ الراوندي من الإشارة إلى الموالي والمعادي، ولكنّها ليست مرتبطة بالعنصر الذي خلقا منه. الراوندي، ص42 وما بعدها.

هنا سياق الحكاية، وهو ما يعني أنّ الخبر عند الراوندي لم يكن مبتوراً كما لاحظ ذلك محقق الكتاب؛ بل كان منسجماً مع الخطّة السرديّة التي يسير عليها نص الراوندي. أمّا خبر القمّي فيأتي في سياق تفسير آيات سورة البقرة، ولذلك تعرّض في مرحلته الأولى إلى تغيير سلطان الأرض من الجنّ والشياطين والنسناس إلى آدم، شرحاً وتفسيراً لما صدر عن الملائكة من «اعتراض»، ثمّ اتجه، في مرحلته الثانية، إلى خلق آدم وطينته تمهيداً لتفسير باقي آيات سورة البقرة التي تتناول معرفة آدم بالأسماء والخطيئة.

وتكمن أهميّة هذه الاختلافات في وعي الراوندي بما في نصوص سابقيه من حرج وجب العمل على رفعه، ولئن كان الحرج في ميثم الطين هيّناً نسبيّاً؛ إذ لا يتعارض مع المعلوم من المذهب ضرورةً فإنّ الحرج في ميثم الخطيئة أعمق.

# ب- في الخطيئة:

بين مرحلة خلق آدم، التي امتدّت على أربعة أخبار (1-4)، ومرحلة هبوط آدم إلى الأرض وتعرّفه إلى مناسك الحجّ، وتمتدّ على تسعة عشر خبراً (من الخبر 2 إلى الخبر 20)... يعرض القطب الراوندي مجموعة من الأخبار تقوم بوظيفة الإجابة الصامتة على ميثم الغواية والخطيئة والتوبة. وتظهر الغواية من خلال إيراد خبرين عن إبليس (6 و7)(1)، والخطيئة من خلال حديثين عن الشجرة (8 و9)(2)، أمّا التوبة فنراها من خلال خبرين يتعلّقان بأشباح أصحاب الكساء (10و11)(3).

<sup>(1)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص46. الراوندي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تح. السيد عبد اللطيف الكوهكمري، مكتبة آية الله المرعشي العامة، قم، 1406، ج2، ص233. الطبرسي، تفسير مجمع البيان، تح. وتع. لجنة من العلماء والمحققين الاختصاصيين، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 163هـ/ 1995م، ج1، ص163.

<sup>(2)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص47.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص48.

ولا تكمن قيمة هذه الأخبار في ما تضيفه؛ فهي لا توفّر إضافة تُذكر إلى ما أوردته المرحلة الأولى بخصوص الغواية والخطيئة والتوبة، ولا تكمن أهميّتها أيضاً في تقديم إجابات على قضايا مذهبيّة، فهي لا تعالج مسائل كلاميّة إلا ضمناً (1)، وإنّما تكمن قيمة هذه الأخبار في إبعاد قضايا أخرى والعمل على نسيانها لا من خلال السكوت عنها وطمس حضورها؛ بل من خلال تحويل وجهتها وإعادة صياغتها، وهو ما نراه يقوم به أيضاً في شرحه لد (نهج البلاغة) (2). ونعني بهذه القضايا التي يُراد إبعادها ونسيانها ما عبر عنه النصّ الديني (قرآناً وسنة وخطباً) من علاقة إبليس بالملائكة، ومن كيفيّة غوايته لآدم وعلاقته بالملائكة، ومن وقوع آدم في حبائله، وطرده من الجنّة، وما يثيره ذلك من مسألة عصمته وعزمه، وما يتعلّق بغضب الله عليه، وما يطرحه من توبته عليه ودواعيها. لقد عوّض الإخبار عن إبليس والشجرة وأصحاب الكساء مياثم ثابتة في النصّ الأسطوري الموروث (3).

ولم يكن الراوندي بدعاً في فعله هذا في القرون الأربعة التي تهمّنا،

<sup>(1)</sup> انظر في المعالجة الكلاميّة لبعض ما يثيره ميثم الخطيئة من قضايا: الشريف المرتضى، رسائل الشريف المرتضى، تقديم السيّد أحمد الحسيني، مطبعة سيّد الشهداء، قم، ج1، ص111، وج2، ص159. العلّامة الحلّي، أجوبة المسائل المهنائيّة، الخيام، قم، 1401، ص55.... وانظر كذلك التأويل الذي يكون به آدم معصوماً على الرغم من خطيئته: الطبرسي، تفسير مجمع البيان، ج1، ص168 وما بعدها، وص 171، وج4، ص140. ابن شهر آشوب، رشيد الدين أبو جعفر محمّد بن علي بن أبي الجيش المازندراني (489–588ه/ 1905–1911م)، متشابه القرآن ومختلفه، چاپخانه شركت سهامي طبع كتاب، 1328، ج1، ص115 وما بعدها. الحلي، ابن إدريس، إكمال النقصان من تفسير منتخب التبيان، ص166.

<sup>(2)</sup> الراوندي، منهاج البراعة، ج1، ص81. انظر هذا السكوت أيضاً عند: الطبرسي، تفسير جوامع الجامع، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ط1، 1418هـ، ج1، ص93 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> سيواصل السيّد ابن طاووس هذه الاستراتيجية في التعامل مع المياثم التي توقع المذهب في الحرج. ابن طاووس، "سعد السعود، ص36.

وهي القرون الخامس والسادس والسابع والثامن، فقد سعى مفسّرو الشيعة ومحدّثوهم وإخباريّوهم إلى السكوت عن هذه المياثم درءاً لتناول مسألة العصمة من ناحية، ومسألة أيّهما أفضل الملائكة أم الإنسان من ناحية أخرى، ولم يكن السكوت صمتاً؛ بل إعادة صياغة وتحويلٌ اكتفى أحياناً بجمع الأخبار وتقديمها متراكمةً كما هو شأن الراوندي، واتّجه أحياناً إلى معالجة المسألة معالجة حجاجيّة لا سرديّة.

إنّ ما يعيشه الخطاب الشيعي من حرج، في هذه المرحلة من تاريخ الحكاية الشيعيّة، يكشف أنّ للجدل الكلامي بين الخصوم قوّة في إحداث بعض التغييرات في النص الأسطوري الديني، أو في كيفيّة التعامل مع النصّ الديني ذاته، وهو ما يعني أنّ هذا النص خاضع للرهانات المذهبية والسياسيّة. لقد كان تنزيه الخالق عن الظلم وتنزيه الملائكة، الذين "عجزوا" عن رفع طينة آدم، عن العصيان، وتنزيه آدم عن الكبيرة أو الصغيرة، وتفضيله، على الرغم من "عصيانه"، على الملائكة، الذين لا يعصون الله ما أمرهم، مظاهر من الصراع السياسي-المذهبي بين الفرقاء، وهو ما يجعل صياغة الأسطورة الدينيّة تحت صياغة القول الكلامي، فما ينتجه الخيال واقع تحت سلطة ما ينتجه القول النظري الجدلي.

#### ج- قابيل وهابيل:

احتاج الحديث عن ابني آدم واقتتالهما إلى الحديث عن كيفية وجود حوّاء. وعلى الرغم من أنّ المدوّنة الإماميّة في هذه المرحلة قد استقرّت على أنّ حوّاء خُلقت من ضلع آدم فإنّ الراوندي يدرج الخبر الذي رأيناه عند الصدوق، والذي تُخْلَقُ فيه حواء خلقاً دون مادّة يُشار إليها لا من ضلعه ولا من طينته؛ بل خُلقت ملتصقة به حتى «تكون له تبعاً»(1). وقد رأينا أنّ مثل هذا

<sup>(1)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص61. الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص16-17؛ وج2، ص471، و512. الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج3، ص379.

الخبر يستحضر حواء الأولى أو ليليث، دون أن نرى، في ما يُنسب إليها، الشرَّ الذي ترمز له هذه الشخصيّة الأسطوريّة. وبقدر ما يعني وجود هذا الخبر عند الراوندي استمرار التعامل الأسطوري أو «الإسرائيلي» مع شخصيّة حوّاء بقدر ما يعني أيضاً خفوت هذا التعامل حينما نرى أغلب المفسرين والإخباريّن يردّدون خلق حواء من ضلع آدم.

ويندرج خبر خلق حوّاء هذا ضمن استراتيجيّة البحث عن التميّز التي رأينا بدايتها في المرحلة الأولى، والتي يواصلها الراوندي هنا ويدعّمها بخبر مستطرف عن كيفيّة بداية نسل آدم؛ ذلك أنّ نسل آدم لا يرجع إلى زواج المحارم، كما يغلب على نصوص أهل السنّة أو نصوص أهل الكتاب، ولا يعود إلى أنّ هابيل تزوّج بحوريّة وقابيل بجنيّة كما عبّر عن ذلك العيّاشي في تفسيره في المرحلة الأولى؛ بل إنّ الراوندي "يستعيد" الخبر الذي نراه في (علل الشرائع) و(الفقيه) للصدوق، والذي لم نجد له أثراً عند غيره من معاصريه أو من سبقه أو لحقه من أعلام المرحلة الأولى (1). ويبني هذا الخبر، كما رأينا، عائلة جديدة للبشريّة لا يحضر فيها آدم وحواء إلا بنسبة النصف. فقد عوّض الله آدم عن هابيل المقتول بولد هو شيث، ويُسمّى هبة الله، ثمّ وُلِد له بعد شيث ولد آخر هو يافث، وأنزل الله، وقد بلغا مبلغ الرجال، حوراوين "نزلة" و"منزلة"، فتزوّج شيث «نزلة"، وتزوّج يافث

<sup>(1)</sup> يجدر بنا ملاحظة أنّ كثيراً من الأخبار التي تحضر بقوّة في المرحلة الثانية والمرحلة الثالثة، ومن بينها الخبر الذي نحن بصدده، لا نجده إلا عند الصدوق في المرحلة الأولى، وهو ما يثير السؤال عن مدى دقّة التحقيق في الكتب المنشورة التي تُنسب إلى الأعلام الكبار في المذهب الإمامي من قبيل الصدوق والكليني والثمالي والصفار... إنّ بعض هذه الكتب، فيما يبدو، تحتوي على مادّة تفوق مادّتها الأصليّة، وقد يكون ذلك بسبب بحث المحقّقين عن وهم التواصل التاريخي لبعض المياثم الأسطوريّة التي تؤسّس مبادئ المذهب وأهمّها طهارة آل البيت وعصمتهم. غير أنّ مثل هذا الاستنتاج، أو هذا الاتهام بالوضع، يحتاج إلى تمحيص أكبر ليس هنا مجاله.

"منزله"، وأنجبت زوجة شيث ولداً، وأنجبت زوجة يافث جارية، وتزوّج الغلام من الجارية، وهما أبناء عمّ، ومنهما صفوة الخلق من الأنبياء والرسل... وإذا كان الراوندي بهذا الخبر يسعى إلى تنزيه الأنبياء والرسل والأئمّة من بعدهم عن نسب زواج المحارم، فإنّه يسعى من وراء التنزيه إلى تأكيد العصمة، ومن وراء العصمة أحقيّة القيادة والخلافة. ولذلك يكشف الخبر، الذي يعلن عن زواج الأقارب هذا، عن حكاية الوصيّة وعمّا تقتضيه من الكتمان والتقيّة؛ إذ يصف الراوندي، بعد الحديث عن زواج ابني شيث ويافث، موت آدم والوصيّة التي تركها آدم لشيث ويكون بمقتضاها خليفة لآدم. وقد أدّت الوصيّة إلى الكشف عن منزلة شيث بين الملائكة؛ إذ هم له اضطرّه ولى التقيّة إلى التقية ألى التقية ألى التقبة ألى ا

ويورد الراوندي، بخصوص قتل قابيل هابيل، مجموعةً من الأخبار (43-34) غير متناسقة في ترتيبها شديدة الاقتضاب أحياناً (الخبر 34)، وإذا طال الخبر فلا يتجاوز إعادة ما جاء في النص القرآني. غير أنّ الواضح من أخبار الراوندي أنّه يؤكد، إفصاحاً وسكوتاً، أموراً ثلاثة؛ فممّا يفصح عنه عذاب قابيل وأهميّة الوصيّة والتقيّة، وممّا يسكت عنه ما يُقالُ من أنّ الصراع كان على المرأة. ولعلّ هذا السكوت وذلك الإفصاح لا جديد فيهما سوى الاستمرار في استراتيجيّة السكوت عن ما يخالف المذهب أو يوقعه في الحرج شأن ميثم عصيان الملائكة، أو ميثم الخطيئة.

لا يبدو الراوندي، إذاً، مهتماً كبير اهتمام بقتل قابيل هابيل بقدر ما بدا مهتماً بتأكيد المذهب من خلال تأكيد طهارة الأئمة الأصفياء، والتشريع

<sup>(1)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص61 وما بعدها. الراوندي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج1، ص82. الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص20. الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج3، ص381.

<sup>(2)</sup> الراوندي، قصص الأنبياء، ص62-66.

للوصيّة تشريعاً أسطوريّاً (1) من ناحية، ومن خلال تأكيد وجاهة علم آل الرسول الذين يعلمون حقيقة الغيب، حقيقة ما جاء في الأزمان الأولى من ناحية أخرى.

بيد أنّ لحكاية آدم تأويلاً آخر سيسعى فيه صاحبه إلى أن يَخرج من كلّ مصادر الحرج التي رأيناها عند الراوندي، وسيجمع بين المذهب الشيعي والمذهب الذي حرص صاحب قصص الأنبياء على التميّز عنه حرصاً مبالغاً فيه.

# • ابن ميثم البحراني:

يبني ابن ميثم البحراني شرحه لخطبة الإمام علي الأولى على مستويين، أولاهما: مستوى النظر إليها من زاوية متقبِّلها، فينسب ما يقوله شرحاً للخطبة إلى العامّة في البداية، ثمّ ينسبه إلى أهل التأويل في مرحلة ثانية، وثانيهما: مستوى الحوار الذي يقيمه بأشكال متنوّعة بين ما يراه في الخطبة من قضايا وما سبقه من أطروحات عن هذه القضايا ذاتها. ويعنينا من خطاب ابن ميثم في المستويين أمران هما عرضُهُ التأويلين، تأويل العامّة وتأويل الخاصّة، لمعرفة الصورة التي أصبحت عليها القصّة وأصولها، والتعرّفُ إلى الخاصة بالنظر إلى الحكايات المتواترة عن آدم عند من سبقه وعند من عاصره أو جاء بعده بقليل، وهي إضافات بالزيادة، أو "إضافات» بالسكوت.

## أ- الخطبة من زاوية المتقبّل:

ينظر ابن ميثم البحراني إلى الخطبة من زاوية ما تراه العامّة فيها، وما

<sup>(1)</sup> سنجد في هذه المرحلة من يورد من الأخبار ما يخالف ما أورده الراوندي؛ من ذلك ما يورده الطبرسي، في الاحتجاج، من أنّ الصراع بين الأخوين كان في المرأة الجميلة، وأن آدم أقرع بينهما في مَن يتزوّجها... وهو يعيد في (جوامع الجامع) و(مجمع البيان) الرواية السنيّة التوراتيّة... الطبرسي، الاحتجاج، تع. وملاحظات السيد محمد باقر الخرسان، دار النعمان، النجف الأشرف، 1386هـ/ 1966م، ج2، ص49. الطبرسي، تفسير جوامع الجامع، ج1، ص492. الطبرسي، تفسير مجمع البيان، ج3، ص315، وص316-319.

تراه الخاصة. ويقصد بالعامّة "جمهور المسلمين من المفسّرين والمتكلّمين"، الذين "حَمَلُوا هذه القصّة على ظاهرها ثمّ ذكروا فيها أبحاثاً" . ويبدو أنّه يعني بالقصّة قصّة آدم عموماً، وليس القصّة التي ترويها خطبة (نهج البلاغة) فقط، على الرغم من أنّه سيعتني، في بيان الأبحاث التي يشير إليها، بما تثيره الخطبة لا بما جاء في كتب أهل السنّة حول حكاية آدم. نحن أمام حوار تقيمه كتب أهل السنّة مع نصّ شيعي صميم يقدّمه علم من أعلام الشيعة، فهذا خطاب يروم إقامة جسور تواصل بين فريقين طالما تباينا في الرأي والتصوّر، وهو ما يعني أنّه مجال للنظر في مواطن الاختلاف بين التصوّرين، وهل تتجاوز هذه المواطن الإطار المذهبي إلى أطر أخرى مختلفة عنه، ويشرّع هذا النظر لطرح سؤال هو: هل نجد في نص البحراني بعض أسس ويشرّع هذا النظر لطرح سؤال هو: هل يقدّم شروط القبول المتبادل بينهما، وقد رأينا في تاريخ الحكاية السنيّة هذا اللقاء بين الخطابين مع ابن إياس الحنفي والعصامي؟

#### - طريق الظاهر:

يوزّع ابن ميثم البحراني عرض حكاية آدم في خطبة (نهج البلاغة)، كما تقبّلتها العامّة، على نوعين من المباحث، أوّلهما: ما ليس مشكلاً، وثانيهما: «في ما عساه يبقى من المقاصد مشكلة في هذه القصّة»(2). ويحتوي النوع الأوّل على عشرة مباحث، ويتضمّن النوع الثاني خمسةً منها.

تتوزّع المباحث العشرة على ثلاثة مجالات اهتمام: أوّلها بيان التناظر بين ما جاء في خطبة نهج البلاغة وما جاء في النص القرآني، ويعتمد هذا البيان على النظر إلى الخطبة من خلال القرآن، فيكشف بذلك أنّ ما جاء فيها لا يعارض ما جاء فيه، وأنّها امتداد له، وهو ما لا يمكّننا من النظر في ما يراه

<sup>(1)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص171.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص178.

البحراني مختلفاً في الخطبة عن القرآن، وما سكتت عنه (1)؛ إذ هي محلّ النظر، وهو المسنّدُ إليه والحجّة، ويعود ذلك إلى أنّ عرض الطريق الأولى، طريق أهل الظاهر أو العامّة، يستمدّ مشروعيّته من شكهم في نسبة الخطبة إلى الإمام، والتشكيك في أسانيد شيعته، وهو ما يشكّك في مذهبهم، ومن وراء المذهب العقيدة (2). وثاني المجالات مكانة آدم، وقد نظر إليها من زاوية عنصر خلقه، ومن زاوية علاقته بمن «سبقه» في الخلق؛ أي الملائكة وإبليس من خلال حادثة السجود، ويعتني ثالث المجالات بأصل الشرّ في الاجتماع الإنساني، وهو ما يثير قضيّة عصمة آدم، وذلك عبر ميثم الخطيئة.

وبيّن أنّ هذه المجالات الثلاثة تستعيد المياثم العامّة لحكاية آدم، ولكنّ السكوت عن غيرها، مثل حال آدم قبل نفخ الروح، أو خلق حوّاء، أو كيفيّة الخطيئة والفواعل الذين شاركوا فيها، أو حكاية قابيل وهابيل... يحكمه الجدل المذهبي الذي يتراءى في نص ابن ميثم من خلال تحديد طريقين للفهم والتأويل.

وهذا الجدل المذهبي ذاته هو الذي حدّد ما رأى البحراني أنه بقي مشكلاً، وقد وُزّعت مباحثه الخمسة على القضايا الآتية: الأولى قضيّة الوصيّة، وهي وصيّة (أ) وديعة أودعها الله إلى الملائكة، وتخصّ أمره بالسجود لآدم، والثانية ما يتعلّق بوقوع آدم في فخّ إبليس، ويظهر ببيعه اليقين بالشكّ والعزيمة بالوهن، وتتحدّد القضيّة الثالثة من خلال التقابل الضمني بين دار المقام ودار الدنيا، أو دار النعيم ودار البليّة. ولا يعود اعتبار القضيّتين الأولى والثانية مشكلتين إلى غموضهما في خطبة نهج البلاغة، أو حاجتهما

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص171.

<sup>:</sup> انظر في البحث عن مدى صحّة نسبة خطب نهج البلاغة إلى علي بن أبي طالب:
Djebli, Moktar, "Nahd Al-Balagha", in Encyclopedia of Islam 2nd edition, Vol. 7, p.903- 904. Djebli, Moktar, "Encore à Propos de l'Authenticite du Nahj al-Balagha!" in Studia Islamica, LXXV, 1992, pp. 33-56.

الحسيني الخطيب، السيّد عبد الزهراء، مصادر نهج البلاغة وأسانيده، دار الأضواء، بيروت-لبنان، ط3، 1405هـ/ 1985م.

إلى التأويل لمعارضتهما نصّاً أعلى منهما حجّة واستدلالاً، وإنّما يعود إلى موقف متقبّل الخطبة الذي يرفض تحويل ما جاء في القرآن أو في مسانيده السنيّة إلى ما يدعم المذهب المخالف، وذلك بتغيير المصطلحات والعبارات من أمر بالسجود إلى وصيّة به، أو من وقوع في فخّ الوسوسة والخطيئة إلى مجرّد شكّ في ما كان مستيقناً منه تخفيفاً من غلواء عصيان آدم للأمر الإلهي. أمّا القضيّة الثالثة التي يثيرها المؤلّف في المبحث الثالث والخامس فلا إشكال فيها إلا أن يكون البعد الوعظي في الحكاية الذي رأيناه عند الثعلبي، واستمرّ وأُثري عند الكسائي، يمثّل جانباً مشكلاً في الحكاية كما يعرضها التصوّر الشيعي، وهو افتراض يتدعم من خلال ما يعرضه ابن ميثم البحراني في تأويل أهل الطريق الثانية لخطبة نهج البلاغة.

#### - طريق «الباطن»:

ينسب ابن ميثم البحراني هذه الطريق الثانية إلى أناس سلّطوا التأويل على هذه القصّة، والمقصود بالقصّة لا ما جاء في خطبة نهج البلاغة؛ بل ما جاء في التراث الديني التوحيدي عموماً، وهو ما يخرجنا من حدود المذهب والدين في حدوده الضيقة المرتبطة بشعب أو ثقافة إلى الدين في معناه الإنساني؛ إنّه معالجة فلسفيّة عرفانيّة للأصل الإنساني تنأى أو تسعى إلى أن تنأى عن حدود المذهب.

ويعرض ابن ميثم ما افترضه أصحاب هذا التأويل من مقدّمات؛ «والمقدّمة الأولى في الإشارة إلى أجزاء التركيب الخارجي للإنسان وكيفيّة تركيبها»<sup>(1)</sup>، والمقدّمة الثانية في معنى الجنّ والملائكة وعلاقتهم بالإنس<sup>(2)</sup>، والمقدّمة الثالثة في أنّ «كلّ ما يتوالد فلا يستحيل في أصله أن يكون متولَّداً»<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص179 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص185.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص185 وما بعدها.

يفصّل ابن ميثم البحراني المقدّمة الأولى، التي يستند فيها على التراث الفلسفي العرفاني، إلى قسمين أوّلهما أنّ العناصر الأربعة التي تكوّن العالم، وهي: الأرض والماء والهواء والنار، «أجسام بسيطة وهي أجزاء أوّليّة لبدن الإنسان»(1)؛ والعنصران الثقيلان، وهما الأرض والماء، أنفع في تكوين الأعضاء وسكونها، والعنصران الخفيفان، وهما النار والهواء، أنفع في تكوين الأرواح وتحريكها وتحريك الأعضاء. ويهتمّ القسم الثاني بالمزاج وهو «كيفيّةٌ تحدث من تفاعل الكيفيّات المتضادّة في هذه العناصر إذا تفاعلت بقواها بعضها في بعض»، والقوى المقصودة هي الموجودة في هذه العناصر وهي اليبوسة والرطوبة والبرودة والحرارة، وقد وهب واهبُ الوجود الإنسانَ أعدل الأمزجة الممكنة في هذا العالم مع مناسبة لقواه، ووزّع على أعضائه ما ينفعها منها، «وأمدّها بالأخلاط، وهي أجسام رطبة سيّالة يستحيل إليها الغذاء أوّلاً، وهي منحصرة في أربعة أجناس: أحدها الدم وهو أفضلها، والثاني البلغم، والثالث الصفراء، والرابع السوداء»(2)؛ ثمّ لمّا كان من ضرورة البدن أن يقع فيه أفعال مختلفة وجب في الحكمة أن يكون هناك استعداد لقوى متعدّدة هي مبادئ تلك الأفعال أحدها النفس الطبيعيّة، ومجالها الغذاء والتصرّف فيه... والثاني النفس الحيوانيّة، وتخصّها قوّتان قوّة محرّكة وأخرى مدركة... والثالث النفس الناطقة (3)، «ونسبتها إلى هذا البدن نسبة الملك إلى المدينة والبدن

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص179.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص180.

<sup>(3)</sup> ما يسمّيه ابن ميثم البحراني هنا بالنفس يُطلق عليه الغزالي في الرسالة اللدنية اسم الروح، فيفصّل القول في الروح الحيواني والروح الطبيعي والروح الأمري أو النفس الناطقة. الغزالي، مجموع رسائل الإمام الغزالي، تح. وتصحيح مكتب الدراسات، دار الفكر، ط1، 1416هـ، ص225. انظر أيضاً: التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، ص1714 وما بعدها. انظر كذلك مناظرات بين الصابئة والحنفاء في: الشهرستاني، الملل والنحل، ج2، ص79 وما بعدها.

Netton, I.R., «Nafs», in E.I.2, Vol. 7, p.881 et suite.

وجميع أجزائه وقواه المذكورة آلات لها<sup>(1)</sup>، ورسمها أنها جوهر مجرّد يتعلَّق بالأبدان تعلَّق التدبير  $^{(2)}$ . وتسند هذه المقدّمة شرح ابن ميثم للجزء الأوّل من الخطبة، وهو الخاصّ بخلق جسد آدم ونفخ الروح فيه  $^{(3)}$ .

ويتجه البحراني في المقدّمة الثانية إلى تفصيل القول في معنى الملائكة والجنّ، ويجد هذا التفصيل أهمّ أصوله في المعنى اللغوي للكلمتين. ويرى المؤلّف أنّ للكلمتين معنى واحداً عندهم هو «الأرواح التي تخصّ عالم العناصر، فتارة يطلقون عليها أنّها ملائكة باعتبار كونهم مرسلين من عند الله، فاعلين لما أمر الله جارين على نظام العقل، وتارة يطلقون عليها أنّها جنّ باعتبار الاجتنان، وهم جنّ مسلمون باعتبار موافقة العقل والتصرّف على وفق مصلحة العالم ونظامه، وكفّار وشياطين باعتبار مخالفتها لذلك» (4). ولهذه الأرواح بالإنسان علاقة شبيهة بعلاقتها بالملائكة والجنّ؛ إذ «يصدق اسم الجنّ على النفوس الناطقة الإنسانيّة... [ل]كونها عالمة ترى بنور العلم من الجنّ على النفوس الناطقة الإنسانيّة... [ل]كونها عالمة ترى بنور العلم من علمة أو جاهلة، وعلى التقديرين فإمّا أن تكون موافقة لظواهر الشريعة منقادة عالمة أو جاهلة، وعلى التقديرين فإمّا أن تكون موافقة لظواهر الشريعة منقادة لها متمسّكة بها أو ليس كذلك فهذه أقسام أربعة (5).

وهذه الأقسام الأربعة هي: النفوس العالمة العاملة بما في الشريعة، وهم الجنّ المسلمون المؤمنون، والنفوس العالمة المخالفة للشريعة، وهم شياطين الجنّ ومردتها، والنفوس الجاهلة ولكنّها متمسّكة بظواهر الشريعة

<sup>(1)</sup> راجع هذا التشبيه في رسائل إخوان الصفا. إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا وج3، دار صادر؛ بيروت، (د.ت)، ج2، ص385 وما بعدها، وج3، ص216، وص 373 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص183.

 <sup>(3)</sup> يُنْظُرُ في هذا مع مقارنته بما جاء عند إخوان الصفا: إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا، ج2، ص380 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص184.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص184.

منقادة لها، وهم المسلمون من الإنس، والنفوس الجاهلة التاركة للشريعة، وهم شياطين الإنس. «قالوا وبهذا البيان لا يبقى بين قول الله سبحانه "إلَّا إبليس كان من الجنّ " وبين استثنائه من الملائكة، المقتضي لدخوله فيهم وكونه منهم، فرقٌ؛ بل هو من الملائكة باعتبار، ومن الجنّ باعتبار، ومن الشياطين باعتبار، والشيطان قد يكون مَلَكاً في أصله، ثمّ ينتقل إلى الشيطانيّة باعتبار فسوقه عن أمر ربّه وكذلك الجنّي (1). وعلى هذا، لا ترى المقدّمة الثانية في الفرق بين الجنّ والإنس وبين الملائكة والشياطين فرقَ نوع؛ بل تراه فرقاً في درجة العلاقة بين كلّ طرف و «الحكمة» والشريعة، وهو ما يمكّن من الحديث عن الإنسان باعتبار نفسه الناطقة من خلال تأويل سورة الجنّ من الحديث عن نفر من الجنّ، كما فهم ذلك مفسّرو العامّة.

وتبني المقدّمة الثانية والثالثة أساس تأويل الجزء الثاني من خطبة نهج البلاغة الخاصّ بعلاقة آدم بالملائكة والشيطان وحادثة الخطيئة والهبوط إلى الأرض، وسيكون آدم وفق هذا التأويل النفس الناطقة، والمراد بالملائكة الذين أمروا بالسجود القوى البدنيّة «التي أُمرت بالخضوع والخشوع لتكرمة النفس العاقلة»<sup>(2)</sup>. والملائكة الذين سجدوا إشارة إلى القوى المطيعة لنفوسها العاقلة (عباد الله الصالحين)، وإبليس وقبيله إشارة إلى الوهم «وسائر القوى التابعة له في معارضة العقل في أشخاص الكفّار والفاسقين عن أوامر الله سبحانه، وقد عرفت أنّ الوهم رئيس القوى البدنيّة، فهي إذاً عند معارضته للعقل ومتابعتها له جنود إبليس وقبيله». وليس إبليس من النار إلا لأنّ «النار ألطف العناصر»، ولمّا «كانت هذه القوى وأرواحها ألطف الأمور الجسمانيّة وتكوّنها عن ألطف الأخلاط كانت نسبتها إلى النار أولى من سائر العناصر لمكان المشابهة في اللطافة، فجاز أن يطلق على أصله أنّه نار. و«كما صدق أنّ إبليس مخلوق من نار بمعنى أنّ الغالب على الروح الحامل له هو عنصر أنّ إبليس مخلوق من نار بمعنى أنّ الغالب على الروح الحامل له هو عنصر أنّ إبليس مخلوق من نار بمعنى أنّ الغالب على الروح الحامل له هو عنصر أنّ إبليس مخلوق من نار بمعنى أنّ الغالب على الروح الحامل له هو عنصر أنّ إبليس مخلوق من نار بمعنى أنّ الغالب على الروح الحامل له هو عنصر أنّ إبليس مخلوق من نار بمعنى أنّ الغالب على الروح الحامل له هو عنصر

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص185.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص190.

النار، كذلك يصدق أنّ آدم من طين بمعنى أنّ الغالب على بدنه الأرضيّة» (1). والعداوة بين آدم وإبليس تُؤوّل على أنّها عداوة بين الوهم (إبليس) والنفس التي هي من عالم المجرّدات (آدم).

وسيحتاج هذا التأويل لآدم وإبليس إلى تأويل الجنّة التي سيطرد منها إبليس، والتي يمكن لآدم وأبنائه أن يعودوا إليها فالجنة «تعود إلى معارف الحقّ سبحانه والابتهاج بمطالعة أنوار كبريائه، ودرجات الجنّة هي المراتب الّتي ينتقل العقل فيها في مقامات السلوك إلى حظائر القدس ومجاورة الملأ الأعلى،... [و]حال الوهم قاصر عن الانتقال على تلك المراتب فطرده ولعنه وتحريم الجنّة عليه يعود إلى تكوينه على الطبيعة الّتي هو عليها القاصرة عن إدراك العلوم الكلَّية الَّتي هي ثمار الجنّة وقطوفها "(2). ووجود آدم في الجنّة إشارة «إلى أنّ الإنسان من أوّل زمان إفاضة القوّة العاقلة عليه إلى حين استرجاعها ما دام مراعياً لأوامر الحقّ سبحانه غير منحرف عن فطرته الأصليّة، ولا معرض عن عبادته، ولا يلتفت إلى غيره فإنّه في الجنّة... وإن كانت المرتبة السامية والغرفة العالية إنّما تنال بعد المفارقة، واستصحاب النفس لأكمل زاد»(3). وستكون الخطيئة عندئذ الإفراط في تناول المشتهيات الدنيويّة الفانية واللذّات البدنيّة الخارجة عن المحدودات في أوامر الله وقد كنِّي السرد الأسطوري عنها بالشجرة، وخُدِّدَتْ على أنَّها شجرة البرّ تحديداً للأصل بالفرع لأنّ البرّ «هو قوام الأبدان وعليه الاعتماد في أنواع المطعومات والملاذ البدنيّة». «أمّا ما يقال: إنّ إبليس لم يكن له تمكّن من دخول الجنَّة، وإنَّما توسَّل بالحيَّة، ودخل في فمها إلى الجنَّة حتَّى تمكَّن من الوسوسة لآدم عليه السّلام واغتراره، فقالوا: المراد بالحيّة هي القوّة

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص191.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص192. إن تحديد الجنّة بالمعرفة وأنوار الحكمة هو عينه التحديد الذي سنراه عند الإسماعيليّة في الفقرات القادمة.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص193.

المتخيّلة، وذلك أنّ الوهم إنّما يتمكّن من التصرّف وبعث القوى المحرّكة كالشهوة والغضب الَّتي هي جنوده وشياطينه على طلب الملاذ البدنيّة والشهوات الحسّيّة الدنيّة، وجذب النفس إليها بتصوير كونها لذيذة نافعة بواسطة القوّة المتخيّلة»<sup>(1)</sup>. وعلى هذا سيكون الهبوط من الجنّة نزولاً عن دار الكرامة لأنّ «النفس الناطقة إذا أعرضت عن جناب الحقّ سبحانه، والتفتت إلى متابعة الشياطين وأبناء الجنّ وموافقة إبليس بَعُدت عن رحمة الله، وتسوّد لوحها عن قبول أنوار الإلهيّة». والشقاء هنا يكمن في انقطاعه عن الله تعالى، وفي البعد عن رحمته، والطرد عن أبواب جنّته. «إنّ إنزاله وإهباطه عن استحقاق تلك المراتب السامية والإفاضات العالية إلى هذه المرتبة، التي يشارك فيها البهيمة وسائر أنواع الحشرات، نقصان عظيم وخسران مبين»<sup>(2)</sup> يشارك فيها البهيمة وسائر أنواع الحشرات، نقصان عظيم وخسران مبين»<sup>(2)</sup> كلمات التوبة التي تلقّاها، «فتكون سبباً لجذبه عن مهاوي الهلاك وتوجيهه عن الجنّة السافلة إلى القبلة الحقيقيّة وإمداده بالملائكة حالاً فحالاً، ورفعه في مدارج الجلال التي هي درجات الجنّة»<sup>(3)</sup>.

وقد قدّمت المقدّمة الثالثة شروط إمكان هذا التأويل عندما ميّزت، عبر مبدأ المضنون به على غير أهله (4) بين المعنى الجزئي للفظ آدم والمعنى الكلّيّ. «أمّا الجزئيّ فيراد به أوّل شخص تكوّن من هذا النوع... وقد يُراد منه أوّل شخص استخلف في الأرض، وأمر بنشر الحكمة وناموس الشريعة».

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص195.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص197.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص198.

<sup>(4)</sup> يعرض ابن ميثم البحراني هذا المبدأ بقوله: "قالوا: كلّ ما يتوالد فلا يستحيل في أصله أن يكون متولّداً". ويقدّم على ذلك أمثلة هي عينها الأمثلة التي كان أبو حامد الغزالي قدّمها في رسالته الموسومة بـ "المضنون به على غير أهله". الغزالي، أبو حامد محمّد بن محمّد الطوسي (ت 505هـ)، مجموعة رسائل الإمام الغزالي، دار الفكر، بيروت، 1416هـ، ص 345.

وينطبق الاحتمال الأوّل على آدم النصّ الديني أو آدم أهل الحديث، وينطبق الاحتمال الثاني على ما جاء عندهم أيضاً، وعلى ما قدّمته النصوص غير الإسلاميّة عن «آدم» الهند والفرس (فشنو ومانو الهنديان، أو جمشيد وكيومرث الفارسيّان...) (1)، وهي مرويّات سنجد لها حضوراً مُؤَوَّلاً عند الإسماعيليّة خصوصاً. «وأمّا الكلّي فتارة يُراد بآدم مطلق نوع الإنسان... وقد يُراد به صنف الأنبياء والدعاة إلى اللَّه كما نُقل عن سيّد المرسلين صلى اللَّه عليه وآله كلّ نبيّ فهو آدم وقته، وقوله صلى الله عليه وآله: أنا وأنت يا عليّ أبوا هذه الأمّة، ويمكن أن يكون قول الباقر محمّد بن عليّ عليهما السّلام: قد انقضى قبل آدم، الذي هو أبونا، ألف ألف آدم وأكثر، على هذا المعنى "2). ويستعيد هذا المعنى الكلّي أهمّ خصائص التصوّر الإسماعيلي الحكاية آدم وتأويلهم لها كما سنرى عند تحليل حكاية آدم الإسماعيليّة.

## ب- إضافات ابن ميثم البحراني:

نعتني هنا بما أضافه ابن ميثم البحراني، في شرحه نهج البلاغة، إلى ما وصله عن الشريف الرضيّ، والقطب الراوندي. وتتحدّد هذه الإضافة بما سكت عنه، من ناحية، وبما أورده عن أهل طريق التأويل من ناحية أخرى.

## - ما سكت عنه البحراني:

نكتفي في بيان قيمة ما سكت عنه البحراني بميثمين هما: ميثم كلمات التوبة، وميثم الخطيئة، وذلك لما لسكوته عنهما من دلالة تخص تطوّر قول المذهب الإمامي في هذا المجال من ناحية، وتخصّ، من ناحية ثانية، العلاقات القائمة بين الإماميّة والإسماعيليّة من جهة والتصوّف من جهة ثانية.

#### \* كلمات التوبة:

تتحدّد كلمات التوبة في المذهب الشيعي، كما رأينا ذلك عند العيّاشي

<sup>(1)</sup> راجع فصل الإنسان الأوّل في أساطير الهند، ثم في أساطير الفرس.

<sup>(2)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص186.

والكليني والصدوق<sup>(1)</sup> وغيرهم، بتوسّل آدم بمحمد وآله أصحاب الكساء<sup>(2)</sup> حتى يقبل الله توبته ويعيده إلى جنّته، وقد رأينا أنّ تحديد الكلمات على هذا النحو سعي إلى تميّز مذهبيّ واستقلال عمّا تواتر في كتب التفسير والتاريخ السنيّة. غير أنّ الأمر عند ابن ميثم البحراني مختلف، فعلى الرغم من أنّه يعرض مختلف ما جاء قبله من أقوال في تحديد كلمات التوبة، لم يورد ما يُسند إلى أهل البيت، وذلك على الرغم من أنّ من معاصريه من أورد ذلك. ويمكن أن نتبيّن أهميّة هذا السكوت عندما نقارن بين من ذكر هذه الكلمات ومن سكت عنها في القرنين السادس والسابع للهجرة (الثالث عشر والرابع عشر للميلاد).

يحضر ميثم كلمات التوبة ضمن سياقين أساسيين هما: سياق التفسير، وسياق الوعظ والتذكير. ويمثّل الطبرسي في (مجمع البيان) و(جوامع الجامع) أنموذجاً عن خطاب التفسير، ويمثّل ابن البطريق والسيّد ابن طاووس أنموذجين عن خطاب الوعظ والتذكير. وعند المقارنة بين ما أورده ابن ميثم البحراني وما جاء في الخطاب التفسيري، نرى الاهتمامات عينها تحرّك البحراني والطبرسي، وهي السعي إلى تقديم مختلف الأقوال في معنى الكلمات التي تاب الله بها على آدم... غير أن مقام التفسير يفترض استحضار المتقبلين الموالي والمعادي أو الشيعي وغير الشيعي، ما استوجب إيراد

<sup>(1)</sup> العيّاشي، التفسير، ج1، ص42. الكليني، الكافي، ج8، ص305. الشيخ الصدوق، الأمالي، ص135. الخصال، ص483.

<sup>(2)</sup> والمراد بأصحاب الكساء الذين نزلت فيهم آية: [الأحزَاب: 33]: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِللّهُ مِن كَلَهُ مَن عَن مَن الْمَلَ اللّهِ وَيُطَهِّرُ تُطْهِيرًا ﴾... السيوري، المقداد، التنقيح الرائع لمختصر الشرائع، ج1، ص23. المجلسي (الأوّل)، الشيخ محمد تقي بن مقصود علي (1003-1070هـ/ 1595-1660م)، روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه، علّق عليه وأشرف على طبعه السيد حسين الموسوي الكرماني والشيخ على بناه الاشتهاردي، المطبعة العلميّة، قم، ربيع الأوّل 1399هـ/ شباط/ فبراير 1040م، ج12، ص104.

كل الأقوال بما فيها ما يُروى عن آل البيت. أمّا عناصر التلاقي بين خطاب البحراني في (شرح نهج البلاغة)، وخطاب الوعظ والتذكير، فغائبةً؛ إذ ما سكت عنه البحراني هو ما أورده ابن البطريق والسيّد ابن طاووس، وقد يعود اقتصارهما على رواية آل البيت إلى المقام الذي حكم خطابهما وهو مقام تأكيد الذات، ودحض ججج النواصب في ردّ إمامة على بن أبي طالب.

وبيّن أنّ ما كان يشغل بال البحراني ليس ما كان يحرّك ابن البطريق وأضرابه، فقد كان يعرض قول أهل طريق الظاهر في قصّة آدم كما جاءت في الخطبة الأولى في (نهج البلاغة)، ولم يكن معنيّاً بمخاطبة جميع من يتلقّى خطابه؛ بل هو معنيّ بأهل الظاهر وأقوالهم فحسب، ولذلك لم نجد عنده ما نجده عند المفسّرين الشيعة. لقد كان سكوت البحراني عن الرواية الشيعيّة تنويعاً مخصوصاً فرضه الاهتمام بنوع من المتلقّين من ناحية، وبنوع من الأقوال من ناحية أخرى، ويكشف هذا الاهتمام عن انفتاح على الآخر، وتلطّف في الاندراج في الصراع السياسي المذهبي التقليدي الذي تميّز به خطاب من سبقه، ولا سيما الشيخ الصدوق. وهذا التلطّف في المشاركة في الجدال المذهبي يظهر أكثر في ميثم آخر سكت عنه البحراني هو ميثم الخطئة.

#### \* الخطيئة:

لئن سكت ابن ميثم البحراني عن التأويل الشيعي لكلمات التوبة سكوتاً بيّناً، فإنّ سكوته عن خطيئة آدم ومعصيته لم يمنعه من الإشارة إليها لطيف الإشارة، مع الابتعاد عن إيراد تفاصيل الحكاية كما وردت في مختلف التفاسير سنيّها وشيعيّها. وتظهر هذه الإشارة في قوله: «واحتجّ أيضاً من جواز الخطأ على الأنبياء عليهم السّلام من هذه القصّة بقوله تعالى ﴿وَعَصَى عَادَمُ رَبَّهُ فَنُوكَ﴾ الله: [121]، وأجاب من أوجب عصمتهم من حين الولادة بأنّه لمّا دلّ الدليل على وجوب عصمتهم وجب صرف هذا اللفظ ونحوه على ترك الأولى... ومن أوجب عصمتهم من حين الرسالة، فله أن يحمل هذه المعصية على ما قبل أوجب عصمتهم من حين الرسالة، فله أن يحمل هذه المعصية على ما قبل

الرسالة، والمسألة مستقصاة في الكلام، (1). وسكوته هنا لم يتمّ عبر إبراز تأويل على حساب آخر مثلما رأينا في الفقرة السابقة، وإنما يتمّ عبر الإحالة على خطاب آخر هو خطاب علم الكلام. وبالعودة إلى مؤلّفاته في علم الكلام وجدنا حديثاً عن العصمة واحتجاجاً لها وردوداً على مخالفيها (2)، ولكنّنا لم نر تأويلاً لمعصية آدم أو لوقوعه في حبائل إبليس ينزّهه عن تلك المعصية؛ بل قد نرى في قول له ما يفيد غير ذلك؛ إذ يقول: «قوله [قول علي بن أبي طالب في الخطبة] و[باع] العزيمة بوهنه. قال ابن عبّاس في قوله تعالى ﴿وَلَمْ يَحِدُ لَهُ عَزْمًا ﴾ [طه: واباع] العزيمة بوهنه. قال ابن عبّاس في قوله تعالى ﴿وَلَمْ يَحِدُ لَهُ عَزْمًا ﴾ [طه: الشحاك: غير منابعة أمر، وحاصل هذه الأقوال يعود إلى أنّه لم يكن له قوّة على حفظ ما أمر ضريمة أمر، وحاصل هذه الأقوال يعود إلى أنّه لم يكن له قوّة على حفظ ما أمر عن متابعة إبليس بالضعف والوهن عن تحمّل ما أمر الله به (3). ولعلّ هذا الابتعاد عن القول المذهبي أو هذا السكوت عنه يتدعّم حينما يسترسل البحراني في استعادة الخطاب الوعظي السنّي الذي رأيناه عند الثعلبي، فينقل ما جاء عنه اتعاظاً من حادثة السقوط من الجنّه (4).

بيّنٌ أن البحراني في (شرح نهج البلاغة) يقترب من القول السنّي سواء عبر السكوت عن بعض مميّزات القول الشيعي، أم عبر استعادة القول السنّي ذاته دون تلبيس. وتقوى عندنا هذه النتيجة عندما نلاحظ الاختلاف العميق في تحديده للعصمة بين شرح النهج وبين كتب الكلام. ففي الشرح الكبير يحدّد

<sup>(1)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص176، وص 178.

<sup>(2)</sup> البحراني، ابن ميثم، قواعد المرام في علم الكلام، تح. السيّد أحمد الحسيني، مطبعة الصدر، ط2، 1406هـ، ص125 وما بعدها. النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة، مؤسّسة الهادي، قم، ط1، 1417هـ، ص55 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص179.

<sup>(4)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص179. الثعلبي، عرائس المجالس، (م.س)، ص28. ابن كثير، التفسير، ج1، ص238. الفخر الرازي، تفسير مفاتيح الغيب، ج3، ص427.

العصمة بما هي ملكة تكتسب اكتساباً؛ إذ يقول: "أهل العصمة هم الّذين أعانهم الله سبحانه على قهر نفوسهم الأمّارة بالسوء حتّى صارت أسيرة في أيدي نفوسهم العاقلة، فحصلوا من ذلك على ملكة ترك الذنوب والانزجار عن ولوج أبواب المحارم، وأولئك هم الذين اصطنع الله إليهم السلامة من الانحراف عن سبيله، والوقوع في مهاوي الهلاك"<sup>(1)</sup>. أمّا في كتب الكلام فيخلص إلى أنّ العصمة توجب الأفضليّة، والأفضليّة توجب التعيين<sup>(2)</sup>، ولا تعيين إلا من معصوم سابق حتى نصل إلى النبي الذي يُوحى إليه، والنبوّة اصطفاء وليست اكتساباً. هل في الأمر تناقض يشقّ خطاب البحراني؟ هل في الأمر تقيّة أو بعض تقيّة تجعله يهتمّ بمن يُكْتَبُ إليه الكتابُ؟ نرجئ محاولة الإجابة عن السؤالين إلى ما بعد النظر في المعنى التاريخي لورود "الطريق الثاني" في تأويل خطبة (نهج البلاغة).

## - في قول أهل طريق التأويل:

لا يقدّم البحراني التأويل الثاني على أنّه التأويل الصحيح أو التأويل الذي يُرَدُّ به التأويل الأوّل، وإنّما يَعدّه تأويلاً من بين أُخَر، وإن كان ميله إليه غير خاف. وتكمن قيمة هذا التأويل في الخطاب الشيعي عموماً، وخطاب (شرح نهج البلاغة) خصوصاً، في أنّه يفتح الباب على باطن قول الإمام، وهو ما يعطي من يُنسب إليه أبعاداً «تليق» بمقامه لا داخل المذهب فحسب؛ بل داخل الثقافة الإسلاميّة عموماً (3)، وهي منزلة تتنازعها مذاهب كثيرة

<sup>(1)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج3، ص176.

<sup>(2)</sup> البحراني، ابن ميثم، النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة، ص71، وص 141.

<sup>(3)</sup> انظر في منزلة على بن أبي طالب في الثقافة الإسلامية الشعبية منها والعالمة: الصلابي، على محمد محمد، أسمى المطالب في سيرة أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنه (شخصيته وعصره-دراسة شاملة)، مكتبة الصحابة، الشارقة، الإمارات، 1425هـ/ 2004م، ج2، ص 1051 وما بعدها. أبو معاش علي، الأربعين في حب أمير المؤمنين على بن أبي طالب على دار الاعتصام، 1428هـ =

أهمّها الإسماعيليّة والمتصوّفة. ويمثّل البحراني بهذا التأويل مرحلة التلاقي بين التشيّع الإمامي والتصوّف من ناحية، وبينه وبين التشيّع الإسماعيلي من ناحية أخرى، وذلك بعد مرحلة تعاطف مع الفاطميين ظهرت في شعر الشريف الرضي جامع خطب الإمام (1). ولم يكن هذا التلاقي ليفسد القول الإمامي في حكاية آدم فيخرجه تماماً عمّا تميّز به قبله، فهو ليس خروجاً من قول إلى آخر؛ بل هو انتباه إلى إمكان إخراج القول في الخطبة من معناه الظاهر إلى معان أخرى باطنة يستفيد فيها صاحب التأويل من أقوال سابقة عليه يدفعه إلى ذلك مقام خطابه، وإطاره التاريخي، وتكوينه العلمي.

# \* مقام الخطاب:

وليس مقام الخطاب بخارج عن متقبّل شرح النهج سواء كان مَن طلب كتابته، وهو عطاء الملك (عطا ملك) علاء الدين بن بهاء الدين وزير هولاكو خان (623–681هـ/ 1225–1282م)، أم من تلقّى الشرح بالمديح والإطراء

ألبَسُ اللَّلَّ في دِيارِ الأعادي وَبِمِصرَ الخَليفَةُ العَلَوِيُّ مَن أَبِوهُ أَبِي وَمَولاهُ مَولا يَ إِذَا ضَامَني البَعيدُ القَصِيُّ لَفَّ عِرقي بِعِرقِهِ سَبِّدا النا سِ جَميعاً مُحَمَّدٌ وَعَلِيُّ الشريف الرضي، الديوان، طبع باعتناء أحمد عبّاس الأزهري، المطبعة الأدبيّة، بيروت، 1307هـ/ 1898، ص972. وقد عَدَّ ابن خلدون هذه الأبيات حجّةً على صحّة نسبهم، ومن ثمَّ على موقف الشريف الحقيقي من الإسماعيليّين في مصر. انظر: ابن خلدون، التاريخ، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ج4، ص 31. انظر أيضاً: الجلالي، محمد حسين الحسيني، دراسة حول نهج البلاغة، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1421هـ/ 2001م، ص24.

<sup>=</sup> ش. الشيبي، الصلة بين التصوّف والتشيّع: العناصر الشيعيّة في التصوّف، ج1، ص60، وص80 وما بعدها.

Vaglieri L., Veccia, «'Alī B. 'Abī Ṭālib» E.l², Vol. 1, p. 385 et suite. Madelung W., «Shīa», E.l², Vol. 9, p. 420.

 <sup>(1)</sup> ممّا يُنسب إلى الشريف الرضي قوله [من الخفيف]:
 ما مُقامى عَلى الهَوانِ وَعِندي مِنقولٌ صارِمٌ وَأَنفٌ حَمِينُ

شأن الخواجه نصير الدين الطوسي الفيلسوف الفلكي (597-672هـ/ 1201-1274). فقد كان عطا ملك (1 مهتماً بالإسماعيلية، وخصوصاً بعد غزو هولاكو لإيران وبغداد بقصد القضاء على الإسماعيلية والخلافة العباسية سنة هولاكو لإيران وبغداد بقصد القضاء على الإسماعيلية والخلافة العباسية سنة (654هـ)؛ إذ سعى إلى إنقاذ مكتبة قلعة ألموت التي كانت عاصمة الدولة الإسماعيلية في إيران من الإحراق والدمار، واستخرج منها كتاباً من أهم كتبهم وهو (سركذشت سيدنا)؛ أي سيرة سيدنا، وقد نقل ملخصاً لهذه الرسالة في الجزء الثالث من كتابه (تاريخ جهانكشاي) (2). أمّا نصير الدين الطوسي فقد كان علماً كبيراً في علوم الحكمة والعرفان (3)، وأستاذاً لميثم البحراني ما وفّر له إمكان البحث عن صلة بين ما جاء في قول الإمام علي وما جاء في نصوص الإسماعيلية.

#### \* الإطار التاريخي:

ولم يكن البحث عن الجمع بين قولين لا يلتقيان هما القول السنّي

<sup>(1)</sup> عن شخصية عطا ملك الجويني، انظر: الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تح. عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ط1، 1407هـ/ 1987م، ج 51، ص 81 وما بعدها. جمال الدين، محمد السعيد، علاء الدين عطا ملك الجويني بعد انقضاء الخلافة العبّاسيّة في بغداد، القاهرة، ط1، 1402هـ/ 1982م.

<sup>(2)</sup> جمال الدين، علاء الدين عطا ملك الجويني، المرجع نفسه، ص8. انظر أيضاً: جمال الدين، محمد السعيد، دولة الإسماعيليّة في إيران: بحث في تطوّر الدعوة الإسماعيليّة إلى قيام الدولة، الدار الثقافيّة للنشر، القاهرة، ط1، 1419هـ/ 1999م، ص115 وما بعدها. البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة (مقدّمة المحقّق)، ج1، ص5.

<sup>(3)</sup> انظر في الصلة بين الفلسفة الإسماعيليّة وعلوم العرفان على سبيل المثال: الجابري، محمّد عابد، بنية العقل العربي: دراسة تحليليّة نقديّة لنظم المعرفة في الثقافة العربيّة، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط1، كانون الثاني/يناير، طبعة خاصة بالمغرب، 1986م، ص257 وما بعدها، وص340 وما بعدها.

والقول الإسماعيلي راجعاً إلى العمل على إرضاء عطا ملك، والطوسي، أو وليّ نعمة المال ووليّ نعمة العلم، فحسب؛ بل وفّر له الإطار التاريخي الفكري أيضاً الأرضيّة المناسبة لذلك. ونرى هذه الأرضيّة في ضعف التعصّب المذهبي الشيعي، وقوّة ردّ الفعل السنّيّة على الشيعة عموماً وعلى الإسماعيليّة خصوصاً، ممثّلةً في نصير الدين الطوسي(1)؛ وذلك بسبب هجوم المغول على الخلافة العبّاسيّة. والحقّ أن التهديد لم يكن خاصًا بأهل السنة أو المناصرين للخلافة العباسية أو المماليك في مصر والشام فحسب؛ بل اشتمل التهديد أيضاً على من رضى عنهم سلاطين المغول مثل آل الجويني، وهو أمر نراه في الصراع الذي كان قائماً بين جناحين من العائلة الحاكمة المغولية الجناح الذي يمثّله تكودار بن هولاكو، الذي أسلم وتسمّى باسم أحمد، وأرغون بن أباقا خان الذي بقى على وثنيّته. وقد وقف آل الجويني إلى جانب تكودار في هذا الصراع؛ «ولم يطل الأمر أكثر من ثلاث سنين حيث استطاع أرغون التغلّب على عمه الأمير أحمد تكودار وقتله وتولى الملك بعده»(2). لقد كان سكوت ميثم البحراني عن ما يثير الاختلاف مظهراً من مظاهر إبراز الانتماء الإسلامي ومقاومة الفرقة بين المسلمين، أو لعلَّه مظهر من مظاهر «الجلوس على الربوة»، وعدم الانخراط في صراع قد لا تحمد عقباه.

#### \* التكوين العلمى:

والحقيقة أنّ الانخراط في عرض القول الظاهر والقول الباطن، والعمل على التقريب بينهما، على الرغم ممّا يبدوان عليه من التباعد، يعود بشكل

<sup>(1)</sup> انظر بعض معالم صورة نصير الدين الطوسي عند أهل السنّة: ابن تيمية، مجموع فتاوى ابن تيمية، ج3، ص507، ج14، ص166، ج28، ص636، وج 35، ص105. ابن كثير، التاريخ، ج13، ص234. الصلابي، علي محمد محمد، المغول [التتار] بين الانتشار والانكسار، دار الأندلس الجديدة، مصر، 1430هـ/ 2009م، ص193، وص 247.

<sup>(2)</sup> انظر: الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج8، ص402.

أساسيّ إلى تكوين الرجل الذي جمع بين علوم الظاهر وعلوم الباطن من ناحية، وإلى عدم تحرّجه في العودة إلى غير أهل مذهبه في مجال علم الباطن من ناحية أخرى. ويبدو تكوينه الجامع بين نوعي العلوم في الألقاب التي أسنِدَتْ إليه (1) وفي موضوعات كتبه أو الرؤية التي تبدو جلية من خلال عناوينها (2)؛ ويبدو أيضاً في تتلمذه على يد نصير الدين الطوسي في الحكمة، وتتلمذ الطوسي على يده في الفقه. وقد أدّى هذا الجمع إلى عدم حرج ميثم البحراني في أن يجعل من بعض أقطاب السنّة مرجعاً له شأن رجوعه إلى حجّة الإسلام الغزالي (3).

يبدو أن ابن ميثم البحراني، إذاً، قد فتح الباب أمام القول الإسماعيلي ليدخل في القول الإمامي تحت تأثير من أستاذه الطوسي خصوصاً، غير أن فتح الباب هذا ليس انقلاباً على القول الإمامي الموروث، فلئن كنا نرى البحراني يساير القول الإسماعيلي، الذي سنرى ملامحه العامّة بعد قليل، حينما يتعلّق الأمر بميثم الجنّة التي أطرد منها آدم حين يَعدها جنّة العلم والعبادة، فإنّنا نراه يبتعد عن القول الإسماعيلي في مواطن كثيرة أهمّها

<sup>(1)</sup> انظر: البروجردي، السيّد على (1383هـ/1963م)، طرائف المقال، تح. السيّد مهدي الرجائي، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي العامة، قم المقدسة، ط1، 1410هـ، ج2، ص449. البحراني، قواعد المرام في علم الكلام، تح. السيد أحمد الحسيني باهتمام السيد محمود المرعشي، مطبعة الصدر، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، ط2، 1406، ص9. البحراني، شرح مئة كلمة لأمير المؤمنين، تصحيح وتع. مير جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، (د.ت)، ص8.

<sup>(2)</sup> انظر قائمة في كتبه في: البحراني، قواعد المرام في علم الكلام، ص12.

<sup>(3)</sup> فقد عاد إليه في إطار بيان معنى التوبة وشروطها (شرح نهج البلاغة، ج1، ص177)؛ وفي إطار بيان شروط تلاوة القرآن حتى لا يلعن القرآن تاليه (شرح نهج البلاغة، ج1، ص209)؛ وفي إطار بيان معنى مراقبة الله في الأفعال (شرح نهج البلاغة، ج2، ص209)؛ وباعتباره أحد أقطاب أهل الباطن (شرح نهج البلاغة، ج2، ص319).

رؤيتهم الكوسمولوجية وعلاقتها بالمبدأ والمعاد، ويتدعم هذا الابتعاد عندما يلغي البحراني تأويل أهل الطريق الثانية في مختصره عن الشرح (اختيار مصباح السالكين)(1).

لقد سعت الحكاية الشيعية في المرحلة الثانية إلى الاكتمال، فجاء سعيها ذاك على نوعين أو بطريقتين: الأولى بتقديم الصياغة النهائية أو الرواية النهائية لبعض المياثم، مثل طينة آدم، وحكاية قابيل وهابيل، وبالسكوت عن بعض المياثم الأخرى أو إعادة صياغتها صياغة لا تقدّمها بقدر ما تنسينا إيّاها، مثل الخطيئة والوسوسة من ناحية، وقد كانت هذه وِجْهة الراوندي، أو بمحاولة التوفيق، بالتحويل وإعادة الصياغة أيضاً، بين المذهبين الشيعيين الإمامي والإسماعيلي، وبينهما وبين المذهب السنّي من ناحية أخرى. وسنرى هذا المنحى التوفيقي في المرحلة الثالثة بشكل أوضح وأقوى.

## 1-3- الأسطورة بين المحدّثين وأهل العرفان:

ورثت المرحلة الثالثة لتطوّر حكاية آدم الشيعية كلّ ما سبقها من مياثم سواء كانت سنيّة أم إماميّة. ولم يقم استيعاب هذه المرحلة لما سبقها على نزعة التجميع التي تميّزت بها الثقافة العربيّة الإسلاميّة في هذه الفترة فحسب؛ بل قام أيضاً على نزعة التوفيق بين القول السني والقول الإمامي والقول «العرفاني» في أفق خدمة المذهب الإمامي دون غيره؛ بل لعلّ السعي إلى التوفيق كان وراء بعض الإضافات التي تميّزت بها هذه الفترة. وتتجلّى هذه الإضافات في أهمّ مياثم حكاية آدم وهي خلقه وخطيئته ونسله على الأرض.

# أ- خلق آدم:

تتردد في هذه المرحلة النصوص نفسها، التي وردت في المرحلتين السابقتين عن خلق آدم، فنجد ما رأيناه عند الصدوق، والقمى، والقطب

<sup>(1)</sup> البحراني، ابن ميثم، اختيار مصباح السالكين، ص71 وما بعدها.

الراوندي(1)، وميثم البحراني(2)، وتغيب هذه المياثم أحياناً عند بعض الشيعة

(1) أهمّ النصوص، التي وردت عند الصدوق، وتواترت عند أعلام المرحلة الثالثة، نصّ (علل الشرائع) الذي يروي ما كان قبل آدم من خلق السموات والأرض والجان والجن والنسناس... والذي ينتهي ببيان مصدر الخبر وهو (كتاب على ﷺ)، ونراه عند حيدر الأملي في تفسيره، والمجلسي الأوّل في شرحه لمن لا يحضره الفقيه للصدوق، والطريحي في مجمع البحرين، والفيض الكاشاني في التفسير الصافي، وهاشم البحراني في تفسيره، والشيخ الحويزي في (نور الثقلين)، والقمي المشهدي في (كنز الدقائق). انظر على التوالي: الأملي، حيدر بن علي بن حيدر بن علي العلوي الحسيني المازندراني (ت 782هـ؟/ 1380م؟)، تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، تح. محسن الموسوي التبريزي، مطبعة الأسوة، ط3، 1428هـ/ 2006م، ج2، ص139. المجلسي (الأوّل)، الشيخ محمد تقى بن مقصود على (1003-1070هـ/ 1595-1660م)، روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه، علَّق عليه وأشرف على طبعه السيد حسين الموسوي الكرماني والشيخ علي بناه الاشتهاردي، المطبعة العلميّة، قم، ربيع الأوّل 1399هـ شباط/فبراير 1979م، ج13، ص24. الطريحي، الشيخ فخر الدين (1085هـ/ 1674م)، مجمع البحرين، مطبعة چاپخانه، طراوت، طهران، ط2، 1362هـش، ج5، ص51. الفيض الكاشاني (أو الكاشي)، محسن بن مرتضى بن فيض الله محمود (1008-1090هـ/ 1600-1680م)، التفسير الصافي، صحّحه وقدّم له وعلّق عليه العلامة الشيخ حسين الأعلمي، مؤسّسة الهادي، قم المقدّسة، ط2، رمضان 1416هـ ق-1374هـ ش، كانون الثاني/يناير 1996م، ج1، ص107. البحراني، هاشم بن سليمان بن إسماعيل بن عبد الجواد الحسيني (1107هـ/ 1696م)، البرهان في تفسير القرآن، حقَّقه وعلَّق عليه لجنة من العلماء والمحقِّقين المتخصَّصين، ط2، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، 1427هـ/ 2006م، ج1، ص171. الحويزي، الشيخ عبد على بن جمعة العروسي (ت 1112هـ/ 1700م)، تفسير نور الثقلين، تصحيح وتع. السيد هاشم الرسولي المحلاتي، مؤسّسة إسماعيليان، قم، ط4، 1412هـ ق-1370هـ ش/ 1991م، ج1، ص51. المشهدي، الشيخ محمد بن محمد رضا القمّي (1125هـ/1712م)، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، تح. حسين درگاهي، مؤسسة الطبع والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ط1، 1407هـ ق/ 1366هـ ش/ 1986م، ج1، ص330.

(2) نعنى بما جاء عن ميثم البحراني تأويله للخطبة الأولى، التي وردت في نهج البلاغة، =

مثل: الملا فتح الله الكاشاني، وصدر الدين الشيرازي، ونعمة الله الجزائري، في مقابل حضور مياثم أخرى موزّعة في المدوّنة السنيّة. ولقد رأينا أن أهمّ المياثم في خلق آدم، سواء عند السنة أم الشيعة، هي ميثم طينة آدم، وميثم خلق حواء، وميثم تعلّمه الأسماء. وسنعتني هنا بهذه المياثم الثلاثة بحثاً عن خصوصيّة المرحلة الثالثة الشيعيّة.

# - طينة آدم:

احتلت طينة آدم عند السنّة، وفي المرحلتين السابقتين من الحكاية الشيعية، محلّ المفعول به، فهي المحمولة والمعجونة، وهي التي يضربها إبليس فتصلصل... وعلى الرغم من أنّ نوعها ولونها يعطيانها بعض القدرة على تحديد مصير من ستكوّنه، فإنّه مصير المفعول به لا الفاعل المختار، والفواعل في ميثم طينة آدم متعدّدون، ولكنّهم لا يخرجون عن الفضاء المقدّس أو الغيبي؛ إذ هم الملائكة أو الأنوار أو يد الله... غير أنّ المرحلة الثالثة تقف على الضفة الأخرى من مسألة الفواعل في تشكيل جسد آدم؛ إذ الثالثة تقف على الضفة الأخرى من مسألة الفواعل في تشكيل جسد آدم؛ إذ سمناعة» الكائن الجديد؛ ذلك أن الملاحظ أنّ خبر عجز الملائكة عن جمع طينة آدم بسبب اعتراض الأرض<sup>(1)</sup> يعوَّض بخبر آخر يغيّب الملائكة، فقد جاء في (روضة المتقين): «عن أبي عبد الله على قال: إنّ الله على لما أراد أن يخلق آدم بسبب أعادهم طيناً، وخلق منها آدم بين قبض قبضة فعركها، ثمَّ فرقها فرقتين بيده... فأعادهم طيناً، وخلق منها آدم بين أرمما يدعّم أنّ غياب

وقد أعاد حيدر الآملي نقل هذا التأويل في تفسيره. انظر: الآملي، (م.س)، ج2،
 ص260 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> الجزائري، النور المبين في قصص الأنبياء والمرسلين، ص33. العلامة المجلسي، بجار الأنوار، ج11، ص113.

 <sup>(2)</sup> جاء هذا الحديث بعبارة «أرسل الماء على الطين» في: الكليني، الكافي، ج2،
 ص7، غير أننا لا نراه في أبواب خلق آدم عند غيره لا في المرحلة الأولى ولا في المرحلة الثانية، في حين أن أغلب أعلام المرحلة الثالثة يستعيدونه. انظر: الفيض =

الملائكة في جمع الطينة يعود إلى حرج كلامي بين القول بعصمتهم وقدرتهم والإخبار عن عصيانهم وعجزهم، ما تواتر من أخبار في هذه المرحلة عن تشكّل جسد آدم بالمحافظة على فاعليّة العناصر الطبيعيّة، ولكن من خلال الملائكة الموكّلة بها؛ إذ يقول الفيض الكاشاني: "ثمّ أمر ملائكة الجهات الشمال والجنوب والصبا والدبور أن يجولوا على هذه السلالة من الطين فأبرؤوها وأنشؤوها، ثم جزؤوها وفصلوها وأجروا فيها الطبائع الأربع المرتين والدم والبلغم، فجالت الملائكة عليها وأجروا فيها الطبائع الأربع، فالدم من ناحية الصبا، والبلغم من ناحية الشمال، والمرة الصفراء من ناحية الجنوب، والمرة السوداء من ناحية الدبور، فاستقلت النسمة وكمل البدن، فلزمه من جهة الربح حب النساء وطول الأمل والحرص، ومن جهة البلغم والشيطنة والتجبر والتمرد والعجلة، ومن جهة الدم حب الفساد واللذات وركوب المحارم والشهوات» (1. بيّنٌ أنّنا ننتقل مع خبر الفيض الكاشاني من فواعل سماويّين هم "رؤساء الملائكة» أو خواصّهم (2) إلى فواعل أرضيّين هم فواعل سماويّين هم "رؤساء الملائكة» أو خواصّهم (2)

<sup>=</sup> الكاشاني، الوافي ج4، ص40. الحلي، في مختصر بصائر الدرجات، ص151. المازندراني، شرح أصول الكافي، ج8، ص19. العلامة المجلسي، مرآة العقول، ج7، ص21. البحراني، هاشم، البرهان، ج4، ص885. الحويزي، ج4، ص616. المشهدي، ج12، ص104.

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص109. المجلسي الأوّل، روضة المتقين، ج13، ص279. المجلسي، بحار الأنوار، ج11، ص105. البحراني هاشم، البرهان، ج1، ص173... ويعطي حيدر الآملي دوراً آخر للملائكة لا يخرج عن الوظيفة عينها التي نراها عند الفيض الكاشاني، ويؤكّد العلاقة بين الطبائع الأربعة والعناصر الأربعة الآملي، حيدر، التفسير المحيط، ج2، ص47 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> تتكرّر العبارة للدلالة على جبريل وميكائيل وإسرافيل، وهم الذين هبطوا لجمع طينة آدم في خبر المحاولات الثلاثة المعروف، انظر: البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص156. الآملي، حيدر، التفسير المحيط، ج2، ص222. الكاشاني فتح الله، زبدة التفاسير، ج5، ص128.

"ملائكة الجهات"، ومن تكوين يعتني بالطين وأحواله، من صلصال وحمأ مسنون...، إلى آخر يعتني بالطبائع التي تكوّن الجسد ذاته. إن الذي أبرأ آدم وشكّله وحوّله إلى كائن حيّ في المراحل السابقة سنيّة وشيعيّة هو عالم السماء، العالم المقدّس، أمّا في هذه المرحلة فتشكّله الأرض، العالم المدنّس.

#### - خلق حوّاء:

وقد أنتج هذا التحوّل في مَن اعتنى بآدم من السماء إلى الأرض تأويلاً مخصوصاً لخلق حوّاء نكاد لا نراه عند غير الفيض الكاشاني؛ إذ يقول:

«قال في الفقيه: وأما قول الله عَلى: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً﴾ [النِّسَاء: 1] (1)، والخبر الذي روى «أن حواء خلقت من ضلع آدم الأيسر» صحيح، ومعناه من الطينة التي فضلت من ضلعه الأيسر، فلنلك صارت أضلاع الرجال أنقص من أضلاع النساء بضلع. أقول: لعله أشير بالضلع الأيسر إلى الجهة التي تلى عالم الكون فإنها أضعف من الجهة التي تلى الحق، وأشير بنقصان أضلاع الرجال من الجهة اليسرى إلى أن جهة الكون في الرجال أنقص من جهة الحق، وبالعكس منهما في النساء، فإن الظاهر عنوان الباطن وسر الله لا يناله إلا أهل السر، وهذا تأويل الحديث وسره، وهو لا ينافى تفسيره، وظاهره بأن حواء خلقت مما فضل من طينة آدم لأجل نقصان ضلعه، وأما العامة فزعموا أنها خلقت من الضلع بعد تمام خلق الضلع وهو فاسد، فالتكذيب في كلام المعصوم عليه إنما رجم إلى ما فهموه من حمل الحديث على المعنى الفاسد دون أصل الحديث، فإن ما نكره في الفقيه من أنها خلقت من الطينة التي فضلت من ضلعه الأيسر مروي عن النبي صلَّى الله عليه وآله وسلَّم،

<sup>(1)</sup> هاهنا كلام حذفناه لعدم وجوده في نص الفيض الكاشاني، وإنما أضافه المحقّق من كتاب الصدوق (من لا يحضره الفقيه). انظر: الفيض الكاشاني، الوافي، ج 21، ص23.

رواه في العلل ومعناه ما نكره طاب ثراه. وفي تفسير العياشي عنه صلّى الله عليه وآله وسلّم: «إن اللّه تبارك وتعالى قبض قبضة من طين فخلطها بيمينه، وكلتا يديه يمين، وخلق منها آدم وفضل فضلة من الطين فخلق منها حواء». فلا تنافي بين الأخبار بحمد الله»(1).

يبدو الفيض الكاشاني حريصاً على رفع التناقض بين الأخبار فيما بينها من جهة وبين الأخبار وفهم العامّة لها من جهة أخرى، وليس رفع التناقض إلا بحثاً عن موطئ قدم لتأويل مخصوص لم يكن من سبق الفيض الكاشاني في حاجة إليه. ولا يعود الحرج أو الاضطراب أو «التنافي» بين الأخبار إلى أنَّ حواء نُحلقت من ضلع آدم في بعضها، وخُلقت من فضلة طينة آدم في بعضها الآخر، فمن ذكروا أنَّها خُلقت من فضلة طينته إنما يذكرون أنَّ هذه الفضلة كانت من الطين الخاص بضلع آدم، وإنما يعود الحرج إلى قلق العلاقة بين ما تفصح عنه الأخبار وما يحرّكها من تأويل خلفي للعلاقة بين آدم وحوّاء باعتبارها رمزاً للعلاقة الكونيّة، بين السماء والأرض وبين اليمين والشمال من جهة، والعلاقة بين أطراف الاجتماع الإنساني من جهة أخرى؛ ذلك أنّ حوّاء في نص الفيض الكاشاني تنتمي إلى العالم الأرضى، في حين ينتمى آدم إلى العالم السماوي؛ فآدم إنسان من حيث الروح، التي تنتمي إلى عالم الحق، وليس من حيث الجسم. يقول الفيض الكاشاني: «وأراد بالجوهر الذي خلق الله منه آدم روحه المقدّسة التي هي أمرٌ من أمر الله عزّ وجل، وكلمة من كلماته، ونور من أنواره، التي بها صار آدم مكرماً مستحقاً لمسجودية الملائكة، وهي نور معنويّ عقلاني لا نسبة له إلى الأنوار الحسية كنور الشمس والقمر فضلاً عن نور النار الذي يضمحل في النهار، وآدم في الحقيقة عبارة عنه لا عن الجسد»(2). في مقابل حواء التي تنتمي إلى عالم الكون والفساد، عالم الأرض والشهوات، يقول الفيض الكاشاني:

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، الوافي، ج 21، ص 23.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص256. ولذلك يتمّ التقريب في هذه المرحلة بين آدم وعيسى =

«فما ورد أنّها خُلقت من ضلعه الأيسر إشارة إلى أنّ الجهة الجسمانية الحيوانية في النساء أقوى منها في الرجال، والجهة الروحانية الملكية بالعكس من ذلك، وذلك لأن اليمين مما يُكنى به عن عالم الملك عن عالم الملكوت الروحاني والشمال ممّا يُكنى به عن عالم الملك الجسماني، فالطين عبارة عن مادة الجسم، واليمين عبارة عن مادة الروح، ولا ملك إلا بملكوت، وهذا هو المعني بقوله: وكلتا يديه يمين، فالضلع الأيسر المنقوص من آدم كناية عن بعض الشهوات التي فالضلع الأيسر المنقوص من آدم كناية عن بعض الشهوات التي المستنبط من باطنه التي هي من عالم الخلق، وهي فضلة طينة المستنبط من باطنه التي صارت من مادة لخلق حواء، فنبه في الملك والخلق وبالعكس منهما في النساء فإنّ الظاهر عنوان الباطن، وهذا هو السر في هذا النقص في أبدان الرجال بالإضافة إلى النساء، وأسرار الله لا ينالها إلا أهل السر، فالتكذيب في كلام المعصومين إنما يرجع إلى ما فهمه العامة من حمله على الظاهر دون أصل الحديث» (1).

#### - الأسماء:

ولا تتعلَّق ضرورة كشف الأسرار بالعلاقة بين آدم وحواء وما تكشفه من العلاقة بين السماء والأرض فحسب؛ بل إنَّ كشف الأسرار ضروري أيضاً

لا على أساس الخلق من طينة كما عند بعض السنة والشيعة تفسيراً لقوله: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَ اللهِ عَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ [آل عِمرَان: 59] بل على أساس أنّ لكل واحد منهما روحاً مخصوصة. انظر في المدونة الشيعية التي تقرب بين آدم وعيسى على أساس الروح: المجلسي، بحار الأنوار، ج4، ص13. الجزائري، نور البراهين، ج1، ص426. الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص524. المحراني، هاشم، البرهان، ج3، ص344-363. الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج3، ص11.

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص415. المشهدي، تفسير كنز الدقائق، ج3، =

حينما يتعلّق الأمر بالأسماء التي تعلّمها آدم، وهو ما يعطي الفرصة لتناول مبحث الأسماء وعلاقتها بالصفات، وهو مبحث عرفاني أثير. يقول الفيض الكاشاني بعد عرضه خبراً عن جعفر الصادق وآخر عن السجّاد حول معنى الأسماء:

«والمراد بتعليم آدم الأسماء كلّها خلقه من أجزاء مختلفة وقوى متباينة حتى استعد لإدراك أنواع المدركات من المعقولات والمحسوسات والمتخيلات والموهومات وإلهامه معرفة نوات الأشياء وخواصها وأصول العلم وقوانين الصناعات وكيفية آلاتها والتمييز بين أولياء الله وأعدائه، فتأتي له بمعرفة ذلك كله مظهريته لأسماء الله الحسنى كلها وبلوغه مرتبة أحدية الجمع التي فاق بها سائر أنواع الموجودات ورجوعه إلى مقامه الأصلي الذي جاء منه وصار منتخباً لكتاب الله الكبير الذي هو العالم الأكبر، كما قال أمير المؤمنين ﷺ: وفيك انطوى العالم الأكبر» (1).

وعلى الرغم من أنّ نصّ الكاشاني هذا يستفيد من الأخبار، ويعيد رسمها في كتابه، إلا أن التأويل الذي يقدّمه يوجب عليه تحديد صورة لآدم وحوّاء تُدْفَعُ إلى الابتعاد عمّا أفادته الأخبار في ظاهر قولها، ولذلك يحدّثنا عن أسرار الأخبار وعن المعانى الخفيّة في أقوال الأئمّة، ويقدّم هذه الأسرار

<sup>=</sup> ص309. وعن اليمين واليسار يقول حيدر الآملي: ﴿وَٱلْأَرْضُ جَيِيعًا قَبْضَتُهُمْ يَوْمَ الْقِينَهُ وَالسَّمَوْتُ مَطْوِيَّتُ بِيَعِينِهِ مَّ سُبْحَنَهُ وَتَعَكَلُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الزُّمَر: 67]. لأنه أضاف الأرض إلى اليد اليسرى، والسموات إلى اليد اليمنى، وليس هناك غير هذين المظهرين شيء آخر؛ لأنّ السموات عبارة عن جميع الروحانيات والمجرّدات والعقول والنفوس وما شاكل ذلك، والأرض عبارة عن جميع الجسمانيات والعنصريات والمركبات المشار إليها وغير ذلك». الآملي، حيدر، تفسير المحيط الأعظم، ج1، ص421. ويقول أهل التأويل الباطني في هذا: "ومثل الجانب الأيمن مثل العلم الباطن، ومثل الجانب الأيسر العلم الظاهر». القاضي النعمان، أساس التأويل، ص590.

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص112.

على أنّها حقيقة الأقوال الموروثة، تلك التي يراها من لم يتشرّب علومهم تناقضاً واختلافاً.

#### ب- الخطيئة:

تحتوي مرحلة الخطيئة من حكاية آدم على ميثمين رئيسيْنِ هما الوقوع في الذنب والحصول على التوبة.

### في ذنب آدم وحواء:

رأينا أنّ المدوّنة الشيعية في المرحلتين السابقتين تناولت مسألة الخطيئة بطريقتين متقابلتين؛ فالمرحلة الأولى أفصحت عن خطيئة آدم وحدّدتها بالشجرة أو علم محمّد وآله... والمرحلة الثانية، سواء عند القطب الراوندي أم عند ميثم البحراني، سكتت عن هذا الذنب أو تأوّلته بسرعة بما يفيد تنزيه آدم عن الكبائر. وتسير المرحلة الثالثة في الخطّ عينه الذي سارت فيه المرحلتان السابقتان، وهو تنزيه آدم، وبيان عصمته، دون أن يكون هذا البيان حاضراً في كلّ تصريح بالذنب، وهو ما قد يعني خفوت حدّة الجدل أو الردّ المذهبي عند من يورد الحكاية.

ولهاشم البحراني رواية للخطيئة لا تتميّز بخصوصيّة ما تضيفه؛ بل بنوعيّة تعامله مع ما ورثه. ويَعدُّ البحراني شجرة الخطيئة شجرة علم محمد وآله، ويرى أنّ الأكل منها على ضربين أكلٌّ حسّيّ هو الذي سيقع فيه آدم وأكل باطنيّ «من تناول منها بإذن الله ألهم علم الأولين والآخرين من غير تعلم، ومن تناول منها بغير إذن خاب من مراده وعصى ربه»، وهي الشجرة التي كان يأكل منها «النبي وعلي وفاطمة والحسن والحسين بعد إطعامهم اليتيم والمسكين والأسير، حتى لم يحسوا بعد بجوع ولا عطش ولا تعب ولا نصب» ثمّ يكشف البحراني بقيّة حكاية الخطبئة فيقول:

<sup>(1)</sup> هذا تأويل سردي للآيتين: ﴿وَيُطْمِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَلَيْهِا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطُمِنُكُو لِوَبِهِ اللَّهِ لَا زُبِدُ مِنكُر جَرَاتَهُ وَلَا شُكُورًا﴾ [الإنسان: 8-9]. ولئن ربط هاشم البحراني بين =

«قال الله تعالى: ﴿ فَأَزَلُّهُمَا ٱلشَّيَطُنُ عَنْهَا ﴾ [البَقَرَة: 36] عن الجنة، بوسوسته وخديعته وإيهامه وغروره، بأن بدأ بآدم... وكان إبليس بين لحيى الحية أنخلته الجنة، وكان آدم يظن أنّ الحية هي التي تخاطبه، ولم يعلم أن إبليس قد اختفى بين لحييها. فرد آدم على الحية: أيتها الحية، هذا من غرور إبليس لعنه الله، كيف يخوننا ربنا؟ أم كيف تعظمين الله بالقسم به وأنت تنسبينه إلى الخيانة وسوء النظر وهو أكرم الأكرمين، أم كيف أروم التوصل إلى ما منعنى منه ربي رض الله وأتعاطاه بغير حكمه؟! فلما يئس إبليس من قبول أمره منه، عاد ثانية بين لحيى الحية فخاطب حواء من حيث يوهمها أن الحية هي التي تخاطبها .... فرامت [حوّاء] الشجرة فأرادت الملائكة أن تدفعها عنها بحرابها، فأوحى الله تعالى إليها: إنما تدفعون بحرابكم من لا عقل له يزجره، فأما من جعلته متمكناً مختاراً، فكلوه إلى عقله الذي جعلته حجة عليه، فإن أطاع استحق ثوابى، وإن عصى وخالف أمرى استحق عقابى وجزائى، فتركوها ولم يتعرضوا لها، بعد ما هموا بمنعها بحرابهم، فظنَّتْ أن الله تعالى نهاهم عن منعها لأنه قد أحلِّها بعد ما حرَّمها» (1).

يبدو نصّ هاشم البحراني منتبهاً إلى ضرورة استعادة ما جاء قبله سواء من السنة أم من الشيعة من حيث الأخبار ومن المعتزلة من حيث التصوّر

<sup>=</sup> سبب نزول هذه الآية وسبب خطيئة آدم فإنّ من بين مفسرين آخرين من لم يصل بينهما من بينهم البحراني نفسه عند تفسير سورة الإنسان: البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج5، ص546 وما بعدها. غاية المرام، ج4، ص98. انظر أيضاً: الكاشاني، الملا فتح الله، زبدة التفاسير، ج7، ص280. الفيض الكاشاني، التفسير الأصفى، ج2، ص1384. التفسير الصافي، ج5، ص260. الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج5، ص479. المشهدي، تفسير كنز الدقائق، ج41، ص58.

<sup>(1)</sup> البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج1، ص178. الفيض الكاشاني، الوافي، ج2، ص290. العلّامة المجلسي، بحار الأنوار، ج11، ص189. الجزائري، النور المبين، ص45.

الخاص بنسبة الأفعال إلى الإنسان، فهو حريص على عرض المياثم القديمة التي عرضتها المرحلة الأولى والثانية. غير أنّه يقدّمها بطريقة مخالفة في تركيبها وجمعها عن الطريقة التي تمّ بها ذلك في المرحلتين السابقتين. ومن هنا، تكمن أهميّة عمل هاشم البحراني في هذا التركيب والجمع، وليس في صياغة مياثم جديدة كما كان شأن المرحلة الثانية.

ولهاشم البحراني تنويعان آخران للحكاية: أوّلهما: يتجاوز كون الخطيئة في الحسد ويَعدّها في رفض ولاية محمد وآله ومعارضتهم فيها<sup>(1)</sup>، ولهذه الإضافة بعدٌ تاريخيّ سياسيّ بيّن؛ وثانيهما: لن يخرج عمّا وصله من المرحلتين السابقتين، ولكنّه يكشف عن رؤية أدقّ لموضوع ذنب آدم. وتأتي هذه الرواية الأخيرة ضمن تفسيره آية عرض الأمانة، وهي ولاية آل البيت التي من أقرّ بها ولم يدّعها لنفسه جُوزيَ، وعوقب من لم يقرّ بها وادّعاها لنفسه، وكانت خطيئة آدم أنّه حسد آل البيت وتمنّى منزلتهم فخُذِل حتى أكل من الشجرة (2). يجمع قول البحراني بين مجالين للذنب هما الشجرة والولاية، وليست الشجرة إلا

<sup>(1)</sup> البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج1، ص194؛

<sup>(2)</sup> البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج1، ص184، وانظر أيضاً: ج1، ص165، ج4، ص499. البحراني، هاشم، غاية المرام، ج4، ص187. الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج4، ص310. المشهدي، كنز الدقائق، ج10، ص451. الجزائري، النور المبين، ص41، ومن المواطن التي ترد فيها الحكاية دون مناقشة عصمة آدم أو تأكيدها أو الإشارة إليها خبر مساءلة الخضر لجعفر بن محمد، وهي مساءلة تناظر حديث «هذا جبريل جاء يعلمكم دينكم». انظر: البحراني، هاشم، مدينة المعاجز، تح. لجنة التحقيق برئاسة الشيخ عباد الله الطهراني الميانجي، مؤسسة المعارف الإسلامية، قم-إيران، ط1، 1415هـ/ 1994م، ج5، ص189. الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص110... وتعليل الوضوء ومراحله أو الغسل وأركانه أو صوم الأيام البيض... انظر كتب الفقه الشيعيّة في أبواب الوضوء والطهارة. انظر أيضاً: الفيض الكاشاني، الوافي، ج6، ص368، وص537، وج11، ص580. وممّن اعتنى ببيان عصمة آدم واهتمّ لذلك الفيض الكاشاني، انظر: الفيض الكاشاني، الوافي، ج1، ص551. المازندراني، شرح أصول الكاشاني، انظر: الفيض الكاشاني، الوافي، ج1، ص551.

الجانب التشريعي للخطيئة في مجال الحقيقة، وبعبارة أخرى ليست الشجرة إلا حركة الأركان التي تكشف عمّا يجيش في الجنان، إنّ الأكل من الشجرة تعبير رمزي أو نتيجة «عمليّة» لما تمّ في الباطن من اضطراب العلاقة بين آدم وحوّاء من جهة، وأنوار الأئمّة من جهة ثانية في السماء. فللخطيئة مظهران مظهر «مدنّس» يتعلّق بالتطاول نحو أنوار الولاية.

ويتدعّم هذا التأويل، الذي يقابل بين عالم النور وعالم الكثافة، من خلال التأويل الذي يقدّمه الفيض الكاشاني في أفق رفع التعارض بين الروايات الموروثة. يقول الفيض الكاشاني: «كما أن لبدن الإنسان غذاء من الحبوب والفواكه كذلك لروحه غذاء من العلوم والمعارف، وكما أنّ لغذاء بدنه أشجاراً تثمرها، فكذلك لروحه أشجار تثمرها، ولكلّ صنف منه ما يليق به من الغذاء فإنّ من الإنسان مَن يغلب فيه حكم البدن على حكم الروح، ومنه من هو بالعكس، ولهم في ذلك درجات يتفاضل بها بعضهم على بعض، ولأهل الدرجة العليا كلّ ما لأهل الدرجة السفلي وزيادة، ولكل فاكهة في العالم الجسماني مثال في العالم الروحاني مناسب لها. ولهذا فُسِّرتُ الشجرة تارةً بشجرة الفواكه، وأخرى بشجرة العلوم. وكان شجرة علم محمد إشارة إلى المحبوبية الكاملة المثمرة لجميع الكمالات الإنسانية المقتضية للتوحيد المحمدي الذي هو الفناء في الله والبقاء بالله المشار إليه بقوله ﷺ:

«لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل»، فإن فيها من ثمار المعارف كلها، وشجرة الكافور إشارة إلى برد اليقين الموجب للطمأنينة الكاملة المستلزمة للخلق العظيم الذي كان لنبينا ودونه لأهل بيته فلا منافاة بين الروايات ولا بينها وبين ما قاله أهل التأويل إنها شجرة الهوى والطبيعة؛ لأنّ قربها إنما يكون بالهوى والشهوة والطبيعة، وهذا معنى ما ورد أنها شجرة الحسد فإن الحسد إنما ينشأ منها» (1).

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص117.

وبهذا التأويل نفهم لماذا كانت حواء في هذه المرحلة هي التي بدأت بالأكل، أو هي التي كانت السبب فيه، على الرغم من وعي آدم بأنّ الأكل من الشجرة من غرور إبليس، وذلك لأنّ حوّاء في أفق هذا التأويل من العالم الكثيف المظلم، في حين أنّ آدم من العالم النورانيّ الشفّاف، وهو ما يتناسب مع التأويل الذي قدّمه الفيض الكاشاني لخلق حوّاء من ضلع آدم.

# - في أسباب التوبة: أو قميص آدم:

في هذه المرحلة ميثمٌ لم نره قبلها عند السنة ولا في نصوص الشيعة، وهو أنّ توبة آدم كانت بفضل قميص (1) مخصوص؛ إذ يقول الحويزي:

«... عن علي بن أبي طالب عليهم السلام قال: إنّ الله تبارك وتعالى خلق نور محمد صلى الله عليه وآله قبل أن يخلق السموات والأرض والعرش والكرسي واللوح والقلم والجنة والنار إلى أن قال: حتى أخرجه من صلب عبد الله بن عبد المطلب، فأكرمه بست كرامات: البسه قميص الرضا، ورداه رداء الهيبة، وتوجه بتاج الهداية، وألبسه سراويل المعرفة، وجعل تكته تكة المحبة يشد بها سراويله، وجعل نعله نعل الخوف، وناوله عصا المنزلة، وكان أصل ذلك القميص من ستة أشياء قامته من الياقوت وكمّاه من اللؤلؤ، ويخريصَيْه (2) من

<sup>(1)</sup> ينبغي التذكير أن الحديث عن قميص لآدم مرتبط بتفسير آية ﴿ يَهُمُ عَنهُمَا لِلاَسَهُمَا...﴾ الذي كان يغطيهما قبل الخطيئة، وهو اللباس النوراني السماوي المقدّس، ومرتبط باللباس الذي ارتبط بالخطيئة والمشار إليه في الآية ﴿ وَطَهْقا يَغْصِفَانِ عَلَيْهَا مِن وَرَقِ اللّه الذي ارتبط بالخطيئة والمدنّس المرتبط بالشجرة التي كانت موضوع الخطيئة. انظر في لباس آدم على سبيل التذكير الطبري، التفسير، ج12، ص355؛ السيوطي، الدر المنثور، ج3، ص431؛ الشوكاني، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، دار الفكر، بيروت-لبنان، ج2، ص196.

 <sup>(2)</sup> يقول ابن منظور في مادة دخرص «الدَّخْرِصةُ: الجماعةُ، والدَّخْرِصةُ والدِّخْرِيصُ:
 عُنيَّقٌ يخرج من الأرض أو البحر. (الليث) الدَّخْرِيصُ من الثوبِ والأرضِ والدرع التَّيْرِينُ، والتَّخْرِيصُ لغةٌ فيه (أبو عمرو) واحد الدَّخاريصِ دِخْرِصٌ ودِخْرِصةً =

البلور الأصفر وإبطاه من الزبرجد وَجِرِبَّانُهُ أَنَّ من المرجان الأحمر وجيبه من نور الرب جل جلاله، فقبل الله الله الله توبة آدم بذلك القميص، ورد خاتم سليمان به ... ولم يكن ذلك القميص إلا قميص محمد (2).

ولئن نسب الحويزي هذا القميص إلى محمد الرسول، فإنه في مواقع أخرى من المدوّنة الشيعيّة يلحقه بآدم على أنّه مالكه وصاحبه الأصلي، وبأمير المؤمنين على بن أبي طالب على أنّه وصله إليه من بين ما وصله من ميراث النبوّة مثل خاتم سليمان، وعصا موسى...(3).

ويبدو أنّ لقميص آدم قدرة سحرية تتناسب مع العالم الذي انبثق منه، ومع الشخوص الذين ارتبط بهم؛ إذ جاء في الرسالة الحادية عشرة الخاصة بالسحر والعزائم والعين من رسائل إخوان الصفا، الحديث عن عيسو بن إسحاق، الذي كان "إنساناً يعرف الصيد، إنسان البرية"(4)، وكان كلما اصطاد صيداً اعترضه ابن النمرود بن كنعان:

«فيقول: صارعني على أني إن غلبتك أخذت صيدك. وكان على ابن النمرود قميص آدم خرج معه من الجنة، وكان فيه صور لكلً

والدَّخْرِصةُ والدِّخْرِيصُ من القميص والدِّرْع: واحدُ الدَّخارِيصِ، وهو ما يُوصَل به البدَنُ ليُوسِّعَه. قال أبو منصور: سمعت غير واحد من اللغويين يقول: الدَّخْرِيص معرّب أصله فارسي، وهو عند العرب البَنِيقةُ واللَّبْنةُ والسَّبْجَةُ والسُّعَيْدَةَ» ولعل الملاحظة الأخيرة قرينة على أن الميثم من إضافات "التشيّع الفارسي» الذي سنثير بعض ما يهمنا منه في فقرات لاحقة. انظر ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص35.

<sup>(1)</sup> جاء في لسان العرب: "وجِرِبَّانُ الدِّرْعِ والقميصِ: جَيْبُه، وقد يقال بالضم وهو بالفارسية كَرِيبان وجِرِبَّانُ القَمِيص لَبِنَتُهُ فَارسي معرب، وفي حديث قُرَّةً المزني: أَتَيْتُ النَّبيَّ وَقِيْ خَدْبُ القميص، والأَلف النَّبيَّ وَقِيْحُ فَأَدخلت يدي في جُرُبَّانه. الجُرُبَّانُ بالضم: هو جَيْبُ القميص، والأَلف والنون زائدتان ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص261.

<sup>(2)</sup> الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج1، ص68؛

<sup>(3)</sup> انظر في هذا الفيض الكاشاني، الوافي، ج3، ص566؛ المازندراني، شرح أصول الكافى، ج5، ص322؛ العلامة المجلسي، مرآة العقول، ج3، ص40.

<sup>(4)</sup> العهد القديم، سفر التكوين، 25: 27.

شيء خلقه الله من الوحش والطير ودواب البحر، وكان آدم إذا أراد صيداً من شيء من الوحش أو غيرها وضع يده على صورته في القميص، فيبقى ذلك الشيء حائراً واقفاً أعمى حتى يجيء فيأخذه. فكان كلما صارعه أخذ ابن النمرود عيسو بن إسحاق فضرب به الأرض وأخذ صيده. فلما طال ذلك على عيسو شكا إلى أبيه إسحاق ما يلقى من ابن النمرود، فقال له إسحاق: صف لي القميص! فوصفه عيسو. فقال له إسحاق: هذا قميص آدم ولن تغلبه ما دام عليه، فإذا جاءك يطلب المصارعة فقل له: حتى تنزع القميص. فصارعه إذا فعل ذلك فإنّك تغلبه، فإذا غلبته فخذ القميص وعد» (1).

Maurice H., Harris, D.D., Hebraic Literature translations from the Talmud Midrashim and Kabbala whith special introduction, Washington, London, 1901, p.163.

وفي نصّ عبراني آخر نجد أنّ عيسو كان إذا خرج إلى الصيد يلبس الثياب التي وصلت إليه من آدم، ونجد فيه عين الوصف الذي يذكره إخوان الصفا؛ إذ تتميّز هذه الثياب بأن الحيوان الذي يبصرها يقبل على لابسها ويستسلم له ولا يفرّ منه. ويذكر الأدب اليهودي الوسيط أنّ عيسو كان يتوقّع أن نمرود (وليس ابن نمرود كما في رسائل إخوان الصفا) سيقتله حتى يحصل على تلك الثياب السحرية. ويذكر نص المدراش أن نمرود استطاع سرقة ثياب آدم من عيسو، وهو عكس ما جاء في نص إخوان الصفا. وتأتي هذه الحكاية العبرية لتفسّر تقاسم الأدوار بين شعبين هما الشعب الإسرائيلي وينحدر من يعقوب ويتميّز بأن قوّته تكمن في صوته، وهذا كناية عن العلم، والشعب الذي ينسب إلى عيسو وتكمن قوّته في يديه، وهذا كناية عن الحرب... راجم:

<sup>(1)</sup> إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء، دار صادر، دار بيروت، بيروت-لبنان، 1376هـ/ 1975م، ج4، ص292. ويذكر إخوان الصفا أنّ هذه الحكاية موجودة في التوراة، ولكنّنا لم نجدها في مظانّها، ولعلّها ممّا كان مكتوباً على حواشي نص التوراة في القرن الثالث أو الرابع الهجري، فظُنَّ أنّها من التوراة. ونجد في الأدب اليهودي الوسيط أنّ نمرود قد استطاع أن يسرق رداء آدم من حام الذي سرقه من أبيه نوح وهما في السفينة زمن الطوفان. انظر:

ويبدو أنّ تحويل قميص آدم من قميص سحري، كما في القرن الثالث أو الرابع الهجريين، إلى قميص هو علامة على ولاية الإمام، إخراجٌ لـ «لباس آدم وحواء» من حيّز الحكاية التكوينيّة إلى حيّز الاحتجاج المذهبي أو الحكاية السياسيّة، وبعبارة أخرى من حيّز حكاية التكوين الوجودي إلى حيّز التكوين السياسي، من بداية الخلق إلى بداية الدولة، ولعلّ في هذا التناظر بين نوعي التكوين تناظراً آخر بين نوعين من الحجاج السياسي، فكراً، والصراع الدموي، واقعاً، بين من يريد أن يجد أصله في رمزيّة عثمان بن عفّان، من خلال تعصّبه لأهل السنة، ونعني بهم الدولة العثمانية، ومن يدّعي أصالته في رمزيّة علي بن أبي طالب، ونعني بهم الدولة العثمانية، ومن يدّعي الرموز والأسماء، يجد أرضيّته في التصوّر الأسطوري للتاريخ.

لا تكمن إضافة الحويزي في تمليك الإمام مظهراً من مظاهر «العجيب» في التاريخ المقدّس، وهو القميص الذي يستعيد صورة قميص يوسف، وبردة النبيّ محمّد، وقميص عثمان... بل تكمن أساساً في إدراج هذا المظهر ضمن «المجلس المقدّس» الإمامي الذي يتكوّن من أصحاب الكساء. وإلحاقُ آدم بهم إلحاقٌ يؤكّد تبعيّته ودونيّة درجته من ناحية، وأنّه صورة ظاهرة «مشوّهة» لجوهرهم النوراني من ناحية أخرى، وهو ما يدعّم حضور عالم العرفان الذي رأيناه بوضوح مع الفيض الكاشاني من قبل في هذه المرحلة.

# ج- آدم في الأرض:

أهم ما اهتمّت به النصوص الشيعيّة عند سرد ما حصل في زمن آدم بعد هبوطه هو بناء البيت ومناسك الحج، وكيفيّة بدء الحياة في الأرض، وقتل قابيل أخاه هابيل.

Wynn, Westcott W. (translator), Medieval Hebrew, The Midrash, The Kabbalah, col. The Sacred Books and Early Literature of The East, Vol. IV, New York, London, 1917, p. 65. Rapaport, Samuel (Rev), Tales and Maxims from the Midrash, New York, London, 1907, p. 83.

### - البيت والحجّ:

تعمل نصوص الشيعة في هذه المرحلة على تجميع الأخبار التي سبقت في المرحلتين السابقتين دون أن يخلو ذلك من بعض الإضافات النادرة التي تعلّقت إحداها بكيفيّة بناء البيت وثانيتها بمنسك الصفا والمروة.

تذكر نصوص المرحلة الأولى، وتعضدها في ذلك نصوص أهل السنة، أنّ جبريل أو آدم وحواء بإعانة الملائكة هما اللذان بنيا البيت، وذلك دون أن يُنزِل الله خيمة، أو بعد أن أنزلها الله. غير أنّ المرحلة الثالثة تدخل عاملاً جديداً في بناء البيت هو ربّ البيت نفسه؛ إذ يقول هاشم البحراني:

«وأوحى إلى جبرئيل: أنا الله الرحمن الرحيم، وإنى قد رحمت آدم وحواء لما شكيا إلى، فاهبط عليهما بخيمة من خيام الجنة، وعزهما عنى بفراق الجنة، واجمع بينهما في الخيمة،... وانصب لهما الخيمة على الترعة التي بين جبال مكة. قال: والترعة مكان البيت وقواعده التي رفعتها الملائكة قبل نلك، فهبط جبرئيل على آدم بالخيمة على مكان أركان البيت وقواعده فنصبها، قال: وأنزل جبرئيل آدم من الصفا، وأنزل حواء من المروة، وجمع بينهما في الخيمة، قال: وكان عمود الخيمة قضيب ياقوت أحمر، فأضاء نوره وضوءه جيال مكة وما حولها، قال: وامتد ضوء العمود، فجعله الله حرماً لحرمة الخيمة والعمود، لأنهما من الجنة... قال: وَمُدَّتْ أطنابِ الخيمة حولها، فمنتهى أوتادها ما حول المسجد الحرام، قال: وكانت أوتادها من غصون الجنة، وأطنابها من ضفائر الأرجوان. قال: فأوحى الله إلى جبرئيل: أهبط على الخيمة سبعين ألف ملك يحرسونها من مردة الجن، ويؤنسون آدم وحواء، ويطوفون حول الخيمة تعظيماً للبيت والخيمة. قال: فهبطت الملائكة فكانوا بحضرة الخيمة يحرسونها من مردة الشياطين والعتاة، ويطوفون حول أركان البيت والخيمة كل يوم وليلة، كما يطوفون في السماء حول البيت المعمور. قال: وأركان البيت الحرام في الأرض حيال البيت المعمور الذي في السماء، قال: ثم إن الله أوحى إلى جبرئيل بعد نلك: أن اهبط إلى آدم وحواء فنحهما عن مواضع قواعد بيتي، لأني أديد أن أهبط في ظلال من ملائكتي إلى أرضي، فأرفع أركان بيتي لملائكتي ولخلقي من ولد آدم. قال: فهبط جبرئيل على آدم وحواء فأخرجهما من الخيمة، ونحاهما عن ترعة البيت الحرام، ونحى الخيمة عن موضع الترعة، قال: ووضع آدم على الصفا، ووضع حواء على المروة، ورفع الخيمة إلى السماء. فقال آدم وحواء: يا جبرئيل، أبسخط من الله حوّلتنا وفرّقت بيننا أم برضا تقديراً من الله علينا؟ فقال لهما: لم يكن ذلك سخطاً من الله عليكما، ولكنّ الله لا يسأل غما يفعل حيا آدم إنّ السبعين ألف ملك الذين أنزلهم الله إلى الأرض ليؤنسوك ويطوفوا حول أركان البيت والخيمة، سألوا الله أن يبني لهم مكان الخيمة بيتاً على موضع الترعة المباركة، حيال البيت المعمور، فيطوفون حوله كما كانوا يطوفون في السماء حول البيت المعمور، فأوحى الله إلى أن أنحيك وحواء، وأرفع الخيمة إلى السماء» (1).

يتحرّك نص البحراني بين هبوط الخيمة ورفعها ليهبط الله حتى يرفع قواعد البيت، وهذه الحركة هي عينها حركة آدم من لحظة رفع طينته إلى لحظة ارتفاع روحه. وبين الارتفاعين أو بين لحظتي الارتفاع هبوطان «معنوي» هو الخطيئة وماديّ هو السقوط. ولكنّ اللافت للانتباه في نصّ البحراني وأضرابه أنّ الله

<sup>(1)</sup> البحراني، هاشم، البرهان، ج1، ص189. الطبرسي، ميرزا حسين النوري (تمام 1320هـ/ 1902م)، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت-لبنان، ط2، 1408هـ/ 1988م، ج9، ص323. العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج11، ص184. البروجردي، السيّد (1383هـ/ 1963م)، جامع أحاديث الشيعة، تحت إشراف حاج حسين الطباطبائي البروجردي، المطبعة العلميّة، قم، (د.ت)، ج10، ص13. القبانجي، السيّد حسن، مسند الإمام علي، تح. الشيخ طاهر السلامي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1421هـ/ 2000م، ج3، ص429، وج9، ص396.

يشارك آدم في عملية الهبوط والصعود، فقد أمر الله جبريل أن يبعد آدم وحواء حتى يهبط إلى الأرض ويبني البيت، وهذه الجزئيّة هي الإضافة التي يتميّز بها هذا النص عن نصوص شيعيّة أخرى؛ إذ يسكت الحويزي<sup>(1)</sup> مثلاً عن هبوط الله في ظلال الغمام، ويسند بناء البيت مباشرة إلى جبريل.

ولا يستجيب هبوط الله إلى الأرض لبناء البيت لضرورة صبغ المكان بالمقدّس وتطهيره من الدنس الذي يرتبط عادة بالأرض فحسب؛ بل يستجيب فيما يبدو لميثم هيكلي يكاد لا يغيب عن أيّ فكر ديني يسعى إلى التشريع لطقوسه أسطورياً، وهو خلق مكان مقدّس يعمل على إحداث التميّز الوجودي والعقائدي للشعب<sup>(2)</sup>. فميثم الخيمة يسيطر على الأساطير الدينيّة (ألكتابيّة، ويبدو أنّه كان في البداية مكاناً مقدّساً متحرّكاً، ثمّ انتهى إلى أن يكون مكاناً مستقرّاً، وهو ما يعبّر عنه نص البحراني.

غير أن نزعة التجميع والهيمنة على التراث «المعرفي» هي التي أوجبت المحافظة، عند من أخبر عن هبوط الله لبناء البيت، على ما قد يبدو مخالفاً لعقيدة المفسر أو القاص، وهي نزعة قد تقبل لا ما يخالف عند التدقيق العقيدة فحسب؛ بل تقبل أيضاً ما يعبّر عن الاختلافات والتناقضات بين الأخبار المجموعة، ولا أدل على ذلك من ميثم «بدء النسل» عند الشيعة الإمامية.

<sup>(1)</sup> الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج1، ص125. الكليني، الكافي، ج4، ص196. الفيض الكاشاني، الوافي، ج1، ص198. الحر العاملي، محمّد بن الحسن، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، مهر، قم، ط2، 1414هـ/ 1993م، ج13، ص209. العلامة المجلسي، مرآة العقول، ج17، ص20.

<sup>(2)</sup> إلياد، مرسيا، المقدّس والدنيوي، ص35 وما بعدها: Eliade, Mircea, Le mythe de l'éternel retour, p. 18 et suite.

<sup>(3)</sup> انظر مثلاً:

Abrahams, Israel, «Tabernacle», in E.J. 2<sup>nd</sup>, Vol. 19, p. 418 et suite. O'Connell B. J. and Mcmanus F. R., «Tabernacle», in N.C.E., 2<sup>nd</sup> ed., Thomson Gale, U.S.A., 2003, Vol. 13, p. 726.

#### - بدء النسل:

لبدء النسل في هذه المرحلة روايتان تجيبان بطريقتين مختلفتين عن سؤال واحد هو كيف بدأ نسل آدم من دون أن يكون منحدراً من زواج المحارم، أو كيف نثبت بالأسطورة الدينيّة أن دين التوحيد أو الإسلام أحقّ أن يُتّبع من دين «الشرك» أو المجوس من جهة، وأن أصل الأئمّة طاهر مطهّرٌ ولا يعود إلى نكاح محرّمٍ.

تقوم الطريقة الأولى على أن النسل الطاهر يعود إلى زوج مخصوص لا يمنع ارتباطهما بالزواج مانع من محرم. ونجد في هذه المرحلة تنويعين لهذا الزوج؛ الأوّل أن الرجل يتمثّل في ابن شيث من حوراء، والمرأة بنت يافث من حوراء، يتزاوجان ومنهما تنحدر الصفوة من الخلق وهم الرسل والأنبياء من حوراء، يتزاوجان ومنهما تنحدر الصفوة من الخلق وهم الرسل والأنبياء والأوصياء... والثاني أنّ هابيل قبل أن يُقتّلَ تزوّج من حوراء اسمها ترك، وأنجبت الحوراء من بعده ابناً سمّاه آدم هابيل أيضاً؛ ثمّ أنجب آدم بعد هابيل ابنه شيث أو هبة الله، فتزوّج حوراء أخرى هي ناعمة أنجبت بنتاً تزوّجت من بعد هابيل الابن ومنهما صفوة الخلق. والفرق بين الخبرين أنّ الخبر الثاني يحرص على ألا ينقطع نسل المظلوم الذي يُشبّه بالحسين كما يصوّره المخيال الشيعي (1)، وذلك لا عن طريق الدم والنسب فحسب؛ بل عن طريق الاسم علاقة بآدم، وهي شخصيّة يافث، ولعلّ الأمر يعود إلى موقع هذه الشخصيّة أيضاً، في حين أنّ الخبر الأوّل يحدث شخصيّة أخرى نادراً ما نجدها في علاقة بآدم، وهي شخصيّة يافث، ولعلّ الأمر يعود إلى موقع هذه الشخصيّة في البداية الدينيّة الثانية للتاريخ الإنساني، وهي التي تمّت مع نوح. وبيّن أن هذه الأخبار لا تجيب عن الإشكال الأساسي الذي من أجله أستُبُعِدَ الميثم هذه الشنّي، وهو أنّ نسل آدم من زواج الإخوة والأخوات، فالزوج الثاني الذي السنّي، وهو أنّ نسل آدم من زواج الإخوة والأخوات، فالزوج الثاني الذي

<sup>(1)</sup> انظر: ابن طاوس السيّد، اللهوف في قتلى الطفوف، أنوار الهدى، قم-إيران، ط1، 1417هـ/ 1996م، ص13. ابن نما الحلّي، نجم الدين محمد بن جعفر بن أبي البقاء هبة الله (645هـ/ 1247م)، مثير الأحزان، المطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف، 1369هـ/ 1950م، ص8.

منه ستنحدر الصفوة لا ينبغي أن يتدنّس بسائر الإخوة الذين أنجبتهم حواء وآدم ممّا يجعلهم يتناسلون فيما بينهم، وهو ما يوقع أهل الإخبار في ما أرادوا الهروب منه.

أمّا الطريقة الثانية فيعبّر عنها هاشم البحراني بقوله: «عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي جعفر على قال: قال لي: «ما يقول الناس في تزويج آدم على وولده؟» قال: قلت: يقولون: إن حواء كانت تلد لآدم في كل بطن غلاماً وجارية، فتزوج الغلام الجارية التي من البطن الآخر الثاني، وتزوج الجارية الغلام الذي من البطن الآخر الثاني حتى توالدوا. فقال أبو جعفر على الغلام الذي من البطن الآخر الثاني حتى توالدوا.

«ليس هذا كذاك، يحجكم المجوس، ولكنه لما ولد آدم هبة الله وكبر سأل الله تعالى أن يزوجه، فأنزل الله تعالى له حوراء من الجنة فزوجها إياه، فولدت له أربعة بنين، ثم ولد لآدم هذا بنن آخر، فلما كبر أمره فتزوج إلى الجان، فولد له أربع بنات، فتزوج بنو هذا بنات هذا، فما كان من جمال فمن قبل الحوراء، وما كان من حلم فمن قبل آدم هذا وما كان من حقد فمن قبل الجان، فلما توالدوا أصعد الحوراء إلى السماء. يجيب قول البحراني على الحرج الذي يقع فيه المذهب الشيعي بخصوص انحدار صفوة الخلق من زواج المحارم» (1).

وتكمن قيمة هذا النص ليس في أنه إضافة خاصة بالمرحلة الثالثة؛ بل في أنه انتقاء من نصوص المدوّنة الإماميّة القديمة (فقد جاء هذا النص عند العيّاشي وهو من أعلام المرحلة الأولى) للإجابة عن القضايا العقديّة التي تطرحها حكاية نسل آدم. تحرص هذه الإجابة على أن يشارك في نسل آدم

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، الوافي، ج 21، ص24. انظر أيضاً: المجلسي الأوّل، روضة المتقين، ج8، ص78. الحر العاملي، وسائل الشيعة (آل البيت)، ج 20، ص366. الحر العاملي، وسائل الشيعة (الإسلاميّة)، ج 14، ص278. العلامة المجلسي، مرآة العقول، ج 20، ص434.

أطراف ليسوا من «طينته» ولا من العالم الذي ينتمي إليه أو الذي عُرف به. فالحوراء من السماء، وآدم من الأرض، والجنيّة من العالم الخفي المستجنّ، وآدم من عالم الظاهر، فكما أن طينته جُمعت من كل أنواع الطين فعلّل ذلك تنوّع المظهر من لون وطبع، فإنّ خصاله جُمعت من كل أنواع الخصال: ما يعود إلى آدم وما يعود إلى الحوراء، وما يعود إلى الجنيّة، إنّه التشابه بين الإنسان والبيت الحرام الذي بني هو أيضاً من نواح متعدّدة، أو هو الكائن الذي تجتمع فيه السماء والأرض مصداقاً للتصوّر العنوصي المهيمن على هذه المرحلة من أن الإنسان هو الكون مصغّراً مثلما أن الكون هو الإنسان كبيراً.

### د- قابيل وهابيل:

لقتال الأخوين ثلاثة أنواع من الروايات في هذه المرحلة: النوع الأوّل لا يهتمّ كبير اهتمام بالتفاصيل، ولم نلتق مع هذا إلا مع البيّاضي في (الصراط المستقيم)<sup>(1)</sup>. وهو بذلك يسكت عمّا وجب أن يستحي منه أصحاب الإمام من صراع ابني نبيّ على أختٍ لهما. والنوع الثاني يعيد ما جاء عند أهل السنّة، فكأنّما هي رواية عن رواة أبي جرير الطبري السنّي أو ابن كثير، إلا أنّها عن «المعصومين»، وتتميّز هذه الرواية لا بإقرار أنّ الصراع بين الأخوين كان من أجل المرأة؛ بل بذكر نتيجة قتل قابيل أخاه وهي لعنه وطرده، ما يقرّب هذا النوع الثاني من المدوّنة اليهوديّة.

أمّا النوع الثالث فيتجاوز سكوت النوع الأوّل، وإقرار النوع الثاني، ويعيد علينا ما جاء في المرحلتين السابقتين، وفي هذا السكوت والإقرار والإعادة ما يصنع تميّزه. يقول القمّى المشهدي:

«فقلت [سليمان بن خالد أحد صحابة الإمام جعفر الصادق]: جعلت فداك، إنهم يزعمون أنّ قابيل إنّما قتل هابيل لأنّهما تغايرا على أختهما؟ فقال [جعفر الصادق] له: يا سليمان، تقول هذا، أما

<sup>(1)</sup> البياضي، الصراط المستقيم، ج2، ص43.

تستحى أن تروى هذا على نبى الله آدم؟ فقلت: جعلت فداك، ففيم قتل قابيل هابيل؟ فقال: في الوصيّة. ثمّ قال لي: يا سليمان، إنّ الله -تبارك وتعالى- أوحى إلى آدم أن يدفع الوصية واسم الله الأعظم إلى هابيل، وكان قابيل أكبر منه. فبلغ ذلك قابيل، فغضب فقال: أنا أولى بالكرامة والوصيّة. فأمرهما أن يقرّبا قرباناً بوحى من الله إليه، ففعلا. فقبل الله قربان هابيل. فحسده قابيل. فقتله. وأمّا ما رواه في (مجمع البيان): «عن الباقر -عليه السّلام-: أنّ حوّاء امرأة آدم كانت تلد في كلّ بطن غلاماً وجارية، فولدت في أوّل بطن قابيل وقيل: قايين وتوءمته إقليما بنت آدم، والبطن الثَّاني هابيل وتوءمته ليوذا، فلمّا أدركوا جميعاً أمر الله -تعالى- آدم أن ينكح قابيل أخت هابيل، وهابيل أخت قابيل، فرضى هابيل وأبى قابيل لأنّ أخته كانت أحسنهما، وقال: ما أمر الله [-سبحانه-] بهذا ولكن هذا من رأيك. فأمرهما [آدم] أن يقرّبا قرباناً فرضيا بذلك، فغدا هابيل وكان صاحب ماشية فأخذ من خير غنمه وزيداً ولبناً، وكان قابيل صاحب زرع فأخذ من شرّ زرعه، ثمّ صعدا فوضعا القربان على الجبل، فأتت النّار فأكلت قربان هابيل وتجنّبت قربان قابيل، وكان آدم غائباً بمكّة خرج إليها ليزور البيت بأمر ربّه. فقال قابيل: لا عشت يا هابيل في الدّنيا وقد تقبّل قربانك ولم يتقبّل قرباني، وتريد أن تأخذ أختى الحسناء وآخذ أختك القبيحة. فقال له هابيل ما حكاه الله -تعالى- فشدخه بحجر فقتله». فمحمول على التَّقية، لأنَّه موافق لمذاهب العامّة» (1).

وخبر المشهدي إن رفض قول الطبرسي فإنّه يورده وينسبه إلى العامّة، على الرغم من أنّ من معاصريه من يرى أنّ ذكر ذلك الخبر لا يندرج ضمن

<sup>(1)</sup> القمّي المشهدي، تفسير كنز الدقائق، ج3، ص314 وما بعدها؛ وج 4، ص86 وما بعدها. الطبرسي، مجمع البيان، ج3، ص317. الجزائري، النور المبين، ص54 وما بعدها.

التقيّة (1)؛ بل إن الفيض الكاشاني، وهو المولع بالتقريب بين الروايات المتضاربة، لم يكلّف نفسه البحث عن الرابط بين هذه الأخبار المختلفة، على الرغم من أنّه ينسبها جميعاً إلى المعصومين. يقول الفيض الكاشاني: "إن قيل كيف التوفيق بين هذه الأخبار والأخبار الأولى قلنا الأخبار الأولى هي الصحيحة المعتمد عليها، وإنما الأخيرة فإنما وردت موافقة للعامة، فلا اعتماد عليها مع جواز تأويلها بما توافق الأولى». وجاء في الهامش عند كلمة تأويلها قول المحقق: "قوله مع جواز تأويلها: علل المراد به أنّ التوءمة في كلّ بطن أن الله تعالى أنزل تارة من طينة الحوراء في بطن حواء ما يكون بمنزلة النطفة لا من نطفة آدم نظير ما صنع بمريم، وأخرى من طينة الجان على ذلك المنوال أو المراد بما أنكر في الأولى التزويج من بطن واحد فلا ينافي الثانية». ويبدو أنّ الإضافة الخاصة بهذه المرحلة هي أنّها حافظت على ينافي الثانية مع تأكيد رفضها باعتبارها من أقوال المخالفين.

#### ه- الاستيعاب والعرفان:

عند النظر في نصوص المرحلة الثالثة نلاحظ وجود خطّين متوازيين يتقاطعان بشكل غير منظور للوهلة الأولى، أوّلهما: خطّ التجميع والاستيعاب، وثانيهما: خط العرفان المهيمن على النصّ كلّه.

## - في التجميع والاستيعاب:

يعبّر نعمة الله الجزائري عن الخطّ التجميعي عندما يصنّف الأقوال في قصص الأنبياء في بداية كتابه (النور المبين)<sup>(2)</sup>، ويكشف قوله عن صنفين من الكتابة في قصص الأنبياء وصلا إليه أو اشتُهرا على عهده، أوّلهما: ما قاله الجمهور من المسلمين، ويعني به أهل السنّة، ويضرب على ذلك مثلاً وهب

<sup>(1)</sup> الكاشاني، الملا فتح الله، زبدة التفاسير، ج2، ص246. الفيض الكاشاني، الصافي، ج1، ص417.

<sup>(2)</sup> الجزائري، النور المبين، ص11.

بن منبه (1)، وثانيهما: ما تضمّنته كتب الإماميّة، وهو على أضرب ثلاثة: ما جاء مختصراً، ويضرب على ذلك مثلاً (قصص الأنبياء) للراوندي، وما جاء مستفيضاً جامعاً شأن كتاب النبوة في (بحار الأنوار) للمجلسي، وما جاء جامعاً مانعاً لا يعيبه الاختصار ولا تشينه الإطالة، وهو الكتاب الذي صنّفه الجزائري نفسه. ويكشف نص الجزائري لا عن الاتجاه التجميعي فحسب؛ بل عن الغاية الأساسيّة منه، وهي تقريب «علوم آل البيت» من الناس خصوصاً، وأن الفترة التي عاش فيها توصف بفترة فتور الهمّة والبعد عن ميراث الأئمّة (2)، وهي الفترة عينها التي شهدت هجوماً متكرّراً على المكتبات الشيعيّة وتخريبها وحرق الكتب فيها (3).

ويبدو هذا التجميع على مستويات أهمها ترصيف الأخبار بعضها على بعض دونما حرج في تناقضها أو تصادمها، والنقل عن نصوص سنية بإسناد أخبارها إلى أعلام من الشيعة، والنقل عن نصوص شيعية مع إسنادها إلى أعلام من السنة، وذلك بحثاً عن «تدعيم المذهب من داخل كتب الخصوم».

<sup>(1)</sup> يُسْنَدُ إلى ابن منبه ثلاثة تصانيف قد يكون أحدها هو ما قصده الجزائري هنا؛ أوّلها: كتاب (التيجان في ملوك حمير)، وقد طُبع في الهند أوّل ما طبع، وهي طباعة دون تحقيق علمي صارم، ثم طُبعت بإشراف مركز الدراسات والأبحاث اليمنية، وهو تحقيق أفضل من سابقه، غير أنّ هذا الاحتمال ضعيف؛ فالكتاب، على شهرته في الثقافة الإسلامية، ليس كتاباً في قصص الأنبياء بالمعنى الذي أصبح معروفاً في القرنين الخامس والسادس للهجرة/الحادي عشر والثاني عشر للميلاد؛ بل هو أقرب إلى «التأريخ» لملوك حمير، وثانيها: قد يكون أحد الكتب الثلاثة التي أشرنا إليها في المقدّمة، والتي ذكرها بروكلمان، اثنان منها ما زالا مخطوطين والثالث يذكر أنه حُقِّقَ ونُشر، وثالثها: ما يُنسب إلى وهب بن منبه في المدوّنة السنيّة من إخبار عن الأنبياء والملوك في الزمن الخالي، ولا يخلو ذلك من مياثم تُنسب إلى ابن منبه لا علاقة له بها.

<sup>(2)</sup> البحراني، يوسف المحقّق، الدرر النجفية، ج1، ص15.

<sup>(3)</sup> انظر: البحراني، المحقّق، الحدائق الناضرة، ج1، ص9. البحراني، المحقّق، الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب، ص30، وص 123.

ويبدو ترصيف الأخبار المتصادمة أهم مظهر من مظاهر التجميع والاستيعاب، ويظهر ذلك عند أغلب رموز الإمامية في هذه الفترة، كما رأينا ذلك عند الفيض الكاشاني، الذي يعمل في كلّ مرّة على تبرير التصادم أو على البحث عمّا يلغيه، وذلك بيّنٌ في «كلمات التوبة» وفي قتل قابيل هابيل، أو كالملا فتح الله الكاشاني عند تعرّضه لمعنى «الأسماء» ولخبر طينة آدم الذي يورد بخصوصه ما يُسند إلى السنة، ويُعرض عمّا يُسند إلى الشيعة، أو الحويزي حينما يروي جزءاً من حكاية قابيل وهابيل...(1).

أمّا النقل الدقيق عن نصوص سنيّة فواضحٌ في (تفسير البرهان) لهاشم البحراني، ويبدو ذلك في إعادة كتابة ما جاء عن الكسائي في تحديد روح آدم<sup>(2)</sup>، أو في وصفه في الجنة، والمراحل التي مرّ بها بعد هبوطه في الأرض أثناء تحوّله إلى بطل حضاري مؤسّس<sup>(3)</sup>، وقد تمّ لهاشم البحراني ذلك من خلال تغيير أسانيد الكسائي «السنيّة» إلى «أسانيد إماميّة».

ويتجلّى تغيير القول المخالف إلى قول موال للمذهب من خلال كلمات

<sup>(1)</sup> نجد عند الفيض الكاشاني، بخصوص قابيل وهابيل، الرواية السنيّة مع السكوت عن أنّ الاختلاف بين الأخوين كان حول المرأة. انظر: الفيض الكاشاني، الوافي، ج2، ص283. وقد يكتفي بالتعليق السريع على النص القرآني، ثمّ بإضافة خبر أنّ سبب القتل حسد قابيل أخاه هابيل في الوصيّة. الفيض الكاشاني، التفسير الأصفى، ج1، ص270، وص 271. ويجمع في التفسير الصافي الحكاية السنيّة تامّة الأركان بالرواية الإماميّة. انظر: الفيض الكاشاني، التفسير الصافي، ج1، ص417 وما بعدها، وج2، ص27 وما بعدها... انظر أيضاً مثل هذه العمليّة بخصوص مياثم أخرى عند: الكاشاني، الملا فتح الله، زبدة التفاسير، ج1، ص116، و117، و123، و125، و130... الحويزي، ج1، ص610. البحراني، المحقّق، الحدائق الناضرة، ج23، ص7.

<sup>(2)</sup> البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص344. قارن بـ الكسائي، ص111 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> قارن على سبيل المثال البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص351-351.ما على سبيل الكسائي، ص120-127.

التوبة كما يوردها هاشم البحراني في كتابه (غاية المرام)<sup>(1)</sup>؛ إذ يحصر قول السنّة في كلمات التوبة في أنّها التوسّل بأصحاب الكساء، في حين أنّ قول السنة، كما رأينا، أوسع من ذلك؛ بل إنّ القول بكلمات التوبة على أنّها محمد وآله يعود إلى المرحلة السنيّة الثانية.

إنّ الغاية الأساسيّة من تصنيف الموسوعات والمجاميع شأن (وسائل الشيعة) و(بحار الأنوار) ومستدركاتها، هي تأكيد الذات والمحافظة عليها، وهي مهمّة لا يمكن لمجرّد جمع العلوم «الكسبيّة» أن تقوم بها؛ بل لا بدّ من الاتجاه نحو ما يبعدها عن عدوّها الناصب، وسيقوم خطّ العرفان بهذه المهمّة.

### - العرفان<sup>(2)</sup>:

ولا تكمن ميزة هذه المرحلة في سعيها إلى تجميع الموادّ العرفانيّة فحسب؛ بل تكمن أيضاً في المحافظة على الخطّ الذي بدأ مع ابن ميثم

<sup>(1)</sup> البحراني، هاشم، غاية المرام وحجة الخصام في تعيين الإمام من طريق الخاص والعام، تح. السيّد على عاشور، (د.ت)، ج4، ص174.

<sup>(2)</sup> يمكن أن نضبط ثلاثة أنواع من تعريفات العرفان: الأوّل من داخل التصوّر الشيعي، الذي يَعدّ العرفان صنو المعرفة، ويراه «المنهج الإسلامي في التربية والتهذيب تمييزاً له عن التصوف. والعرفان هو عبادة الله سبحانه عن حب وإخلاص لا عن رجاء وثواب ولا عن خوف وعذاب»، ولا يختلف هذا التعريف، في الحقيقة، كثيراً عن تعريفه عند أهل التصوّف. انظر: الحلّي، ابن فهد (ت841هه/ 1437م)، المهذّب البارع، تح. الشيخ مجتبى العراقي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، قم، طهران، 1407هـ، ج1، ص6 (مقدمة المحقّق). والتعريف الثاني هو تعريف أهل العرفان أنفسهم، ونعني بهم أساساً المتصوّفة، وهو تعريف لا يلغي التعريف الأوّل. يقول عبد القادر الجيلاني (الكيلاني): «علم العرفان، أعني: التوحيد، وبه يصل العارف إلى معروفه ومحبوبه ونتيجته الطيران العرفان، أعني: التوحيد، وبه يصل العارف المحسيني، السيد الشيخ محمد بن بالروحانية إلى عالم القربة». انظر: الكسنزان الحسيني، السيد الشيخ محمد بن الشيخ عبد الكريم، موسوعة الكسنزان فيما اصطلح عليه أهل التصوف والعرفان، ع

البحراني في (شرح نهج البلاغة)، والذي تواصل بشكل واضح مع حيدر الأملي والفيض الكاشاني في بعض تآويله. ولا يعنينا من العرفان هنا أطاريحه وأسسها، وإنّما يهمّنا تأكيد أنّه ساهم في تميّز هذه المرحلة من ناحية، وساهم في بلورة ثقافة مخصوصة ستلتقي مع ما أنتجه المذهب السنّي بشكل يصنع وحدة الثقافة العربيّة الإسلاميّة، ويصنع من ثُمّ وحدة إشكاليّاتها من ناحية أخرى. ويمكن تحديد حضور العرفان في هذه المرحلة على مستويين الأوّل في رؤيته للحكاية، والثاني في تحديده للباتّ والمتقبّل.

وتتبدّى هذه الرؤية العرفانيّة في تأسيس الفيض الكاشاني لمعنى الأسماء التي تعلّمها آدم، وذلك حين يقول ساعياً إلى التوفيق بين الأخبار المتصادمة: «تحقيق المقام والتوفيق بين روايتي الإمام يقتضي بسطاً من الكلام وذكر نبذ من الأسرار، فنقول وبالله التوفيق: ليس المراد بتعليم الأسماء تعليم الألفاظ الدلالة على معانيها فحسب، كيف وهو

دار آية، بيروت، 1426هـ/ 2005م، ج14، ص147. والتعريف الثالث هو تعريف الدارسين؛ إذ يقول جميل صليبا: «العرفان هو العلم بأسرار الحقائق الدينية، وهو أرقى من العلم الذي يحصل لعامة المؤمنين، أو لأهل الظاهر من رجال الدين». صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، الشركة العالميّة للكتاب، بيروت-لبنان، عميل، المعجم الفلسفي، الشركة العالميّة للكتاب، بيروت-لبنان، معجم أهل التصوّف والفلسفة الإشراقيّة والشيعة عموماً والإسماعيليّة خصوصاً... انظر خاصة الفصل الثاني من كتاب فستوجير الذي خصّصه لرؤيا هرمس مثلّث الحكمة: Festugiere, Andre-Jean, La Révélation d'Hermès Trismégiste, Vol. IV Le Dieu Inconnu et La Gnose, Paris, 1954, p. 141 et suite.

انظر تعليقاً مركّزاً لعمل فستوجير عند الجابري: الجابري، تكوين العقل العربي، ص 174 وما بعدها. وانظر أيضاً تعريفاً للعرفان عند: الجابري، بنية العقل العربي، ص 257 وما بعدها. ويهمّنا من هذه الأنواع الثلاثة من التعريفات أنّها تحضر للتمييز بين أنواع من الخطاب تنتمي كلها إلى العرفان، ولكن على درجات تتحدّد أحياناً بحسب الانتماء إلى المذهب، وهذا ما نراه خصوصاً في الفرق بين العرفان الإمامي والعرفان الإسماعيلي والعرفان الصوفي «السنّي».

يرجع إلى تعليم اللغة وليس هو علماً يصلح لأن يتفاخر به على الملائكة ويتفضل به عليهم؛ بل المراد بالأسماء حقائق المخلوقات الكائنة في عالم الجبروت المسماة عند طائفة بالكلمات، وعند قوم بالأسماء، وعند آخرين بالعقول. وبالجملة: أسباب وجود الخلائق وأرباب أنواعها التي بها خلقت وبها قامت وبها رزقت، فإنها أسماء الله تعالى لأنها تدل على الله بظهورها في المظاهر دلالة الاسم على المسمى، فإنّ الدلالة كما تكون بالألفاظ كنلك تكون بالنوات من غير فرق بينهما فيما يؤول إلى المعنى. وأسماء الله لا تشبه أسماء خلقه، وإنما أضيفت في الحديث تارة إلى المخلوقات كلها... وأخرى الى الأولياء والأعداء لأنهما مظاهرها التي فيها ظهرت صفاتها مجتمعة، أي ظهرت صفات اللطف كلها في الأولياء وصفات القهر كلها في الأعداء...» (1).

والملاحظ أنّ الفيض الكاشاني في كشفه لأسرار تعلم آدم الأسماء يصنف الأقوال فيها والقائلين فيها إلى ثلاثة؛ فصنف يفهم من الأسماء الكلمات، فيلحقها باللغة، وهو ما يشير إلى العوام من أهل السنة ومن أهل الشيعة معاً، وهو ما يرفضه الكاشاني منذ البداية، وصنف يفهم منها العقول، وهو إشارة إلى التصوّر الإسماعيلي كما سنرى، وصنف يُعني بالأسماء «حقائق الموجودات» المتعينة، التي يصنّفها الفيض الكاشاني وحيدر الآملي والعرفان الشيعي عموماً إلى أسماء الجلال وأسماء الجمال...(2).

<sup>(1)</sup> الفيض الكاشاني، التفسير الأصفى، ج1، ص26. التفسير الصافي، ج1، ص111.

<sup>(2)</sup> الآملي، حيدر، التفسير، ج1، ص325، و337. الفيض الكاشاني، الوافي، ج1، ص528، و527، ص29. الفناري، ص528، وج 4، ص45. العلامة المجلسي، مرآة العقول، ج7، ص29. الفناري، محمد بن حمزة بن محمد شمس الدين الفناري الرومي الحنفي (751هـ/834م)، مصباح الأنس بين المعقول والمشهود في شرح مفتاح جمع الغيب والوجود، تصحيح وتقديم محمد خواجوي، انتشارات مولى، طهران-إيران، ط1، 1416هـ ق-1374هـ ش/ 1995م، ص284، الهامش رقم 1.

ونرى ملامح هذه الرؤية أيضاً عندما قدّم الفيض الكاشاني تأويلاً للأخبار المتضاربة حول خلق حوّاء بين الخبر الذي يرى أنها قد خلقت من ضلع آدم، وبين الخبر الذي يرى أنَّها خلقت من فضل طينة آدم. وقد قام هذا التمييز على تأكيد التقابل بين الرجل والمرأة، ويرجع الحرص على تأويل الضلع بما فضل من طينة آدم إلى عدم الرغبة في أن ينكح آدم نفسه، وهي التي خُلقت في البداية ملتصقة به، وإلى أن ترتبط حواء بالأرض كما سيرتبط آدم بالسماء. فنحن أمام الأب السماوي والأم الأرض... وهو تواصل للتصوّر الأسطوري القديم البابلي منه واليهودي والفارسي الذي يغذي الرؤية العرفانية الغنّوصية (1)، التصوّر الذي يقيم حالة صراع واحتراب بين السماء والأرض تارة على أساس التمايز بين الآلهة القديمة والآلهة الجديدة (كما في الأسطورة البابليّة)، وتارة بين الخير والشرّ أو النور والظلام (كما في الأساطير العبرانيّة والفارسيّة)، ويتدعّم حضور هذا التصوّر عند عرض كيفيّة خلق آدم من الطينة، وكيف انكفأت الطينة في الأرض ولم تخرج منها ولم تصعد، وكيف أن الجانب الأرضى المدنّس انقطعت به السبيل إلى السماء، فأصبحت العناصر الأربعة التي تمثّلها ملائكتها هي التي تحدّد الجسم الإنساني وطبائعه<sup>(2)</sup>.

ونرى هذه الرؤية العرفانية لصورة آدم خصوصاً وللحكاية عموماً في تفسير حيدر الآملي وفي (أسرار الآيات) لصدر الدين الشيرازي، وذلك على درجتين الأولى يستعيد فيها صدر المتألهين مصطلحات المذهب الإسماعيلي مثل آدم الكلي وحوّاء الكليّة<sup>(3)</sup>، أو المبدأ الغنوصي الإسماعيلي الذي يعدّ معرفة الله واتصاله بالموجودات غير ممكن لما قد يلحقه من دنس ذاته بسبب

<sup>(1)</sup> الجابري، تكوين العقل العربي، ص173 وما بعدها. وبنية العقل العربي، ص390-391.

<sup>.(2)</sup> الجزائري، نعمت الله، النور المبين، ص34.

<sup>(3)</sup> الشيرازي، صدر الدين، أسرار الآيات، ص109.

ذلك<sup>(1)</sup>. والدرجة الثانية يستعيد فيها حيدر الآملي نصّ ابن ميثم البحراني في (شرح نهج البلاغة) سواء تمّت هذه الاستعادة بنقل النص نقلاً كاملاً كما فعل للجزء الأوّل الذي نُسب إلى طريق أهل الظاهر<sup>(2)</sup>، أم بتوزيعه على مواطن متفرقة من تفسيره، وهو ما فعله بالجزء الثاني الخاصّ بطريق أهل التأويل<sup>(3)</sup>.

ويتمثّل المستوى الثاني من حضور العرفان في تصنيف أهل النظر أو المتقبلين لهذا العلم، علم بداية الإنسان الأوّل. ويكشف الفيض الكاشاني هذا التصنيف عندما يحدّد التأويلات الثلاثة للآية: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَمَاءَ كُلَهَا﴾ هذا التصنيف عندما يحدّد التأويلات الثلاثة للآية: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَمَاءَ كُلَهَا البَقَرَة: [3]؛ إذ يقول الأسماء هي: «حقائق المخلوقات الكائنة في عالم الجبروت المسمّاة عند طائفة بالكلمات، وعند قوم بالأسماء، وعند آخرين بالعقول». وكلّ تأويل من بين هذه التأويلات يكشف عن نوع من المتقبل من ناحية وعن نوع من العلوم من ناحية أخرى، فمن يحصر حقائق الكائنات في ناحية وعن نوع من العلوم من ناحية أخرى، فمن يحصر حقائق الكائنات في الكلمات، وهو موقف أهل السنّة كما رأينا، يقف عند حدود ظاهر العبارة القرآنيّة في مرحلة أولى، أو يقف عند حدود ظاهر واقعة الأشياء في مرحلة ثانية، فالكائنات تتحدّد باسمها ورسمها وهما حقيقتها، ومن يرتقي بالأسماء التي تعلّمها آدم إلى الأسماء الأولى أو الأسماء الحسني (٢)، التي هي أسماء التي تعلّمها آدم إلى الأسماء الأولى أو الأسماء الحسني (الله وسطاء بين الله أصحاب الكساء، باعتبارهم أهل الأمر والعلم، وباعتبارهم وسطاء بين الله وخلقه، وهؤلاء هم المحدّثون من الإماميّة، يتجاوز الظاهر إلى باطن الآية وخلقه، وهؤلاء هم المحدّثون من الإماميّة، يتجاوز الظاهر إلى باطن الآية

<sup>(1)</sup> الشيرازي، صدر المتألهين، أسرار الآيات، ص108-109. انظر أيضاً ص128؛ حيث يبيّن العناصر التي خلق منها الإنسان والدرجات السبع التي مرّ بها، وص 135، التي يكشف فيها خلق الإنسان بالتدرّج، وهو ما يحيل بوضوح على القول الإسماعيلي... وانظر رأي حيدر الآملي في التوحيد القريب من رأي الإسماعيليّة، وهو الموضوع الذي يميّز بوضوح بين الإسماعيليّة وسائر الفرق والمذاهب. الآملي، حيدر، تفسير المحيط الأعظم، ج2، ص160.

<sup>(2)</sup> الآملي، حيدر، تفسير المحيط الأعظم، ج2، ص260.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج2، ص284.

<sup>(4)</sup> الفيض الكاشاني، التفسير الصافي، ج1، ص113.

من جهة وباطن الأشياء والموجودات من جهة أخرى. أمّا من يرى أن الأسماء عقول، وهم الإسماعيليّة (1) كما سنرى، فيتجاوز حدود ظاهر القولين، ظاهر اللغة، وظاهر المذهب، نحو رؤية كونية تكوينية يمكن اعتبارها، بلغة القوم، باطن الباطن.

والحقّ أن التمييز بين هذه المراتب الثلاث في الإدراك، أو في معرفة الأسرار، أو في القرب من الحقيقة، ليس من خصوصيّات القول الإمامي في هذه المرحلة بَلْه أن يكون من خصوصيّات الأسطورة الدينيّة عندهم، وإنّما هو من خصوصيّات القول العرفاني والفلسفي عموماً، ولذلك كان تأكيد وجود هذا التمييز بين الدرجات تأكيداً للحضور القويّ للعرفان الشيعي، وتوجيهه لصياغة الأسطورة الدينيّة في هذه المرحلة، وهو أمر لا نجد له إلا بعض الصدى في المرحلة الثانية من تطوّر الحكاية الإماميّة.

وللتمييز بين هذه الدرجات آثار في تصنيف أهل العلم، فأهل العلم الظاهر ليسوا على شيء من حقيقة الأشياء، وأهل العلم الباطن إنّما يتدرّجون نحو الحقيقة. أمّا أهل علم باطن الباطن فقد حصلوا على الحقيقة. وتعني الحقيقة في المقام الذي نحن فيه حقيقة آل البيت من ناحية، وحقيقة مخالفيهم من ناحية ثانية. وسيقوم الخطاب التفسيري أو القصصي أو الحديثي بالتعبير عنها بنسبة ما يرفضه المصنّف إلى أهل الظاهر ونسبة ما يعتقده إلى الخاصة أهل العلم الباطن، وهو ما يعني أن الانتماء إلى المذهب هو الذي يحدد درجة علو كعب العلم الذي ينتجه الخطاب، وبعبارة أخرى الانتماء المذهبي-السياسي هو الذي يحدد درجة صدقية القول الأسطوري بخصوص آدم.

<sup>(1)</sup> الجابري، محمد عابد، نحن والتراث: قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، دار التنوير، ط4، 1985م، ص151 وما بعدها. «السنويّة»، ضمن دراسات مغربية مهداة إلى المفكر محمد عزيز الحبابي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط2، 1987م، ص112 وما بعدها.

وتفتح الإحالة على الانتماء المذهبي-السياسي في هذه المرحلة أبواب العلاقة التي قامت بين أهل التشيّع من جهة، والدولة العثمانية من جهة أخرى. ويبدو أنّ حرص علماء الشيعة في هذه المرحلة على جمع المدوّنة، واستيعاب ما يختلف عنها من مدوّنة أهل السنّة، واستيعاب ما جاء عند «أشقائهم» في المذهب من أهل العرفان أو الإسماعيليّة، وعلى ردّ ما يخالف مذهبهم، أو ما استقرّ عند كلّ مؤلّف أنّه مخالف لمذهبهم، يعود إلى الخوف من ضياع الذات أمام المخالف القوي، وإلى السعي إلى تأكيدها نظرياً وبحثيّاً من جهة، وتأكيد من يمثّلها، وهي الدولة الصفويّة، سياسيّاً وإعلاميّاً من جهة أخرى. لقد كان ما تميّزت به المرحلة الشيعيّة الثالثة في تطوّر حكاية آدم في خدمة الصراع السياسي المذهبي بين الدولة العثمانيّة والدولة الصفويّة.

غير أنّ الإماميّة لا يحتكرون المذهب الشيعي؛ بل لعلّهم من عوامّ الشيعة إذا نُظر إلى قولهم من الزاوية عينها التي ينظرون منها هم أنفسهم إلى القول السنّي، وهي اعتماد الأخبار والإقرار بما يقول ظاهر القول فيها، والاكتفاء بتأويلها بضوابط التأويل التي يقرّها علماء الظاهر، والتي لا تخرج عن معنى التفسير، وهي اعتماد المتواتر من المعنى اللغوي، أو الاستناد إلى إجماع أهل الرأي في صحّة الأخبار وصحّة مقصودها (1).

#### 2- حكاية آدم عند الإسماعيليّة:

ندخل مع القول الإسماعيلي منطقة مغايرة بشكل واضح لما ألفناه عند السنة والإمامية. وتجد هذه المنطقة خصوصيتها في أنّ آدم ليس بداية الخلق الإنساني؛ بل بداية دور من الأدوار «التاريخيّة». وتجد هذه المنطقة شروط تحققها في التفاعل الجدلي بين التاريخ المقدّس والتاريخ الإنساني أو بين تاريخ الدولة وتاريخ الدعوة من ناحية، والتاريخ كما يمكن أن يصوّره النصّ

<sup>(1)</sup> الآملي، حيدر، ج1، ص238 وما بعدها. الكرماني، حميد الدين، المصابيح في إثبات الإمامة، ص51 وما بعدها.

الديني بتفريعيه القرآني وأقوال الأئمّة المعصومين ودعاتهم المهتدين من ناحية أخرى. وسننظر في القول الإسماعيلي في المياثم الثلاثة، وهي وجود آدم، والخطيئة، وحكاية قابيل وهابيل، منتبهين إلى تطوّر القول في كل ميثم.

## 2-1- آدم والبداية:

يقف التصوّر الإسماعيلي لآدم ضد التصوّر السني والإمامي؛ ذلك أنّ تصوّر الشيعة الإسماعيليّين شديد الثراء من حيث تأويل المادّة الأسطوريّة الدينيّة التي وصلت إليهم، ويبدو أنّهم لم يفصحوا عن هذا التأويل إلا بعد أن أصبحت لهم دولة تمكّنهم من التحوّل من «دور الستر» إلى «دور الكشف». فنحن لا نجد في الرسائل التي تُنسب إلى الإمام المستور أحمد بن عبد الله بن محمّد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، الذي توفي في بدايات القرن الثالث، ما يفصّل حكاية آدم؛ إذ اكتفى باستعادة عامّة مجملة لما جاء في النص القرآني مع إشارات تأويليّة سريعة للحكاية. غير أن سكوت رسالة الإمام المستور عن كيفيّة خلق آدم جسداً وروحاً سيرفعه القاضي النعمان المغربي (ت 363هـ/ 974م) عندما يفصح بعض الإفصاح عن خلق آدم؛ إذ المغربي (عني الطين ومعنى الروح ومعنى الخلق.

أمّا الطين الذي كان منه آدم فهو «العلم الظاهر الكثيف الجسداني»، في حين كان خلق الملائكة في معنى «خلق العلم اللطيف الروحاني الباطن»<sup>(1)</sup>. «وأراد الله أن يُرِيَ الملائكة عجزها، فخلق آدم كما قال جلّ ذكره من طين؛ أي ابتدأه بالعلم الظاهر، كما يبتدئ كذلك في السنّة التي سنّها جلّ ذكره لعباده، وأقام على ذلك مدّة طويلة لا يعرف غير ما علّمه»<sup>(2)</sup>. والعلم الظاهر

<sup>(1)</sup> القاضي النعمان، أبو حنيفة بن حيون بن محمّد بن منصور التميمي (ت363هـ/ 974م)، كتاب أساس التأويل، تح. وتق. عارف تامر، منشورات دار الثقافة، بيروت، (د.ت)، ص54.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص55.

«علم كثيف غليظ منطقي طبيعي جسداني» (1) لا يدرك حقائق الأشياء والموجودات، وهو في هذه المرحلة موجود على «باب الجنّة»، ولكنّه لا يدخلها. أمّا إبليس فكان:

«يأتيه ويفاتحه بالعلم، ويجاريه فلم يجد عنده إلا الظاهر فيفرح بذلك ويخبر أنّه أجوف؛ أي خالٍ من الباطن، ولا باطن عنده، وذلك قبل أن يؤمر بطاعته هو والملائكة الذين أقيموا لذلك لأنّه عزّ وجل إنما قال لهم: ﴿ وَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ مُ سَجِدِينَ ﴾ إنما قال لهم: ﴿ وَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لَهُ مَسَجِدِينَ ﴾ [الحِجر: 29]؛ أي أذعنوا له بالطاعة، إذا أمددته بالعلم الروحاني، فكان إبليس من بينهم يتعهده لما أضمره له من العداوة، ووقع في نفسه من حسده والاستكبار عليه، ورأى في نفسه أنّه أفضل منه، فيسرّ بما يرى من تخلّفه عن العلم الباطني حسراً [كذا. ولعلّه حسداً] منه وتكبّراً» (2).

أمّا الروح الذي نفخه الله في آدم فهو «العلم الباطن الروحاني»، وبهذا يوحّد القاضي النعمان بين مرحلة نفخ الروح في آدم وتعليمه الأسماء، وليس هذا التوحيد إلا خلقاً لآدم، أو هو إخراجه من حال التابع إلى حال المتبوع.

بيد أن تفصيل القاضي النعمان لم يتجاوز إقامة تماثل بنيوي بين الحكاية كما روتها «العامة» وبنية أقامها لتأويله، وهو ما ترك أموراً عديدة مبهمة احتاجت إلى تفصيل وتأويل. ويقوم جعفر بن منصور اليمن (380هـ/ 990م) بهذه المهمّة مفصلاً طينة آدم ومعنى الروح ونفخها فيه.

يرفض جعفر بن منصور اليمن، منذ البداية، أن يكون آدم قد خُلق من تلك المادّة المبسوطة على الأرض، فليست طينة آدم عنده المادّة الترابيّة، التي تشير نصوص أهل السنّة والإماميّة إليها، ولا هي العلم الظاهر شأن

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص58.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص55.

تأويل القاضي النعمان؛ بل ينظر ابن منصور اليمن إلى طينة آدم من خلال النظر في آية آل عمران، التي تخبر أن عيسي يَخْلُقُ من الطين كهيئة الطير، ثم ينفخ فيه فيكون طيراً (1)، فيقرن الطينة بالطير؛ «والطير مثل الدعاة، والطين مثل المؤمنين البالغين، لأنه تراب مازجه ماء فعجنه به، فالماء مثلٌ على علم التأويل، والتراب على المؤمنين. فإذا نال المؤمن أسنى درجات العلم، وعلم التأويل من أعلى حدوده، صار طيناً، فيكون منه طير يتّحد به الروح بموادّ الإمام، فيطير»(2). فآدم «في نفس الحقيقة بشرح التأويل إنّما كان أحد مستجيبي إمام الزمان، متحمّل الذكر، وكان مجتهداً شديد الاجتهاد... فالله تعالى خالق آدم بيده من الطين اللازب، وهو واقع على إمام الزمان الذي هو منصوب من قبل الله، وعامل بأمر الله، وقع عليه اسم الله، والأرض هي دعوة الإمام، والصعيد فهو المؤمنون أولاد الدعوة، والقبضة التي قبض الملك من الصعيد، والصعيد هو آدم استخرجه من بينهم، واصطفاه دونهم واختصه لنفسه. ويداه اللتان خلقه بهما مادَّتُهُ له وتأييدُهُ إيَّاه بحرف الكلمة، بتوسّط الجاري فنسب إلى الخلق، ونفى عنه الولادة، إذ لم يكن ظهوره من حجّة»(3). فالعلاقة بين الإمام وآدم علاقة مباشرة لا وساطة لحجّة فيها، ولذلك لا يُعدُّ آدم مولوداً؛ لأنَّ الولادة في هذا المقام تكون من الحجّة، وإنَّما يُعدُّ «مخلوقاً» مبدعاً، خلقه إمام الزّمان وأبدعه، وذلك بما كان يمدّه من المادّة الحكميّة والروحانيّة التي خصّه بها.

ولكن كيف وُجِدَ آدم الإنسان؟

يجيب جعفر بن منصور اليمن:

<sup>(1)</sup> جاء في القرآن: ﴿ أَنَّ أَغَلُقُ لَكُم مِنَ الطِّينِ كَهَيْنَةِ ٱلطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عِمرَان: 49].

<sup>(2)</sup> ابن منصور اليمن، جعفر (380هـ/ 990م)، سرائر وأسرار النطقاء، تح. وتق. مصطفى غالب، دار الأندلس، ط1، 1404هـ/ 1984م، ص23-24.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص22.

«وإنّ آدم كان رأس هذا الكور وأوّل المطبوعات، وإنّه كان قبله أكوار لا يمكن لأمثالنا الوقوف عليها؛ إذ هي روحانيّة غير معلومة بمشاهدة ولا نظر، كما أنّه بعد تماميّة هذا الكور المتعارف الذي قد ألفناه وعرفناه بالعيان والمشاهدة لكثافته، لا نعلم ما يكون بعده عند نهايته، وأنّ آدم عند نهاية الكور الروحاني ظاهر بالكور الجسداني ذي الأقطار الستة والطول والعرض والعمق. وإنّه اتصل به حرف من الحروف السبعة العلويّة التي هي حظوظ النطقاء، فظهر بالخلق الجسداني، واتصل به الحدّ الروحاني، وهو ما حكاه الله عن من قوله للحارث بن مرّة وهو حينئذٍ مرابط للحدود الروحانيّة، عندما أمره بالسجود لآدم فاستصغر أمره» (1).

ليس المقصود بخلق آدم إخراجه من «العدم»، الذي هو «لا شيء» إلى كينونة وحياة وبداية هي تدشين للزمن الإنساني، وإنّما المقصود إخراجه من حدّ الجهل الذي يمثّله العلم الظاهر، الذي ينسبه الشيعة عموماً إلى أهل السنّة، وينسبه الإسماعيليّون إلى أهل السنة والإماميّة، إلى حدّ العلم الذي يمثّله العلم الباطن، ولذلك كان خالق آدم، ومن يتنزّل عليه لفظ الله (2)، هو معلّمه، وهو على هذا «إنسان» (3) بالجسد، ولكنّه روحاني بالعلم، ولذلك كان حرفاً؛ لأنّه أحد من استجار بهم آدم عند توبته، وسمّاهم التنزيل «الكلمات» (4)، فالكلمات مَثَلٌ للحدود العلويّة التي أراد إبليس أن يتشبّه بها عندما رفض السجود.

وعلى الرغم ممّا يبدو عليه جعفر بن منصور اليمن من حرص على ردّ قول أهل السير والتواريخ في قصّة آدم، فإنّه يسكت عنه أحياناً مقرّاً بما جاء

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص 21.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص22.

<sup>(3)</sup> أن يكون إنساناً بالجسد، فهذا بيّن عند جعفر بن منصور اليمن، ولكنّه لن يكون كذلك عند من سيأتي بعده؛ بل إن «جسد» آدم نفسه سيكون فلكياً، وسيسمّى عندئذٍ روحانيّاً.

<sup>(4) ﴿</sup> فَلَلَّقَىٰ ءَادَمُ مِن زَيْهِ كَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البَقَرَة: 37].

فيه معتمداً عليه في إقرار تأويله، من ذلك ما جاء في كتابه عن رفع جبريل طينة آدم (1)، أو يحافظ على ما جاء في التنزيل دون تأويل يرفع الغموض فيه كحال الروح:

«التي هي نفس النطق المتصلة به من النفخة [ف]غير مدركة ولا محدودة ولا معلومة ولا مشاهدة؛ إذ هي حال روحاني غير مجانسة لخلقه، ولا ملائمة لجسده، فكان الأمر من الله جلّ وعزّ للملائكة بالسجود لآدم لا بجسده الكثيف بل للروح المنفوخة فيه... فكان مستفيداً من العالين، مفيداً للروحانيين، نهاية ما كان قبله ممّا خفي واستتر بداية لتكوين الستر» (2).

ولكنّ سؤال الخلق ما زال ماثلاً أمامنا! فلئن علّمنا تأويل "خلق" آدم، فإنّنا نجهل كيف وجد باعتبار جهته الجسديّة الحسّيّة. ويجيب ابن منصور اليمن بسرد كيفيّة ولادة «آدم» يقول:

«وقد تقدّم من ذكر الحكماء أرباب العلم وأصحاب التأييد خلاف ما ذكره أهل الظاهر وأهل التواريخ والسير، أنّ ولادة آدم الجسدانيّة كانت في دار ضدّه وتحت جناحه، في أعمال سرنديب<sup>(3)</sup> في جزيرة يقال لها بوران<sup>(4)</sup> بمدينة تعرف بسوباط<sup>(6)</sup>. وكان أهل ذلك العصر

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، سرائر وأسرار النطقاء، ص 21.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص22.

<sup>(3)</sup> يذكر المسعودي أنّها جزيرة من البحر الصيني على خطّ الاستواء: المسعودي، التنبيه والإشراف، ص24. ويذكر الحويزي «سرانديب»، وهو وادٍ نزل فيه آدم من السماء: الحويزي، التفسير، ج1، ص64.

<sup>(4)</sup> بحثنا عن موقع هذه «الجزيرة» بوران في كتب البلدان فلم نجد لها إشارة إلا ما رأيناه في (التنبيه والإشراف) للمسعودي من أنّها جسر في بلاد فارس. المسعودي، التنبيه والإشراف، ص48.

<sup>(5)</sup> لم نجد مدينة باسم سوباط ولا باسم ساباط ولا باسم سباط في معاجم اللغة وفي كتب البلدان والرحلات.

أهل البصائر بعلم الفلسفة والتنجيم، وأن آدم ولد في أيّام ذلك الملك(1)، وكان أبوه بالولادة الجسمانية في أهل مملكته، فأخذ له أبوه طالعاً في مولده، فوجد جميع السعادات كلّها قد اجتمعت في مولده، حتى أن الأفلاك لو كانت خادمة له لم يمكن أن يظهر من قوّة أفعالها بمجهود استطاعتها أن تجمع له تلك السعادة. وتظهر من قوّتها ما لا يمكن إظهاره، فاجتمع كل ذلك في طالعه، وأجمع المنجّمون بأنّه سيملك الدنيا كلّها، بالنواميس الإلهيّة، والتدبيرات العقليّة، والنواميس الأرضيّة الشرعيّة، وأنّ ذكره سيمتدّ في الأنوار والأعصار على ممرّ الدهور والأزمان، وأنّ الأمّة تدعى باسمه، وتملك دعوته جميم الملوك، وتبقى في الأعقاب والأجيال. وإنّهم لم يزالوا يتنافسون حتى اتصل ذلك بالملك صاحب الجزيرة، فوقع في قلبه أمر عظيم وحسده إلى [كذا] ما رأى من عظيم شأنه وبلوغ منازل الفضل، واستهال أمره عندما علم من اختصاص إمام عصره له، واصطفائه إيّاه، وتسليمه غوامض العلوم إليه، علوم التأويل المحض المجرِّد، ونفى عنه العمل والتعب، وعلَّمه الأسماء كلِّها، وأوقفه من الغيوب على ما كان مكتوماً على جميع الخلائق محجوباً، ليتبيّن فضله وشرفه وعلوّ قدره. وأفقرهم إليه، وردّ أمورهم له، وجعله باباً وستراً وحجاباً، وأوجب على نفسه في موجب حكمته أن لا يقبل أحداً إلا من جهته، وألا يثيب ولا يعاقب إلَّا به، ولا يرحم أحداً إلا من قبله، فقوى حسد الملك له، وهمّ به ليقتله، يريد بذلك ليطفئ نور الله ويخمد كلمته، والله يأبي إلا أن يتمّ نوره. فلمّا علم الإمام موضع حسد الملك لآدم أمر والديه اللذين هما حجّة الإمام ولاحقه، أن يهربا به إلى حيث يكون له مستقر ودار هجرة يأوى إليها، ويعتصم بها من عدوه، فساروا إلى أن وصلوا به إلى جزيرة تعرف ببوران، وهي جزيرة من أعمال ملك غير ذلك الملك، فوقع به

<sup>(1)</sup> المقصود ضد آدم.

في خليج قد نضب ماؤه، وتصلصل طينه، وكان الوحش يأوي إلى بطن نلك الخليج لبعده من الناس، وأنّه موضع لا يطؤه أحد، وكان فيه شجر مثمر فاستتر أبو آدم في ذلك الخليج، وستر أمره وكتمه، كل ذلك خوفاً عليه، وكانا يرفقان [كذا، ولعلّه يرزقان] بذلك الثمر والماء.

وازداد الملك حرصاً في طلب آدم، فأقام بذلك باجتهاده طمعاً أن يظفر به، وخاف أبواه على أنفسهما فأسلما ولدهما، في ذلك الخليج، ومضيا عنه هاربين من الملك ثقة منهما بأنه لا يصل إليه لما علموا من اصطفائه، وما اتصل به من التأييد، فلمّا غاب أبواه عنه كانت الوحوش تأوي إليه وتأنس به، وتدور حواليه وتكنفه، وأن لبوة من لبوات تلك البريّة حنّت عليه وتولّت تربيته وألفته، فكانت ترضعه إلى أن كبر واشتد وراهق» (1).

تمرّ قصّة ولادة آدم عند ابن منصور اليمن بمرحلتين كبيرتين: أولاهما ولادته التي رافقها جميع السعادات من الكواكب التي لو طلبها طالب منها، وهي له مطيعة، ما نالها، والثانية حرص معلّمه على إنقاذه من عدوّه الذي يسعى وراء قتله حسداً واستئثاراً بمنزلته. وتستعيد المرحلتان ما رأينا عند أهل السنّة والإماميّة من أنّ خلق آدم أو ولادته كانت على غير مثال سابق؛ لأنّه مفرد في هيئته وفضله، ومن أنّ وجوده أثار صراعاً سياسياً قائماً على الحسد بين آدم وضدّه. ويبقى الاختلاف بين الإسماعيليّة وأهل السير والتواريخ راجعاً إلى الخلفيّة الإيديولوجيّة التي تؤسّس هذا القول أو ذاك.

ولكن ما معنى أن تجتمع الكواكب بالسعادة الكبرى في مولده؟ هل شاركت في ولادته؟ لماذا يجعل الرجل المكان الذي ولد فيه آدم، وهو بوران، هو عينه المكان الذي فرّ إليه؟ ولم حرص المؤلّف على أن يترك الطفل الصغير وحده ترعاه الوحوش، أو تعتني به الكواكب؟ ولم كان المكان

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، سرائر وأسرار النطقاء، ص27-29.

الذي ترك فيه غابة بعيدة عن الناس؟ ولماذا الإشارة الخفيّة إلى علاقة الطين بالماء في هذا المكان؟ هل تغيرت رمزيّة الطين والماء في علاقتهما بولادة آدم عمّا كانت عليه عند الحديث عن خلق آدم وإخراجه من الظاهر إلى الباطن؟ هل هنالك فرق بين آدم الجسد وآدم «الفكر» أو العقل أو الروح...؟ ثم كيف وُجِد الإنسان الذي يرى أهل السنة والشيعة الإماميّة أنّ آدم كان مبدأ نسله وأوّل جنسه؟ ألا تنتج من اعتبار آدم إنساناً وُلِد ولادته الطبيعية الجسدانيّة من أب وأم نتائج خطيرة أهمّها إلغاء القول بأنّه عاش في جنة سماويّة، ثم انحدر عنها قهراً أو اختياراً إلى الأرض، وهو ما يعني كذلك إلغاء للقول بالخطيئة الأولى، ما يلغي القول بضرورة عمل الإنسان على العودة إلى الجنة المفقودة، وهو ما قد ينجرّ عنه "إلغاء" للدين ذاته باعتباره "الطريق المستقيم" لاستعادة رضا الله الذي يعني هنا العودة إلى ﴿جَنّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَاثُ لَهُ النّقَرَة: 25] مع الخلود فيها ذلك الخلود الذي ضيّعته خطيئته؟

نجد عند ابن منصور اليمن منذ القرن الرابع ما يضع نظرية الإسماعيليين في كيفية وجود الإنسان على الأرض في نطاقٍ يخرج عن النطاق الذي تتحرك داخله عند أهل السنة والشيعة الإماميّة، وذلك بالانطلاق من أن القول بالخلق من عدم أو بتحويل الطين والماء إلى إنسان لا يستقيم؛ لأنّه «ما رأينا شيئاً من سائر الحيوان البهيمي والبشري وغير ذلك ظهر إلا بمناكحة وسفاد بنطفة جارية من صلب ذكر إلى رحم أنثى»(1). ولقد مثّل هذا المنطلق أساس تأويل ابن منصور اليمن لطينة آدم ومائها الذي عرضناه وهو يوجب، أيضاً، تحويل القول بالزوج الأوّل إلى القول بوجود الإنسان جماعات جماعات، وهو ما نراه بوضوح عند إخوان الصفا وعلي بن الوليد وابنه الحسين بن علي بن الوليد وغيرهم.

يحافظ ابن الوليد على ما جاء عند كبار دعاة الإسماعيلية مثل إخوان

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، ص22-23.

الصفا، وابن منصور اليمن والكرماني والحامدي بخصوص كيفية وجود الإنسان في العالم، وهو يدرج ذلك ضمن تطور فعل الأفلاك في الكون، باعتبارها العقول التي توسّل بها «العقل العاشر» أو «آدم الروحاني» ليتوب عليه «المنبعث الأول»<sup>(1)</sup>، ويقبله في نطاق عفوه. ويذكر أن «لكل كوكب من السبعة الكواكب سبعة آلاف سنة بالحق الواجب، وهي أدوارها، وعلى ذلك اختلف ليلها ونهارها»<sup>(2)</sup>، وبعد أن مرت خمسة آلاف من دور زحل:

«ابتدأ الألف السادس، الذي كان عطارد لزحل فيه مشاركاً، فكثر هبوب الرياح الغانية الملقحة للنبات والشجر، ونبتت فيه الحبوب المقتاتة المغذية التي لا بد منها للبشر<sup>(8)</sup>. فكملت الأشجار والفواكه والثمار بأسرها، عدلاً من الله، ونظراً من المدبر لأمرها. ونلك مقدمة للجنس الأشرف الذي هو أول الفكرة وآخر العمل والنهاية الثانية لما في الوجود الجسماني، من الموجودات الأول، ثم ابتدأ عطارد وزحل في ابتداء الخلق البشري، بتكوين الإنسان، وهو ابتداء بعيد أصل للقريب الذي هو التناسل بين الإناث والنكران»<sup>(4)</sup>.

ويذكر ابن الوليد أنّ الإنسان خُلق من ماءين، أوّلهما: ماء لطيف ينزل من السحاب كما تنزل الأمطار، وهو أشبه ما يكون بمني الرجال، وثانيهما: ماء العيون الذي ينفجر من الأرض، وهو «مشابه لمني النساء» (5)؛ ويعني هذا أنّ الإنسان مولود، وأنّ أباه وأمه هما السماء والأرض، فقد «حدث الكون الإنساني بعد نقاوة الأرض من تلك العفونات والخبائث، كما تتكوّن النطفة

<sup>(1)</sup> سنتبيّن هذه المفاهيم عند عرض رؤية الإسماعيليّة الكوسمولوجيّة في علاقتها بآدم.

<sup>(2)</sup> ابن الوليد، ص53.

<sup>(3)</sup> في الأصل: «المغذية، لا بد أن البشر كملت الأشجار والفواكه والثمار بأسرها...». ولقد غيرنا التركيب بما يناسب أسلوب الكاتب ومضمون الفكر الإسماعيلي في هذه النقطة.

<sup>(4)</sup> ابن الوليد، ص55.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص56.

في الرحم بعد نقاوة الطامث<sup>(1)</sup>. أما ما يشاكل رحم المرأة في عملية وجود الإنسان الأوّل فهو غور من الأرض قريب. وكان الماء المُكوّن من ماء السحاب وماء العيون واقعاً بين حرارة خفيفة تخرج من الأرض وبرد ثقيل ينزل من السماء، وكان متحركاً بينهما كلّما طردته الحرارة ارتفع، وكلّما ثقل عليه البرد نزل حتى ازداد بتينك الحركتين لطفاً وانصهاراً. وكان الماء في أرض:

«متخلخلة لها مسام، ينفذ فيها إليه النسيم الذي به حياة كلّ حى، ويلقحه من تلك المسام لقاحاً يسيراً... ولم يكن النسيم يباشره فيخالطه بل كان ينفذ إليه، وبينهما حجاب لطيف، يحول<sup>(2)</sup> بينه وبين مباشرته باللمس. فعمدت العناية الإلهية تخطيط الصور، كما شاء المصور الحكيم، وكونتها بالحر والبرد، وتكوّنت الطبيعة الأولى في حجب الأرض، وتخطُّطت الصورة جسما صورها وقدرها العزيز الرحيم، فأحدث كل كوكب فيها شيئاً وطبعاً، وتولَّى جزءاً من جسده في ذلك التصوير، ووضع فيها وضعاً، فكان المتولّى لنقش الصورة الإنسانيّة عطارد، بمعاونة الشمس وزحل... فلمّا كملت صورته وتخطيط وجهه انبعث فيه الروح من الحرارات التي كوّنته في جسمه، ونفخ فيه القمر الروح المحيية الإلهيّة... فلما نفخت فيه تلك الروح ودارت في جميع أحشائه وبدنه وجوارحه وأعضائه تنفس من منخريه واستنشق النسيم المعتدل... فلمّا انبعث فيه الروح المتنفس ازداد انبساطا ورجلاه يجنبان بقية الدهن الذى تصور منه جسده، وكان له به اختلاط كما يجذب حجر المغناطيس الحديد إلى ذاته بالاقتدار، كذلك جذب البشر ذلك الدهن بالمشاكلة لمخالطة الأرض الماء النازل من الأمطار...فلما خالطه (3) الحسّ

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص56.

<sup>(2)</sup> في الأصل: «تجول»، ولا معنى لها في هذا السياق.

<sup>(3)</sup> في الأصل: «خابطه».

وتنفّس انبعث كسلان يتمرّغ في الموضع الذي تكوّن جسمه فيه وجعل بدنه يجتذب الدهن الرطب الباقي منه ليغتذي به... ومكث على ذلك... وهو ينمو... تسعة أشهر لا نقص فيها ولا زيادة. فلمّا صارت الشمس في برج العقرب تقوّت تلك الشخوص الإنسانيّة، وفتحت أفواهها تطلب أن تغتذي... مثال الأجنة حين تخرج من بطون أمهاتها وأشباهها، ومشى ذلك الإنسان لسنة، وهي في الخلقة كولد أربع سنين لقوّة الأبوين اللذين هما الأفلاك والأمهات المتولّين له في هذه الحالات المربّين المغذّين فكان أوّل غذائه من الفواكه بالعنب والتين لما فيهما من النعومة واللين» (1).

كان وجود الإنسان في البداية جماعات داخل أغوار من الأرض، من ماء السماء وماء الأرض، وكانت روحه أو نفسه من النسيم الذي تسرّب إلى «الأجنة» الأرضية. وعلى الرغم من أنّ ما يذكره ابن الوليد مختلف كثيراً عمّا أوردنا عن أهل السنة والإماميّة، فإنّ الانتباه إلى التشابه الذي يقيمه بين قوله وأقوالهم جدير بالملاحظة، من ذلك الإشارة إلى أنّ الخلق تمّ في الألف السادس، وهو ما يقابل اليوم السادس عند السنّة والإماميّة والمدوّنة اليهوديّة، ومن ذلك أيضاً الاعتناء بتصوير آدم، وبانبعاث الروح فيه، وتنفسه من منخريه، والاهتمام بتأخّر تسرب الروح إلى رجليه، دون الإشارة إلى رغبة آدم في الوقوف استعجالاً لاكتمال خلقه، والاهتمام بمنزلة العنب والتين في غذائه. وليس هذا التقاطع بين النص الإسماعيلي، كما جاء عند ابن الوليد، والنصوص السنية والإماميّة إلا تعبيراً عن انتماء هذه النصوص إلى مخيالٍ واحد هو المخيال الإسلامي، على الرغم من أنّها تستعيد أطراً أسطورية ودينية متباينة.

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، ص57-59. انظر عن هذا الخلق الإنساني الأوّل أيضاً: الحامدي، إبراهيم بن الحسين الهمداني (557هـ/ 1162م)، كنز الولد، عني بتحقيقه مصطفى غالب، دار الأندلس، 1979م، ص141.

ولكنّ السؤال عن آدم عند الإسماعيلية ما زال قائماً؛ لأنّ ابن الوليد كان يحدثناً عن كيفية وجود الجنس البشري على الأرض؛ أي عمّن ينتمي إليهم آدم من حيث جسده، وليس عن آدم في حدّ ذاته، فكيف وُجد آدم؟

يتعلّق الأمر بمبدأ يقيم عليه الإسماعيلية نظرتهم إلى الوجود عامة، ووجود الإنسان خاصة، وينبني المبدأ على أنّ كلّ نوع من الموجودات له غاية يرمي إليها "فلكلّ جنس من الأجناس نهاية، وفي كلّ شيء من الخلق غاية، كالياقوت الأحمر من الأحجار، والنخيل من الأشجار، والفرس من الحيوان»؛ ولذلك "وجب أن يكون الأنبياء والأوصياء والأئمة غاية ما في عالم الإنسان؛ لأنّ كل واحد منهم هو الطريق إلى الملائكة الكرام عليهم السلام»، وهذا ما يوجب "ظهور الشخص الكامل» الذي هو "زبدة الطبيعة بأسرها، الحائز لشرف الرياسة وفخرها» (أ)؛ ولقد ظهر في أحد الغيران المتكوّن فيها عالم الإنسان:

"ثمانية وعشرون شخصاً على عدد حروف المعجم وعلى منازل بروج الفلك الكريم... ثم لحظتها العقول السبعة بأنوارها الباهرة وأمدتها بفوائدها المتظاهرة... وكان فضل أهل المغارة المذكورة في تكوين أجسادهم الشريفة أعظم من فضل الياقوت على الأحجار... فكانت أجسامهم شفافة جوهرية نامية كلية... ثم إنّ العقول لحظتها بأشعة أنوارها... فصارت لطائفها في غاية العلق... وانتظمت على سبيل ترتيب عقول عالم الإبداع وقيام كل لاحق بسابقه بالاتباع»(2).

فكان منها من يقوم مقام المبدع الأول، ثمّ آخر يقوم مقام المنبعث... ثمّ يفصّل ابن الوليد مراتب هذه الشخوص بحسب رتب التنظيم الإسماعيلي، ولكنّه لا يجيبنا عن آدم، ولا يحدثنا عنه؛ بل يكتفى بالإشارة إلى أنّ آخر

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، ص61. الحامدي، ص149.

<sup>(2)</sup> ابن الوليد، ص61-62. الحامدي، ص150.

عقول عالم الأمر، وهو الذي يأتي في مرتبة العاشر، قد أخذت له «العهود المؤكّدة والمواثيق المغلظة المشدّدة بأنّه خليفة الله في أرضه، القائم بسنته وفرضه»<sup>(1)</sup>. وهذه النقطة التي يقف عندها ابن الوليد، وسيتحوّل بعد ذلك إلى مسائل عقائدية تنظيمية تخصّ المؤمن والمستجيب...، يكشف بعض غموضها الحامدي عندما يشرح لنا في (كنز الولد) كيف وجد دور الكشف الأوّل، وكيف انبنى على عين النظام الكوسمولوجي، الذي انبنت عليه الفلسفة الإسماعيلية. يقول الحامدي:

«إنّ أهل هذه المغارات التي طابت عناصرها، وصفت جواهرها في نفوسها وأجسامها، لما تحركت إلى منافعها من مآكلها ومشاريها تحرك من جملتها شخص واحد فيه من الفطنة والذكاء والتمييز في جميع الأشياء ما ميّزه عن غيره. وتمكّن بفضل هذه الفطنة من أن يُدْرك وجود الخالق، وهو هنا «العقل العاشر» فطرقه التأييد بروح القدس والتمجيد. ثمّ علّم من معه علم الكيفيّات واللَّمِّيَّات... وكان قيامه ابتداء بور الكشف... اختصُّه [الله] بعلم جميع نلك لكونه قائم الابتداء في العالم الجسماني، وأوّل عالم في الجنس الإنساني بقوة ظهور الاتحاد وأقام الشخص في الدار يأمر وينهى، فأحل النكاح وحرم السفاح... وأنذر وبشر، وقدر كل خير ونفع وضر. لأنّ دوره روحاني عقلي نوراني مضيء، وعمر طويلاً حتى استخرج من دعوته... شخصاً نورانياً كملت أعضاؤه، مجرداً روحانياً.... يقوم مقامه وينوب منابه....وأشار بالإمامة إليه... وكذلك جرى الأمر [وراثة المرتبة] في ذرية الشخص الفاضل واحداً بعد واحد،... وذلك كذلك إلى وفاء دور الكشف خمسين ألف سنة ووفاء دور زحل، وبدء دور الستر خمسين ألف سنة»(2).

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، ص64.

<sup>(2)</sup> الحامدي، ص157-162.

غير أنّ هذه الإضافة إنْ ساعدت على معرفة ما سبق آدم، فإنّها لا تكفي لمعرفة كيفية وجوده وكيفية وجود دور الستر الذي كان هو مبدأه. ويشرح حسن المعدل الداعي الإسماعيلي هذه الكيفية، مقيماً تقارباً بين ما أوجب الانتقال من دور الكشف إلى دور الستر من ناحية، وما جاء عند أهل السنة والإمامية من انتقال مدار الحكم والخلافة في الأرض من الجان إلى آدم وبنيه من ناحية أخرى. يقول حسن المعدّل:

«ثم إن الله تعالى أراد أن يخلق آدم على صورة الرحمن وهي الصورة الدينية والحلة القدسية، وهي صورة الوجود وترتيب الحدود، فعند ذلك أمر الحق سبحانه وتعالى جبرائيل ﷺ، فأخذ قبضة من طين الإيمان ومدها على صورة الرحمن، وأكمل بها حلة الدبن القويم، وجعلها طريقاً مستقيم [كذا]، وحكمة للعالمين، بيّن بها الحق اليقين، وهي صورة آدم عليه الذي هو منتهى دور المشيئة، ومبدأ دور الستر والتقية، القائم بقوّة الأب المديد بحكمة الربّ، وقد كان في زمان دور المشيئة، والكشف للبريّة سراً لائحاً في الوجود، وقطباً دائراً بالعهود، ونوراً ساطعاً بالبرهان، وجوهراً كاملاً للأيمان، وإماماً ناظراً في ملكوت النور الباهر، وسراً قائماً بحقيقة الأوّل والآخر، وعزماً جارياً من باطن الأمور. وكان قائماً بحقيقة دور الكشف قهرمانُ النور الباهر، وانهسلار السموات والأرض، وجبرؤوت الفيض العظيم وسر النور القديم وعزم ملكوت الذات المطلق، وحجاب الحق. فلما كثر بين الخلق الفساد، وانحلّ من نفوسهم عقد الوداد، وزادت ذواتهم بالنفاد، وصعدت عقولهم عن طريق الرشاد، حينئذٍ أراد البارى تبارك وتعالى أن يحجب الرحمة التي جحدوا حقّها عن أهل الفساد... وأراد أن يحتجب عن أهل ذلك الزمان، ويدبّر دوران القرآن، ويبعث الرسل بالأعذار والإنذار، ويظهر وجود الشرائع بعالم الكون والفساد، ويستر وجود الحقائق عن

الأضداد، فعند ذلك نظر ذلك الإمام الحكيم... نظرة لطيفة، فجمع بنفسه جميع الكائنات ولطائف الموجودات... وفكّ أسرار الوجود، وأراد التوجّه إلى مدار برج الحمل، تحت خط الاستواء عند شجرة طوبي التي هي في جوار العرش العظيم، والنور القويم، وتوجّه الإمام على ذكره السلام، نحو تلك الجهة حتى اتصل بوادى يدعى سرنديب إلى مدينة تسمى بوسباط. وكان أهل تلك المدينة أهل معارف وإيمان وحقائق وبيان وسر وإعلان، فقام الإمام عندهم مدة مديدة وأيام [كذا] عديدة يعلمهم الحكمة والبيان، وأسرار الزمان، وقد كان آدم في ذلك الوقت رجلاً من رجال الدعوة الحقيقية والملّة الإسماعيليّة وهو من بعض المؤمنين المستمعين للحكمة من ذلك الرب الشفيق والسر الوثيق والعلم الدقيق، فقويت نفس آدم بالمعارف، وتشيّدت أركان نفسه باللطائف، فعند ذلك نظر الإمام على ذكره السلام، فعلم أنه سيكون في أوّل دور الستر، ويصلح ليكون حجاباً للحقائق عند الأفول، فقربه إليه وأفاض النعمة عليه، وأرشده إلى معرفة الأدوار، وجعله أوّل حجاباً [كذا] للأسرار، عند سدول الأستار وعلمه الأسماء الكليّات»(1).

يستعيد نص حسن المعدّل (ق 7 أو 8 هـ/ 14 أو 15م) ما جاء عند ابن منصور اليمن في القرن (4هـ/ 10م)، ولكن من زاوية سرديّة أخرى. فقد تركّز السرد عند ابن منصور اليمن على سيرة آدم، في حين تركّز السرد عند المعدّل على سيرة إمام زمانه. وقد كان ابن منصور اليمن مشدوداً نسبيّاً إلى نصوص أهل الظاهر، فأوجب لآدم جنّة وهجرة واطيناً» وماء... في حين لم يعد

<sup>(1)</sup> المعدّل، حسن، رسالة مبتدأ العوالم ومبدأ دور الستر والتقيّة، ضمن أربعة كتب حقّانيّة، تح. مصطفى غالب وتقديمه، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، بيروت-لبنان، ط2، 1407هـ/ 1987م، ص30-1-131.

الإسماعيليّة في حاجة إلى هذا الانشداد، أو المداراة، لأهل الظاهر، فخلا قوله من علامات تدلّ على أنّ آدم، موضوعَ الحكايةِ، شبيه ولو من بعيد بآدم أهل السير والتواريخ أو التفاسير القرآنيّة.

هكذا نرى كيف يبني الإسماعيلية حكاية وجود آدم، ولعل أهم إضافاتهم في ذلك ثلاثة:

\* أولها: التمييز بين آدم الروحاني وآدم الجسماني، وربط الأوّل بالسماء وعالم الأفلاك والنظر إلى الثاني على أنّه أحد مريدي الإمام وطلبته احتجب به عن سائر الخلق. والملاحظ في الآدمين أنّهما لا يمثّلان بداية الجنس البشرى؛ بل هما بداية دور يقوم على التحوّل من الكشف والمعاينة، إلى الاحتجاب والستر، وهو ما يناظر عند أهل السنة والإماميّة الانتقال من مرحلة حكم إبليس إلى مرحلة خلافة آدم، وهو تناظر دقيق لأننا إذا نظرنا إلى هاتين المرحلتين اللتين تذكرهما نصوص السنة والإماميّة من زاوية الكشف والستر نرى أنَّ العلاقة بين عالم الغيب وعالم الشهادة، أو بين عالم السماء وعالم الأرض، لم تكن قائمة على الانفصال أو احتجاب هذه عن تلك، فالدور القائم قبل آدم عند السنّة والإماميّة هو دور الكشف والاتصال؛ لأنه مرحلة حضور الجان والملائكة وحكم إبليس وهيمنته على الأرض، وهو ما يربط عالم الأرض بالعالم المحجوب الخفي؛ ما يعني أن هذا العالم كان مكشوفاً بيّناً (1<sup>)</sup>، وهو عالم يتحرك فيه الجان بين السماء والأرض وتنزل الملائكة إلى الأرض لتعيش فيها، ما يعنى أن العالمين كانا في اتصال سيسعى العارف الصوفي إلى استعادته... ولقد كانت خطيئة آدم باب الدخول في دور الستر أو دور الانفصال بين العالمين، كما سنرى في تحليل حكاية آدم.

<sup>(1)</sup> انظر ما يذكره مقاتل مثلاً عن الجن الذين كانوا يصعدون إلى السماء، ومن بينهم إبليس، وينزلون إلى الأرض للطوافق بالبيت المعمور: مقاتل، ج3، ص282. وقارن بما ذكره الطبري من منزلة إبليس قبل عيسى، ثم قبل محمد. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج18، ص483 وما بعدها.

\* وثانيها: أنّ الوجود البشري على الأرض لم يبدأ من زوج أوّل انحدرت منه سائر الأجناس والأعراق البشرية؛ بل يعود هذا الوجود إلى "ميلاد" مجموعات بشرية من داخل «رحم» أرضيّة كان صاحب «النطفة» فيه السماء، وكان غذاؤها من «دماء حيض» الأرض و«مائها»، ثم خرجت هذه المجموعات البشرية إلى الأرض وعمرتها.

\* ثالثها: أنّ حكاية آدم عند الإسماعيليّة حكاية سياسيّة لا يقوم الصراع فيها بين طرفين يختلفان في العنصر الذي خُلقا منه شأن ما عليه الأمر بين آدم وإبليس عند السنة والإماميّة؛ بل هو صراع بين طرفين من عنصر واحد؛ لأنهما من جنس البشر وما انتساب إبليس إلى الجن إلا لمكانته العلمية قبل أن يختار الإمام آدم لخلافته، وموضوع الصراع هو العلم اللدني أو الحكمة الروحانيّة.

هكذا يمكن اختصار القول الإسماعيلي في القول بالدور والقول بالبجماعات الإنسانية التي خرجت من الكهوف، وفي ربط المسألة بالسياسة، وهو ما يعني في المجال الشيعي الإسماعيلي ربط المسألة بالإمامة. وإذا بحثنا عن أصول لهذا القول نتبيّن التشابه بينه وبين الأقوال التي كانت حاضرة عند اليونان، ولاسيما محاورات أفلاطون<sup>(1)</sup> من ناحية، وما ورد عن أساطير الهند والفرس من ناحية أخرى<sup>(2)</sup>؛ وهو ما يوجب النظر في الأساطير الدينيّة

<sup>(1)</sup> انظر حديثه عن العصور الخمسة أو الأدوار من العصر الذهبي إلى العصر الحديدي، وعن العلاقة التي كانت بين الآلهة والإنسان أو عن الاتصال بينهم فيما يشبه إلى حدّ كبير دور الكشف الإسماعيلي: . Vernant, p .62 et suite

<sup>(2)</sup> تربط أساطير الهند حكاية الإنسان أو مانو بما يعرف بـ «مهايوغا» أو «كالپا» وهي فترات ظهوره أو تجلّيه، وتسمّى كذلك بـ «أعمار مانو»، وفي كلّ فترة من هذه الفترات يبدأ الكون من جديد، ويسمّى الإنسان الأوّل فيها بمانو. وعدد هذه الفترات أربع عشرة فترة تكوّن جميعها «يوم براهما»، وتمتدّ كلّ واحدة على 4320000 سنة. ونعيش نحن في الماهايوغا السّابعة. ويبدو مانو في المهابهراتا أقوى من بعض الآلهة؛ بل إنه ليتحد مع براهما ويشاركه في بعض أعمال الخلق في بداية كل دور أو ماهايوغا. .Leeming, p. 456.

العربيّة الإسلاميّة لا من زاوية علاقاتها بالأساطير الكتابية فحسب؛ بل من خلال علاقاتها بالأساطير الهنديّة والفارسية واليونانية أيضاً.

لقد اكتمل «حضور» آدم، فخرج من كمونه سواء كان كموناً في العلم الظاهر أم في جزيرته، أو في الجماعات المنخرطة في الدعوة الإسماعيليّة، وأُيِّدَ بالعلوم الحكميّة والموادّ الروحانيّة، ولم يبقَ إلا أن يتحوّل إلى كائن فاعل.

# 2-2- الخطيئة في التصوّر الإسماعيلي:

يتّفق الشيعة الإسماعيلية مع الإماميّة في أنّ شجرة الخطيئة هي شجرة العلم، شأن ما عليه الأمر عند أهل الكتاب، ولكنّهم يختلفون عن الإماميّة في المقصود بالعلم، وهو ما يعني في الوقت نفسه اختلافاً في المقصود بالجنّة وبإبليس وبالخطيئة.

ليست الجنة في باطنها عند الإمام المستور أرضاً، وإنّما هي جوار الله وكرامته التي لم يختص بها آدم وحده؛ بل كانت مقرّ عباده المصطفين، من الملائكة المقرّبين، وإن كان آدم في ما أعطاه ربّه مفضلاً عليهم (1). ويتدعّم عدم اختصاص آدم بهذه الجنة من خلال تصوّر إخوان الصفا لها، فقد جاء في رسائلهم أنّ الجنة مكان الأرواح التي ارتفعت عمّا يدنّسها من شوائب عالم الكون والفساد، سواء كان أمر تطهّرها قبل وجود آدم أم بعده (2). ولعلّ

<sup>(1)</sup> الإمام المستور، أحمد بن عبد الله بن محمّد بن إسماعيل بن جعفر الصادق (ت 225هـ/ 840م)، الرسالة الجامعة، تح. مصطفى غالب، دار الأندلس، بيروت، ط2، 1984م، ص66-67. إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا، دار صادر، ص42 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> جاء في رسائل إخوان الصفا، في إطار فصل في شرح معنى الكفر: «أن جهنم هي عالم الكون والفساد الذي هو دون فلك القمر، وأن الجنة هي عالم الأرواح وسعة السموات، وأن أهل جهنم هي النفوس المتعلقة بأجساد الحيوانات التي تنالها الآلام والأوجاع دون سائر الموجودات التي في العالم. وأن أهل الجنة هي النفوس الملكية =

هذا ما يفسر طرد إبليس منها عند عصيان أمر السجود، وطرد آدم عند عصيان أمر عدم الأكل من الشّجرة، مثلما أن جهنّم هي عالم الكون والفساد عالم ما تحت فلك القمر، ولذلك عُدَّ هبوط إبليس وآدم عقوبة.

وفي حين تتحرّك حكاية الخطيئة عند أهل السنة والإماميّة في حديقة، وهو ما يجانس اعتبار المنهيّ عنه شجرة تُؤكل ثمارها، يخرج الإسماعيلية عن هذا الإطار المكاني؛ لأنهم لا ينظرون إليه في بعده الذي يربطه بالنعيم الجسدي. ولذلك تبدو شجرة الخطيئة عند الإمام المستور مختلفةً عمّا ذهب إليه أهل السنة والإماميّة. يقول الإمام المستور:

«قال الحكيم<sup>(1)</sup>: إن الله سبحانه لمّا خلق آدم وأسكنه الجنّة التي دار كرامته ومحلّ نعمته في جواره الأمين، وقراره المكين، ومقرّ عباده المصطفين، من الملائكة المقربين. وعهد إليه أن لا يقرب شجرة عرّفه بها ونهاه عن أكلها وأعلمه أنّها منخورة إلى وقت معلوم، وأنّ بها يكون العود إلى البداية وأنّها لا تبدو ثمرتها، ولا يحلّ أكلها إلا عند النهاية، وأنّها بقيّة دور الكشف الأوّل فتكون مدّة دور الستر الذي قدّر الله سبحانه أنّ آدم أوّل المستخلفين فيه، وأنّ ثمر تلك الشّجرة يكون مستوراً في أكمامها، مخبوءاً تحت ورقها، مكمناً في أغصانها مستوراً مخفياً لا يكاد مخلوق في دور الستر يقف عليها ولا يصل إليها، ولا يتناول شيئاً منه إلا في الوقت الذي قدّره والزمان الذي يسّره، إذا بدا دور السعادة بظهور النفس الزكيّة في يوم العرض الثاني إذا تجلّت النفس الكلّية لفصل القضاء، فعند ذلك تبدو شجرة سدرة المنتهى وبها تكون النشأة الأخرى

<sup>=</sup> التي في عالم الأفلاك وسعة السموات في روح وريحان، البريئة من الأوجاع والآلام». إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا، ج3، ص63.

<sup>(1)</sup> إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا، تح. وإعداد عارف تامر، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ط1، 1415هـ/ 1995م، ج5 (الرسالة الجامعة)، ص116.

وعهد الله إلى آدم، وأطلعه على ذلك، وأعلمه أنه لا يكون في وقته ولا يتهيأ له في زمانه، وأباحه ما سوى ذلك من أكل الشجر والتناول من أصناف الثمر ما يكون غذاء له ولمن هو معلم له»(1).

ممّا تتميّز به شجرة المحنة في هذا النص علاقتها المضطربة بآدم؛ ذلك أنَّ الأمر الذي وُجِّهَ إليه، والعهد الذي أخذ عليه، أن لا يقرب هذه الشَّجرة، وهو ما يعنى أن لا تكون له بها علاقة شبيهة بالعلاقة التي ستكون له مع بقية شجر الجنّة، وعندما نعلم أن علاقته ببقيّة الشجر منحصرة في ما سيأخذه منها غذاءٌ روحياً له ولمن يعلُّمه، علمنا أنَّ العلاقة التي منع منها تعني علم ما تعنيه الشّجرة، أو ما تحتوي عليه من مكنون الأسرار التي ليس لآدم حق في الاطلاع عليها، غير أنَّ الإمام المستور يُفصح عن أنَّ الله قد أعلم آدم ما في الشَّجرة من علم، وكشف له منها ما سيكون إخبارَ ضدِّه، وهو إبليس، به الخطيئةَ الكبرى لأنَّ ضدَّه ممنوع من هذا العلم ومن المرتبة التي اصطفى الله لها آدم. ويمكن أن يُفْهَمَ اضطراب علاقة الشَّجرة بآدم من خلال علاقتها بالأدوار التي يمرّ بها الوجود، فهي جامعة بين أدوار ثلاثة هي: دور الكشف السابق، ودور الستر الذي يمثّل آدم بدايته، ودور الكشف الذي يمثّل القائم وهو من ولد آدم بدايته؛ إنّها تحمل الثمار التي وُجدت في دور الكشف الأوّل، والتي بها سيبدأ دور الكشف الثاني، عندما تتحوّل إلى شجرة «سدرة المنتهى»، وليست شجرة سدرة المنتهى هذه إلا آل بيت نبوة الرسول محمد المستورين وإمامهم الذي هو الإمام المستور نفسه صاحب الرسالة، غير أن هؤلاء هم أبناء آدم بالمعنيين المعنى «الجسدى»، الذي عبر عنه أهل السنة والإماميّة، والمعنى الروحي الذي يعبّر عنه الإسماعيليّون. إنّ آدم هو صاحبهم الذي يجب ألا يعرفهم أو هو والدهم الذي لا ينبغي أن يطلع على سرّهم.

<sup>(1)</sup> الإمام المستور، أخمد بن عبد الله بن محمّد بن إسماعيل بن جعفر الصادق (ت 225هـ/ 840م)، الرسالة الجامعة، تح. مصطفى غالب، دار الأندلس، بيروت، ط2، 1984م، ص66-67. إخوان الصفا، الرسالة الجامعة، ص34 وما بعدها.

ويكشف الإمام المستور عن حادثة الخطيئة بقوله:

«فلمّا زيّن له الشيطان سوء عمله، وحمله على ارتكاب ما نهى عنه... فكان من حاله أنّه جاءه في صورة الناصح الأمين الشفيق، يطلب منه الفائدة بالسؤال والتذلّل، فقال له: إنّك قد أتاك الله من العلم والحكمة والمعرفة ما لم يعرّفه أحداً قبلك، وقد فضّلك الله على جميع ملائكته الذين أمرهم بالسجود لك والخضوع بين يديك، وجعلك معلَّماً لهم تعلَّمهم أسماء ما يكون، ولم يبقَ عليك إلا معرفة شيء واحد لو عرفته لكنت من الملائكة العالين الذين لم يؤمروا بالسجود لك، ولم يدخلوا في طاعتك، ولهم المقامات العالية، والدرجات السامية عند الله. قال آدم: وما هذا العلم الذي أخفاه الله عنى ولم يطلعنى عليه، وقد علم أنى محتاج إليه وغير مستغن عنه؟ فقال له عدوّه، يريه أنه له من الناصحين: هو علم القيامة، وكون النشأة الآخرة، والبروز لفصل القضاء، وكيفيّة بروز الصور الروحانية المعراة من الأشخاص الهيولانيّة في دار البقاء، ولو علمت هذا العلم أنت وزوجتك لكنتما ملكين وكنتما من الخالدين... فعند ذلك اشتاقت نفس أدم إلى ذلك، وأراد الاطلاع عليه بالإظهار له من حدّ القوّة إلى حدّ الفعل، ليرى كيف يكون دور الكشف وكيف يكون قبول أهل ذلك الزمان واستجابتهم إليه، وكيف تكون منزلة النفس الزكية في ذلك الوقت، فأبدى شيئاً ممّا نهى عنه إلى غير أهله، واطلع عليه غير مستحقّه، ووضع منه شيئاً في غير موضعه فكان بمنزلة الأكل الذي نهى عنه، فلمًا بدا ذلك منه اضطربت عليه أحواله واستوحشت منه عمّاله، وقبحت أعماله، ونفرت منه الوحوش التي كانت قد أنست به، وتباعدت عنه الطيور التي كانت قد ألفت صورته ونزع عنه لباسه، وبدت سوءته، وانكشفت عورته، وظفر به عدوّه، وأقبل يفرّق عنه جموعه، ويبعد أهل الجنة عنه ويدعوهم إلى نفسه، فعند ذلك ناداهما ربّهما... قال: ﴿ قَالَ أَهْبِطًا مِنْهَا جَمِيعًا ۚ بَعْضُكُمُ

لِمَضِ عَدُونَ الله الذي المالئكة التي كان فيها، وأخرج منها إذ كان أهل الجنة قد سئموا موضعه، واستوحشوا من شخصه، لما بدت سوءته وانكشفت عورته ورأوه بعين من جاءهم بما لا يعرفونه، وبما ينكرونه من المعصية ظفر به عدوّه، وخرج آدم وزوجته من الجنّة سائحين في الأرض لا يدريان أين يتوجّهان من بلاد الله، وبهما من الندامة ما جاوز وصف الواصفين، وكيف لا يكون ذلك كذلك، وقد زالت الرياسة عنهما وتدبير السياسة النبوية منهما. فلمّا طالت المحنة بآدم استرجع القول، وناجى ربّه، وتوسّل اليه بالقائم في ذلك الوقت الذي فيه ظهور الحقائق، وبأصحاب المقامات العالية في ذلك الزمان الذين هم الكلمات التامات، والآيات الباهرات، وأنّه لم يتعمد ذلك وإنّما اشتاق إلى تلك المنزلة الجليلة... بغير إنكار لها ولا استكبار عن الإقرار بفضل صاحبها، فعند ذلك بغير إنكار لها ولا استكبار عن الإقرار بفضل صاحبها، فعند ذلك بغير إنكار الها ولا استكبار عن الإقرار بفضل صاحبها، فعند ذلك بغير إنكار الها ولا استكبار عن الإقرار بفضل صاحبها، فعند ذلك بأب الله عليهما» (2)

يكشف هذا النص عن أطراف ثلاثة تحققت الخطيئة بها هي: آدم، وإبليس، والملائكة أو أهل الجنة، ويقيم آدم مع كلّ طرف علاقة خاصة تعطي معنى مخصوصاً للخطيئة. يقوم محور آدم وإبليس على علاقة منفعل بفاعل، فهو واقعٌ تحت سلطان إغراء إبليس بالتطلع إلى مرتبة غير مرتبته، واكتشاف ما كتم عنه، وتتمثّل خطيئته عندئذٍ في شوقه إلى هذه المرتبة والطمع في نيلها مع ما قد يعني ذلك من حسد صاحبها أو رفض فضله. ويكشف محور علاقة آدم بالملائكة عن معنى آخر للخطيئة يتمثّل في بيان آدم ما نهى عنه لغير مستحقه، فكان ذلك «بمنزلة الأكل الذي نهى عنه». إنّنا أمام اجتماع معنيين للخطيئة

<sup>(1)</sup> طه 20: 123. وقد جاء في نص الرسالة «قال اهبطوا منها جميعاً...»، ولم نجد في القرآن آية كذلك، إلا آية سورة البقرة الآية 38 التي تشبهها، والصحيح من سورة طه ما أثنناه.

<sup>(2)</sup> الإمام المستور، ص67-70. إخوان الصفا، الرسالة الجامعة، ص34-36، وص46.

أولهما: تطلع آدم إلى مرتبة غير مرتبته ما يعني أنّه جاهل بهذه المرتبة، ويرغب في معرفة مميزاتها واكتساب العلم الذي به فضل صاحبها على سائر الموجودات، وثانيهما: كشف آدم ما لا ينبغي له كشفه لغير مستحقيه، وهو ما يعني أنّه كان عالماً بالمستور من العلم والمكنون من الحقيقة التي أخفيت عن سائر الموجودات. ولقد رأينا أن معنى الخطيئة الأوّل كان حاضراً بقوّة عند الإماميّة. أمّا المعنى الثاني فسيرافق تطوّر الأسطورة في نصوص الإسماعيليّة، وسيكون له وظيفة مهمة في التميز المذهبي الإسماعيلي.

ولا يساعدنا ما نجد في الرسالة الجامعة على التوحيد بين هذين المعنيين، فعلى الرغم من أن إخوان الصفا قد اهتمّوا بحكاية الخطيئة في إطار الإفصاح عن معني إبليس وعلاقته بآدم، لم يضيفوا في سائر رسائلهم جديداً إلى ما أوردوه. ويجاري إخوان الصفا، في ما أضافوه، ما جاء عن أهل السنة والإمامية من تطور لمراحل الحكاية بداية برفض سجود إبليس لآدم ثمّ طرده، فمحاولته الدخول إلى آدم في جنّته بالاستعانة بالحيّة والطاووس، ولكنّهم اندرجوا في سياق تأويلي يختلف عمّا أورده أهل السنة والإمامية، فقد تأوّل إخوان الصفا إبليس على أنه «شخص من بقايا أشخاص آخر دور الكشف الأوّل»، وما تكبّره إلا جهله أمر دور الستر فأبي «أن يسجد للذي هو أوّل خليفة قام بأمر الله، وأراد إبليس أن يكون هو القائم بذلك بأمر الله، فأخلف الله ظنّه وجعله تابعاً لا متبوعاً» (أ). وتبدأ عداوة إبليس بتحريض أصناف المخلوقات التي كانت في الجنة، «مثل الحية والطاووس وغيرهما»، على آدم ومعاداته من خلال بيان اختلافه عنها من ناحية، ومن خلال ما مبيرزه لهم ممّا سينكرونه من ناحية أخرى:

«وعلّمهم مسائل ممّا كان يعرف من علم دور الكشف، وقال للحيّة: سلي آدم عن هذه المسائل، وانظري في ماذا يجيبك به، واعلميني حتى أدلّك من قوله على ما ذكرت لكم من أمره ففعلت،

<sup>(1)</sup> إخوان الصفا، الرسالة الجامعة، ص37.

ولنلك قيل: إن الحيّة حملت إبليس في جوفها، وكانت أوّل المساعدين له على آدم. ثمّ أتاه بعد ذلك كمثل الناصح له والمشفق فكان ما كان... وإذا بالبرهان أن إبليس هو شخص تكبّر عن قبول الحق، وخرج من جملة أهل الصدق... والشيطان<sup>(1)</sup> هو أوّل الأشخاص التابعين له على ذلك الأمر»<sup>(2)</sup>.

وما يثير التساؤل في الرسالة الجامعة هو غياب حواء؛ إذ لا نجد لها دوراً في الخطيئة شأن الدور الذي قامت به في نصوص أهل السنة ونصوص الإمامية، ويبدو أنّ الحية هي التي حققت هذا الدور، وهو ما يلغي مسؤولية حواء في خروج الإنسان من الجنة ما يجعل الموقف الإسماعيلي في القرن الثالث متناسباً مع الموقف السني والإمامي في الفترة نفسها.

ويعمّق القاضي النعمان الرؤية الإسماعيليّة للخطيئة بدءاً بمعنى الجنة التي عدتها الرسالة الجامعة جوار الله، وما بدا عليه آدم من كرامة؛ إذ يرى القاضي النعمان أنّ «باطن الجنة... هو التأييد بالعلم الحقيقي الروحاني الصافي اللطيف؛ لأنّ النعيم فيه يفوق كلّ نعيم»(3)، وليس هذا العلم إلا «حدود الرسل من التأييد فمن دونهم إلى النقباء»(4).

«فأباح سبحانه لهما [آدم وحواء] حدود الرسل على شرائطها وواجباتها التي أوجبها فيها من تحليل ما أحلّه وتحريم ما حرّمه...

<sup>(1)</sup> ينبغي أن ننبه إلى أن بعض الكلمات ذات مدلول سياسي تاريخي؛ إذ يُشار هنا إلى الصحابيين اللذين ينسب إليهما عموم الشيعة اغتصاب الخلافة من علي بن أبي طالب، وتكون عبارة الصدق إشارة إلى أبي بكر الصديق، ومن بادر بإعانته هو عمر بن الخطاب. انظر تعريفهم لإبليس والشيطان؛ إذ يقولون: «وكل من غلب هواه على عقله فهو إبليس، وكل من أطاع نفسه الغضبية، وداخلته الحمية الجاهلية، والعصبية للباطل فهو شيطان». إخوان الصفا، الرسالة الجامعة، ص40.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص38.

<sup>(3)</sup> القاضى النعمان، ص62.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص59.

وجعل الشّجرة التي نهاه أن يقربها ومنعه منها وحرمها عليه مثلاً لحدّ قائم الزمان الذي هو صاحب القيامة، والذي يكون التكليف في حدّه مرفوعاً، إن لم تكن عملت به من قبل... ويتجرّد حينئذ الباطن، ويسقط الظاهر، ويكون الباطن ظاهراً على خلاف ما هو في حدود الرسل قبل ذلك؛ لأنّه في حدودهم مدفوع إلى حججهم، مستور عندهم، محمول من واحد إلى واحد، وهو معجزة لهم، وعلم يستضاء به حتى يصل إلى صاحبه؛ أي صاحب القيامة، فيظهره ويجرّده وذلك محظور ممنوع قبله، فمنع الله عزّ وجل آدم في ابتداء الأمر من ذلك لتجري سنّة الله التي لا تبديل لها عليه، (1).

يتعلّق الأمر عند القاضي النعمان بما عبّرت عنه أساطير اليهود من إطلاع الله آدم على أخبار الرسل والملوك من ولده، فكان كلّ الرسل وشرائعهم التي ألزموا المؤمنين بها بمثابة الشجر الذي أبيح لإدم تناول ثمارها، في حين أنّ الشجرة المحرّمة هي التي تخصّ خبر الإمام القائم أو المهدي المنتظر، وما سيسقطه عن أتباعه من أحكام كانوا قد تقيّدوا بها.

وتتمثّل الخطيئة في أنّ إبليس أغواهما:

«زيّن لهما حدّ الإباحة فيما حدّرهما الله على منه، وقال لهما: إنّ حدّ العمل بالفرائض هو حدّ التعب والنصب ولو تركتماه لصرتما في حدّ الملائكة الروحانيين اللطيف، وتجردتما من العالم الجسماني الكثيف، ولكنتما ملكين خالدين فيما تشتهيان، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَدَلّنَهُمَا بِمُرُورٌ فَلَمّا ذَاقا الشَّجَرَةُ بَدَتْ لَمُكَا سَوْءَ أَمُكا وَ الاعسراف: 22]؛ أي فجاوز حدود النطقاء التي أبيحت لهما إلى حدّ صاحب القيامة الذي حظره الله عزّ وجل عليهما، ومدّا أيديهما إلى ما ليس لهما، فتناولا منه وأكلا من الشّجرة فوقعا في الخطيئة والمعصية، فانقطع التأييد عنهما، وهو لباس التقوى الذي ذكره الله في كتابه فقال:

<sup>(1)</sup> القاضى النعمان، ص62-63.

﴿ وَلِياسُ النَّقُوىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مِنْ ءَايَتِ اللَّهِ [الأعسراف: 26] (1) وعريا منه، وبدت لهما سوءتهما يعني أنه ظهر لهما ما كان مستهجناً فيهما من كثافة الصورة الطبيعية، ولمّا عريا من لباس التقوى؛ أي الكلمة التي وارت عنهما بنورها كل ظلمة كانت فيهما مركّبة، لأن التأييد لا يصحب المعاصي، ومدّ اليد إلى ما ليس لها يوجب في الحكم قطعها (2).

تبدو الخطيئة عند القاضي النعمان في أنّ آدم، ومن ورائه حواء، قد طمح إلى مقام القائم، ويتمثّل هذه الطموح في رغبته في تجاوز التكليف والعمل بالشرع والحصول على الحقيقة والعلم السري دون جهد، غير أنّ هذا الطموح قد حرمهما ممّا كانا فيه من نعيم القرب من الله ومن تأييده.

لقد أفصح نص أساس التأويل عن باطن الخطيئة بربطها بالتطوّر «التاريخي» المفترض لعلم الله الباطن الذي سيكون المهدي المنتظر علماً عليه، وهو ما يمهد لما سيفصح عنه الإسماعيليون بداية من القاضي النعمان، بعد قيام دولة القائم في أفريقيا، من تناظر بين الحدث الذي تم في أوّل دور الستر والحدث التاريخي الذي قامت بفضله الدولة الفاطمية سنة (296هـ/ 909م)، وهذا ما نراه بوضوح مع ابن منصور اليمن.

يقدّم ابن منصور اليمن تأويلاً باطنياً آخر حول حكاية الخطيئة التي أوردها النص الديني مؤطراً إيّاها ضمن الصراع السياسي بين إبليس وآدم:

«وهو في وجه آخر من التأويل أنّ آدم كان قد وقع في دعوة إبليس وهو الحارث، وكان الحارث من أحد دعاة صاحب الوقت وأكثرهم بياناً، وأن إبليس وآدم تنازعا في الخطاب حتى ترافعا إلى إمام الزمان، وهو ملك الجزيرة، وأن الملك لما سمع كلام آدم وبيانه استحسنه وقبله أحسن قبول، واستخلصه لنفسه واصطفاه، وأمر

<sup>(1)</sup> في المتن: «وَلِبَاسُ التَّقْوَى ذَلِكَ مِنْ آياتِ اللهِ». والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(2)</sup> القاضى النعمان، ص66.

الحارث الذي هو إبليس بالسمع له والطاعة والقبول منه، فامتنع إبليس من ذلك تكبّراً عليه، وقال: أنا خير منه خلقتني من نار؛ أي أنا أعلى منزلة منه، لأنك ملكتنى من العلوم ما لم تملكه، لأنى نورانى روحاني، وهو جسماني ظلماني، وهو قوله: ﴿وَخَلَقْتُهُ. مِن طِينِ﴾ [ص: 76]. فعند ذلك سخط عليه وأبلسه؛ أي قطع عنه مواد الدعوة المتصلة به، وأسقطه من دعوته التي هي جنته التي أسكنها آدم، وأباحه إياها بفاتح فيها كيف يشاء، وأمر دعاته بالسمع والطاعة له فأجابوا قوله: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَنِي وَأَسْتَكُبُرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكُنفرينَ ﴾ [السَقَرة: 34]. وفي موضع آخر ﴿فَفَسَقَ عَنْ أَمْر رَبِّهِ الكهف: 50]؛ أي خرج من دعوة صاحب الجزيرة، وكان منهم ما قصه الكتاب، وأن إبليس لما طرد عن الدعوة التي كان فيها وأخرج منها أبلس عن الطاعة، وانقطعت عنه مادة صاحب الجزيرة، فعند ذلك عمل لنفسه شريعة قياسية، وذلك لانقطاع التأييد عنه، وكان يتظاهر بالرأى والقياس عند أهل إجابته، وعلى هذا أتباعه إلى وقتنا هذا المقيمين في دعوته وحدوده، كما أن أهل الباطن هم أهل دعوة أولياء الله، وهم أهل البيان والشرح المحقين، أصحاب البرهان له المبين» (1).

وبيّن أن الصراع بين آدم وإبليس متعلّق بسلطتين هما السلطة السياسية، سلطة القول الفصل في مجالات الدنيا، والسلطة العلمية، سلطة القول الفصل في مجالات الدين، فهما أشبه ما يكونان بقائدين في صراع لاكتساب السلطان في تنظيم سري يقوم على التداخل الصميم بين الديني والسياسي أو الدنيوي والأخروي. وتتمثّل الخطيئة في أنّ أحد القائدين الذي قرّبه صاحب الأمر قد مال إلى الثائر المطرود من بينهما، وكانت ثمرة هذا الميل كشف سرّ من الأسرار التي لا يعرفها إلا هو، وكان هذا السرّ أمانته التي عُرضت على

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، سرائر وأسرار النطقاء، ص33-34.

الأرض والسموات والجبال فأبينَ أن يحملنها وحملها هو دونها. يقول جعفر بن منصور اليمن:

«وإنّ الله جل اسمه احتجب عن إبليس وجنوده بحجابه الذي سماه آدم بالخضوع والتذلل، وكذلك الملائكة هم حجج إمام الزمان قد اجتمعوا إليه من جزائر الأرض، وكان بجزيرة من جزائر الهند مقامه بمكان يعرف بسرنديب مدينة عظيمة، وكان أهلها قد أطاعوه وسمعوا منه وقبلوا عنه، فلمّا رأى إبليس أنّه قد سقطت مرتبته، وزالت مواد العلم عنه، وخرج من الطاعة، حسد آدم على منزلته، وأخذ في مخادعته كما ذكرناه، ليخرجه كما خرج، ويغويه كما غوى، وأخذ إبليس يراجع آدم ويظهر له الخضوع والتذلل، والنصح والموادعة، نفاقاً منه عليه، ومكراً به، فكان أول من أسس النفاق، والمكر والخديعة والرياء والغدر، وكان يلح على آدم لمسألة، ويستقبله (1) في الوقت بعد الوقت في ذنبه، ويستميله، وآدم ع. م. يظن أنّ نلك الذي يظهره حقّ، وأنه صادق في كلّ ما يأتيه إلى أن خرج إليه آدم بشيء مما أودعه الله إياه، وأطلعه عليه، ومنعه من مفاتحته وإظهاره على شيء منه، وهي الشّجرة التي نعتها الله في الكتاب بقوله: ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونًا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البَقَرَة: 35] ﴿ فَوَسُوسَ كُمُمَا ٱلشَّيْطُانُ المُدِي لَمُمَا مَا وُرِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَتهمَا وَقَالَ مَا نَهَنكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَنذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْحَنِادِينَ ﴿ وَقَاسَمُهُمَا ۚ إِنِّي لَكُمَا لَيِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾ [الأعـرَاف: 20-21]. فانقطعت عن آدم المواد وأظلم عليه النور فعلم آدم بزلّته (<sup>2)</sup>، وأيقن

<sup>(1)</sup> هكذا في المتن، ولعل الأصح هو يستقيله في ذنبه من أقال بمعنى صفح، ومنه الحديث: «من أقال نادماً أقاله الله من نار جهنم». ويقول ابن شهيد الأندلسي [المتقارب]: وإلا فَعه فُو يُسقِيل أله عِنْسار فذُو العرش يَرْحمُ مَن قد رحِمْ (2) في المتن: بذلته.

بخطيئته، وتاه في معصيته، واستقال ننبه، وجرت عليه المحنة من ربه، بما نصّه الله في كتابه المنزّل على محمد نبيه بقوله: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ اَسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِتْتُمَا وَلَا نَقْرَيا هَلاهِ الشَّيَطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمّا كَانَا الشَّيْطِانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمّا كَانَا فِيرٍ ﴾ [البقرة: 35-36] الآية » (1).

يبدو آدم هنا عالماً وإبليس جاهلاً، وتبدو خطيئة آدم في أنّه أخبر إبليس بما لا ينبغي عليه معرفته (2)، ويساير جعفر بن منصور اليمن بهذا ما جاء عن القاضي النعمان، غير أنّ لنا نصاً آخر من «السرائر» يبدو فيه إبليس هو الشّجرة التي نهى الله آدم عن الاقتراب منها وأخذ ثمرها. يقول اليمن:

«فأما الجنة التي أسكنها الله آدم فهي دعوة إمام العصر، وصاحب الوقت، وأنّ الحارث قد خدم فيها، وكان من أحد دعاتها، فلما اصطفى صاحب الوقت آدم وارتضاه، وقربه منه وأدناه، وأناله أعلى مراتب الدعوة، وأطلعه على جميع حدودها، وأبوابها وأسوارها، وعلمه بما لم يعلم به أحد من حدوده، وأطلعه على ما حجبه عنهم وأفقرهم إليه... وأباح له أن يعلمهم وأن يفاتحهم، إلا الحارث بن مرة وهو إبليس؛ لأنّه أبى أن يطيعه، ويخضع له، وتكبر عليه وافتخر عجباً منه بنفسه، وتوهماً منه أنّه أعلى منه لسبقه له في طاعة صاحب الوقت، وأنه أقدم منه هجرة، فأباح الله لآدم مفاتحة الحدود بغوامض الأمور، ونهاه أن يفاتح بشيء من العلوم، لا إبليس ولا أحد [هكذا] من أتباعه وجنوده. وكان إبليس هو الشّجرة، المنهي عن مفاتحته بالعلوم؛ إذ كان قبل إبلاسه في حدّ الدعاة، فلما المنهي عن مفاتحته بالعلوم؛ إذ كان قبل إبلاسه في حدّ الدعاة، فلما

<sup>(1)</sup> اليمن، ص34-35؛ انظر أيضاً ص37.

<sup>(2)</sup> يقيم الإسماعيلية بهذا التعديل للخطيئة تناظراً بنيوياً بين آدم وإبليس وبين الرسول محمد وأحد الصحابة الذين أسرّ إليهم الرسول بأمر ما (زواجه من زوجة زيد ابنه بالتبني أو ما سيقوم به بعض الصحابة بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى، ومن أسرّ لها هي أم المؤمنين عائشة).

امتنع عن الطاعة سقطت منزلته، وانقطعت مادته، وذهب عنه ما كان يعلمه، وتعرى من المواد وشيطن وأبلس، وحسد آدم على ما ناله من مواد العلم وتأييده، فأخذ في غوايته واستزلاله لكي يقع به العصيان، فيقطع مواده، وتسقط مرتبته» (1).

يقوم نصّ ابن منصور اليمن على استعادة الحكاية كما وردت في النص الديني وفي أخبار «العامة»، ولكن ضمن أفق تأويلي يختصر أطرافها في طرفين هما آدم وإبليس، ويختصر موضوعها في العلم المكنون الذي هو العلم بالقائم، وما يمثّله في مسار الدعوة الإسماعيليّة السريّة؛ إنّه اختصار للأسطورة في المشهد السياسي الذي سيكون عليه مذهب الإسماعيلية في القرنين الثالث والرابع.

والملاحظ أنّ «تأويل» ابن منصور اليمن لخطيئة آدم، وهو لاحق في هذا بمن سبقه من دعاة وأئمّة، يسكت عن عنصر مهم في مسار الحكاية، وهو غواية إبليس لآدم. صحيح أنّ الداعي الشيعي قد أشار إلى هذه الغواية إلا أنّه لم يتقدّم بها إلى نتيجتها الطبيعية التي يصل إليها النص الأسطوري السني والإمامي، وهي أنّ علم إبليس أشمل من علم آدم، وأنّ آدم قد وقع في حبائل إبليس نتيجة جهله لا لمجرّد طمع في مكانة من لا يجوز له أن يمدّ بصره إليه. إنّ غواية إبليس قائمة في الحقيقة على كشفه ﴿شُجَرَةِ ٱلْخُلُدِ وَمُلْكِ لَا يَكُلُهُ [طه: 120].

ونجد خروجاً من هذا التردد بين إعلاء منزلة آدم بكونه حجاب الإمام وبين خضوعه لـ «علم» ضده عند الداعي الأجل حسن المعدّل. يقول في رسالته (مبتدأ العوالم):

«فلمّا أنبأهم بأسمائهم وهي تلك المعاني الخفيّة، والحكم الربانية، والمناهج الدينية. وقعوا له ساجدين، ولأمره طائعين،

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، ص36-37.

ولقوله تابعين، إلا إبليس أبى واستكبر، وهو الحارث بن مرّة. وكان هذا الحارث حجة من حجج الإمام المطلعين على علوم الحقائق الملكوتية، والأسرار الربّانيّة، فعند ذلك أظهر الحسد لآدم على ما منحه إيّاه الحكيم الأعظم، والنور الأتمّ، فأتى إلى آدم بنوع الناصح له، يخادعه في قوله: يا آدم هل أدلّك على شجرة الخلد وملك لا يبلى، ومقام لا يرام، ومقصد لا يتغيّر، لأنه مبدأ النفوس الأجلال في أزل الآزال، وهو الملك الحقيقي النوراني، ومحلّ صاحب الأدوار، وعزّة الجبّار عند سدرة المنتهى في جوار الملك الأعلى؟

وأقسم له بحق الإمام أنّها نصيحة له. وكان آدم رجل خير، لا يعتقد بأن أحداً يقسم بالإمام كانباً فصغى آدم إليه وظنّ أنّه شفيق عليه... وقال له: يا آدم اشرح لى ما علمك إياه الإمام الكريم، والبناء العظيم، فباح له بما أودعه إيّاه ربّ العصر، ووليّ الأمر. فقال له: يا آدم هذا أمر مهول، وشرح يطول، يريد أن يجعلك أوّل مبتدأ دور الظلمة والستر، ويبعثك بالتكاليف الشرعيّة، والأعمال المشتّتة، والقيام بموجبات الظواهر، وأنا وحق الإمام على نكره السلام، أريد أن أدلُّك على ملك الآخرة، وحقيقة دور الكشف الباهرة، لتكون من أهل الرحمة والنعيم، عندما تعلم هذا السرّ العظيم. فصغى آدم إليه بِكُلِّيته وتوجِّه إليه بصفاء نيَّته، وأسرّ له بما قال له الإمام. فساعتها علم الإمام الفاضل الحكيم، ما حدث لآدم من إبليس اللعين. فطردهما من دعوته. وسدّ عنهما باب رحمته، فلمّا علم آدم ﷺ ذلك رجع إلى ربِّه بالتضرّع والابتهال، وصفاء النيّة والوصال... فرحمه وأشفق عليه، وقبل توبته، فتاب عليه وقرّبه إليه، وعلّمه ما كان، وقوّاه في المعانى الإلهيّة، والحكمة الربّانيّة، ونفخ فيه الروح الأبديّة، ورتّب له حدود [كذا] وحجج [كذا] ودعاة ليدلوا عليه أهل دعوته، وجعله حجاباً وباباً لا يُدخَل إليه إلا منه، فأظهر الشريعة وستر الحقيقة، وشيّد الأركان وعمر البنيان، وجاء بالنواميس الدينيّة، والتكاليف الشرعيّة، وطرد ذلك الضدَّ ربُّ العصر، وحكيم الدهر، واستتر بآدم ﷺ (1).

تتمثّل إضافة حسن المعدّل في التمييز بين العلم الذي أخبر به آدم إبليس، والعلم الذي أخبر به إبليس آدم، ويخصّ العلم الأوّل الشريعة، ويخصّ الثاني الحقيقة، وليس العلم الأول من المكتوم إلا على إبليس، في حين أنَّ العلم الثاني مكتوم على آدم ومن في معناه، ولكنّه غير مكتوم على من هم من الجنّ. ومن هنا نفهم أهميّة الإضافة التي أتى بها هذا الداعي الفاطمي، إنّه يقلب حادثة الخطيئة رأساً على عقب، ويجعل خطيئة آدم مختلفة عمّا أورده من سبقه من الدعاة والأئمّة، لقد كانت خطيئته عندهم كشف سريوم القيامة، أو الطمع في مكانة القائم في آخر الزمان، وهو ما يشبه إلى حدّ بعيد خطيئة آدم عند الإماميّة في المرحلة الثانية من تطوّر الحكاية عندهم، وخطيئة آدم عند المعدّل كشف مبدأ دور الستر لا خاتمته، ومبدأ العمل بالشرع لا لحظة رفعه وخروج الإنسان من زمن التكليف والتعب، ولذلك انقطع التأييد عن آدم في نص رسائل إخوان الصفا والقاضي النعمان وابن منصور وبقي آدم في علم الظاهر لا يجاوزه، أمّا عند حسن المعدّل فقد فتحت على آدم، بفضل توبته، أبواب العلوم الظاهرة والخفيّة فكان صاحب الشرع من ناحية، وكان صاحب المعانى الإلهيّة والحكمة الربانية والروح الأبديّة التي قد تظهر في مسألة الوصيّة كما نرى ذلك في حكاية قابيل وهابيل من ناحية أخرى.

### 2-3- قابيل وهابيل:

يكاد الفكر الإسماعيلي لا يعتني بحكاية قابيل وهابيل، فهو لا يخصّص لها في أغلب كتبه حيّزاً خاصّاً شأن المذهبين السنّيّ والإمامي، ولكنّه، في الوقت نفسه، يكاد لا يترك الإشارة إلى حكاية الأخوين دون تأويل يخدم استراتيجيّة القول عنده. ونجد في مدوّنته طريقتين في التعامل مع الحكاية التي

<sup>(1)</sup> المعدّل، ص132.

أوردها النصّ الديني، أولاهما: نراها في أساس التأويل للقاضي النعمان ورسائل إخوان الصفا، وثانيتهما: نلتقي بها عند جعفر بن منصور اليمن.

أ- يعيد القاضي النعمان في (أساس التأويل) ما استقر في الفكر الإسلامي إلى حدود القرن الرابع من حكاية قابيل وهابيل. يقول القاضي النعمان: «فأيد الله آدم بالوصية، وأسكنه الأرض، واستخلفه على من فيها، وتناسلت ذريّته بها، وكان حجّة الله عليهم، والناطق بالرسالة إليهم، وأوصى إلى ابنه هابيل فحسده أخوه قابيل وقتله، كما وصف الله رهي وذلك في حياة آدم لتصير الوصية إليه، فيما توهمه وظنة، ومضى في عصيانه، وأصر (1) على ذنبه. وكان من حزب إبليس. ووهب الله لآدم من ذريّته «شيئاً» فسمّاه «هبة الله»، وأودعه العلم، وأسره إليه، وأمره بكتمانه، تقية عليه من قابيل أن يقتله، كما قتل هابيل، فجرت بذلك السنّة في إسرار العهد وحفظه...» (2). ويبدو القاضي النعمان غير معتن كبير اعتناء بالتفاصيل التي وردت في القرآن أو أحاديث الأئمة التي كانت مشهورة على عصره. ويظهر عدم اعتنائه أيضاً وين نراجع كتابة (الأرجوزة المختارة)؛ إذ لا يشير إلى هابيل إلا في أنّ شيئاً قد عوضه عند أبيه (3)، ولا إلى قابيل إلا في عدائه لشيث (4).

ولقد سبق إخوان الصفا القاضي النعمان في الاقتصار على الإشارة إلى عداء قابيل لهابيل، فقد أقاموا كتابهم الثاني الذي يعتني بالجسمانيات الطبيعيات على نسق يتدرج من بيان كيفية وجود المعادن ثم النباتات ثم الحيوانات وصولاً إلى «بيان بدء الخلق»، ويتدرّج فصل بدء الخلق حتى يصل

<sup>(1)</sup> في النصّ: «واصدّ»، والصحيح بحسب سياق القول ما أثبتناه.

<sup>(2)</sup> القاضى النعمان، أساس التأويل، ص73.

<sup>(3)</sup> القاضي النعمان، الأرجوزة المختارة، تح. وتع. إسماعيل قربان حسين وناوالا، معهد الدراسات الإسلاميّة، جامعة مجيل، مونتريال-كندا، ط1، 1970م، ص34، البيتان 63-64.

<sup>(4)</sup> القاضى النعمان، الأرجوزة المختارة، ص35، البيتان 72-73.

إلى بيان العداوة بين بني الجان وبني آدم في مرحلة أولى، وإلى بيان كيف استأنست بعض الحيوانات بالإنسان في مرحلة ثانية، وضمن هذين السياقين نجد إشارة إلى قابيل وهابيل يعتمد فيها البات على المعرفة السابقة للحكاية، وهو ما يفيد أنهم يتبنون، مثل القاضي النعمان، الرواية التي جاءت في القرآن. لقد اكتفى القاضي النعمان بتأكيد أن العداء بين هابيل وقابيل عداء في الوصية، وتبنى إخوان الصفا الرواية التي أوردها النص الديني دون تحوير.

ب- وإذا كان إخوان الصفا والقاضي النعمان قد اكتفوا بما أقره النص الديني بخصوص هابيل وقابيل، فإن جعفر بن منصور اليمن يفصّل نسبياً القول في العداء بين الأخوين، وذلك بتأويل كلّ فاعل في الحكاية من ناحية، وبتنزيل هذا التأويل على التاريخ الإسلامي إلى حدود القرن الرابع من ناحية أخرى. وعلى هذا يتوزّع ما يعرضه جعفر بن منصور اليمن على مستويات ثلاثة أوّلها: ما يسنده إلى «أهل السير» وثانيها: ما يقدّمه من تأويل لما يروونه، ويأتي هذان المستويان متداخلين في خطابه، وثالثها: ما يَعدُّه نفس التأويل.

تقوم الحكاية عند أهل السير على فاعليّة الفواعل التالين آدم وحوّاء، في مستوى أوّل، ثم قابيل وهابيل، في مستوى ثان، ثمّ الله والغراب، في مستوى ثالث. فقد أنجب آدم وحواء الأخوين، وقد أشرف آدم الأب على تقديم الأخوين القربان لبيان من يستحقّ الإمامة من بعده، ثم قتل قابيل هابيل، وجاء الغراب ليعلّمه كيف يدفنه. ويقابل كل فاعل من هؤلاء الفواعل وكل فعل من هذه الأفعال تأويل خاصّ، فآدم ليس بداية الإنسانيّة؛ بل بداية دور الستر، وحوّاء زوجته لا على معنى الزواج الجسماني؛ بل على معنى «الزواج الروحاني»؛ إذ إنّ حواء حجّة آدم وزواجه «أنّه نصبه [الحديث عن المذكّر على اعتبار أن المقصود رجل هو حجّة أدم] باباً بين يديه وجعل المذكّر على اعتبار أن المقصود رجل هو حجّة أدم] باباً بين يديه وجعل

<sup>(1)</sup> جاء عند القاضي النعمان في (المجالس والمسايرات) تعريف للحجة. انظر: القاضي النعمان، المجالس والمسايرات، تح. الحبيب الفقي، وإبراهيم شبوح، ومحمد اليعلاوي، دار المنتظر، بيروت-لبنان، ط1، 1996م، الهامش رقم 1، ص94.

الحجر الأسود بإزائه، ودخل الكعبة واستتر بها عن الملائكة "(1) فقد نصب الحجّة للعالمين، واختفى هو عنهم إلى حين، وقتلُ قابيل أخاه هو ظلمه وابتزاز مقامه، وقتله أيضاً «أي أسكته وأخمد أمره ودفنه؛ أي غطّى منزلته على الناس حتى لا يعرفوا فضل الوصي ومنزلته، فيرجعوا عن طاعة الظالم ضدَّ الوليّ، ويعلموا أنه صاحب المنزلة فيتبعونه "(2). أمّا الله فهو «إمام الزمان... والغراب هو أحد منافقي العصر، فكشف لقابيل عن رتبة النفاق؛ إذ النفاق هو أن ينطق الإنسان بلسانه ممّا يتكلّم به ويظهره من فعله، وهو يعتقد خلافه ويضمر نقيضه.

والنفاق مشتق من النفق، والنفق: هو جحر اليربوع الذي يأوي إليه يتخذ له بابين، إذا دخل عليه من أحدهما نفق من الأخرى [كذا]؛ أي خرج منه، وكان ذلك المنافق أراه كيف يستر منزلته الأولى، ويخفيها بالجحود والإنكار، ويظهر من فعله الطاعة والإقرار، وهو المواراة بالدفن؛ إذ الدفن إنما هو ستر، فتعجّب قابيل من ذلك وأخذ أخاه هابيل فعمل به كما رأى ذلك المنافق يعمل بصاحبه، وهو الإعرابي [كذا] الذي دفن منزلة صاحبه بجحوده له وإنكاره فعله...» (3) «والغراب الذي بعثه الله يبحث في الأرض فهو رسول إمام الزمان أرسله إلى فرعون المفتون وضد الملعون، فكان يسر النفاق ويخفيه، ويبحثه في الأرض فالأرض دليلاً [كذا] على دعوة الإمام التأويلية، فكان بحثه طلبه أن يعلمها ويقف عليها ليفسدها ويعمي آثارها، إطفاء لنور الله وإخماداً لأمر الله فيما ظنّ وتوهم، والله متم نوره ونافذ أمره، ولو كره الكافرون» (4).

وينزّل جعفر بن منصور اليمن هذا التأويل على التاريخ الإسلامي، فيرى

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، سرائر وأسرار النطقاء، ص47.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص45.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص48.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص49.

في على بن أبي طالب هابيل، وفي أبي بكر الصديق قابيل، وفي عمر بن الخطاب الغراب الذي علّم قابيل النفاق؛ أي إخفاء منزلة الوصيّ المظلوم. يقول ابن منصور اليمن:

«إنّ (أبا بكر) و (عليّاً) (1) ممثولا قابيل وهابيل، وإنّ القربان الذي قرّباه هو إمام العصر، والقربان مشتق من التقرّب، يعني أنّهما تقرّبا من الإمام بحسن الطاعة فقرّب الإمام (عليّاً) فقبل قربانه وجعله حجّة الخلق يرث مقامه من بعد غيبته، ولم يقبل قربان (أبي بكر) ولا قربه لعلمه بحسده وبغيه ومكره، ونفاقه وغدره، فلمّا أيس من المرتبة أبلس وتشيطن، وأظهر ما كان يستره من النفاق ويخفيه من الشقاق، لاستعلائه وكثرة حضوره، فأمات منزلة الوصيّ وجحد مقامه، وابتزّ حقّه وجلس مجلسه، وادّعي رتبته كفعل قابيل بأخيه هابيل، فكان إمساك (أبي بكر) هو القتل في الباطن».

ويكشف جعفر بن منصور اليمن في سياق آخر عن الشخصية التي تماثل الغراب وهي ابن أبي بكر الصديق، فيعيد رواية ما جاء في كتب السير من حادثة توسط ابن أبي بكر بين أبيه وبين علي بن أبي طالب حتى يغفر الله لأبيه اغتصابه الخلافة منه، فيكون الابنُ الغرابَ الذي أرسله الإمام إلى أبيه:

«ليعلمه بسوء ما اقترفه وبقبيح ما ارتكبه واجترمه، وينهاه فيزجر ويريه كيف وجد توبته وإقالته وإنابته، وهو ما نصّه أرباب علم التأويل. «فكان اسم النفاق واقعاً على (ابن أبي بكر) إذ هو ممثول الغراب؛ لأنّه نافق على أبيه واتبع (الإمام) وتبرّأ من أبيه وكان يجامله اللفظ ويحسن له القول، ويظاهره البرّ والطاعة، وهو

<sup>(1)</sup> ينبغي التنبيه إلى أنّ نص «التحقيق» لكتاب جعفر بن منصور اليمن قد أخفى الأسماء والكنى التي تشير إلى الأشخاص التاريخيين الذين قصدهم المؤلّف، وإننا إذ نُعيدُ كتابة ما حذف فعلى أساس قرائن نصيّة وتاريخيّة مع ترك هامش يصغر أحياناً ويكبر أخرى للخطأ منّا في التحديد.

معتقد له البغضاء والعداوة، فكان نلك منه نفاقاً، والنفاق اسم جامع للكافر والمؤمن» (1).

وتجتمع الطريقتان في أنّ سبب الصراع بين الأخوين الولاية وليست المرأة، غير أنهما تفترقان في أن القتل قتل حقيقيّ عند القاضي النعمان وإخوان الصفا؛ إذ إنّهما يستعيدان النصّ الديني الذي يقرّ بذلك، وهو في حقيقته، عند جعفر بن منصور اليمن، قتل سياسيّ يقوم على إخفاء شرعيّة الإمام وكتمان حقّه، وهو ما يعني أنّ هابيل لم يقتله قابيل حقيقة. ويبدو أنّ هذا الاختلاف بين الحكايتين سيُرْفَعُ بعد سقوط الدولة الفاطمية وانقسام المذهب إلى قسميه الكبيرين الإسماعيلية النزاريّة والإسماعيليّة المستعلية؛ إذ نجد في كتب الإسماعيليّة بعد هذا السقوط والانقسام حديثاً عن قابيل وهابيل إلا إشارات لا تغني من نهم عند المعدّل في رسالته (مبدأ العوالم) التي يذكر فيها أنّ الإمام استتر، فقام آدم بالشريعة وهابيل بالحقيقة «وشدّ بعضهم أزر بعض بالمساعدة والمشافهة حتى نهاية الدّور وكمال الأمر، ورجوع السرّ إلى مستقرّه، والحقّ إلى أهله»(2).

#### 2-4- الحكاية والدعوة:

لا نجد في كتب الظاهر الإسماعيليّة ما يفيدنا في بحثنا عن قصّة آدم وحوّاء (3) ما قد يفيد أن الحديث عن قصص الأنبياء، أو تاريخ النطقاء

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، سرائر وأسرار النطقاء، ص50-51.

<sup>(2)</sup> المعدّل، رسالة مبتدأ العوالم...، ص133.

<sup>(3)</sup> يستعيد القاضي النعمان الرواية التي تُنسب إلى جعفر الصادق حول مبدأ الحجّ وبناء البيت وهو الخبر الذي نجده عند الإماميّة، والذي يجمع بين الصادق والخضر، أو الخبر حول توبة آدم والكلمات التي هي آل البيت وهو ما يتردّد أيضاً عند الإماميّة أو ما جاء في المجالس والمسايرات من ضرب القياس بما حصل لآدم مع إبليس وتوبة الله عليه وما يحصل للإمام مع أضداده، فمن أضداده من يناصب الإمام إرادة، فهؤلاء أبالسة ومنهم من يعادونهم عن جهل. انظر على التوالي: النعمان القاضي، =

والأوصياء، ليس ممّا يباح للعامّة سواء كانوا من أهل السنّة أم من الإماميّة. ولعلّه لهذا السبب يتكرّر التذكير وبيان الحرص على إخفاء الكتب الإسماعيليّة عمّن لم يرتق في المعارف الروحانيّة.

وقد مرّت حكاية آدم في الكتب السرّية الباطنيّة بمرحلتين كبيرتين، الأولى: يمثّلها جعفر بن منصور اليمن، والثانية: تجد صداها في النصوص الغنوصيّة مثل نص (المبدأ والمعاد) للحسين بن علي بن الوليد.

#### أ- جعفر بن منصور اليمن:

يهمّنا ابن منصور اليمن من خلال كتاب (سرائر وأسرار النطقاء)، الذي يتميّز بميزتين مهمّتين تفضيان إلى سؤال نحاول أن نجيب عنه لفهم أهمّيّة الكتاب في مسار تطوّر حكاية آدم الإسماعيليّة خصوصاً، ومسار تطوّر قصص القرآن عموماً.

وأولى الميزتين: أنّ الكتاب في «قصص القرآن»، ما يعني أنّه ملزم بأمور ثلاثة على الأقلّ، أوّلها: أن يتتبّع ما جاء في النصّ الديني ونعني به القرآن أساساً، وثانيها: أن يقوم خطابه على الحكاية والسرد دون أن يخلو من استدراكات تفسيريّة على الطريقة القديمة في السرد القصصي التي نراها مثلاً في رسالة الغفران، أو في كيفية تناول الخطاب التفسيري لقصص القرآن، شأن تاريخ الطبري السنّي، وتفسير العيّاشي، أو فرات الكوفي الإماميّين، وثالثها: أن يكون خطابه ذا غاية محدّدة تبرّره.

وثانية الميزتين: أنّ الكتاب ليس في القصص فحسب؛ بل هو كتاب في التأويل، فهو لا يكتفي بسدّ الفراغات التي تركها النصّ الديني في قصص الشخوص المقدّسة بالرجوع إلى الأساطير الهنديّة أساساً، أو بالعودة إلى كتب أهل الكتاب أو إلى روافد أخرى كما رأينا مع المدوّنة السنيّة أو المدوّنة الإماميّة؛ بل يقوم خطاب ابن منصور اليمن في السرائر على قلب الفهوم التي

<sup>=</sup> دعائم الإسلام، ج1، ص291 وما بعدها. شرح الأخبار، ج3، ص6 وما بعدها. المجالس والمسايرات، ص139.

تراكمت مدّة ثلاثة قرون لما جاء من حكايا عن الأنبياء السابقين وعلى إعادة صياغتها بشكل يخرج النصّ الديني من العالم الذي انحبس فيه عند المذهبين الآخرين وهو عالم التقابل بين السماء والأرض وبين الإنسان والملائكة وإبليس لينفتح على رؤية تعيد تأويل التاريخ السياسي الديني الإسلامي تأويلاً يرجعه إلى فواعل أرضيّن إنسانيّين. غير أنّ لهذا التأويل خصوصيّات تخرجه بدوره عن الخطاب التأويلي المعلوم؛ ذلك الذي يعتمد الحجاج المباشر، شأن ما نراه في كتب علم الكلام، أو في كتب الفرق والملل والنحل، إنّه كتاب في القصص، ما يعني أنّ الأسلوب المعتمد في التأويل أسلوب ضرب الأمثال والخطاب الرمزي.

تفضي هاتان الميزتان إلى أمرين متقابلين تمكّن ابن منصور اليمن من التوفيق بينهما الأمر الأوّل أن يكون خطابه في السرائر معتمداً على تاريخ الأنبياء والأوصياء ما يوجب المحافظة على المادّة المتواترة بين الناس؛ وهو ما يلزمه المحافظة على الأسلوب السردي، والأمر الثاني أنّه يقدّم تأويلاً للدعوة والدولة الإسماعيليّتين، ما يعني أنّه ملزم بأن يتحدّث عن أكثر المراحل التاريخية غموضاً في مسار الدعوة والدولة، وهي مرحلة «دور السر»، الذي يسبق «دور الظهور». إنّ مهمّة كتاب السرائر ردّ النصّ القصصي الديني إلى التاريخ، تعليلاً للماضي البعيد ماضي آدم، والقريب ماضي الدعوة قبل إعلان الدولة، ولا يتحقّق له ذلك إلا إذا عدّ القصص هو التاريخ لا على أنّه بدايته ومنطلقه فحسب؛ بل على أنّه ممثوله الذي يتكرّر في كلّ دور. لقد كانت المهمّة الجمع بين السرد والتأويل وأن يقوما معاً بالوظيفة نفسها؛ أن يكون السرد والحكاية تأويلاً للنصّ الديني، وأن يكون التأويل نشأة الدولة عبر السرد والحكاية. فكيف تمكّن جعفر بن منصور اليمن من ردّ القصص إلى التاريخ؟ وبعبارة أحرى كيف بنى عالماً رمزيّاً يحقّق به استراتيجيّة الجمع بين المقدّس والتاريخي؟

يمكن أن نجيب عن هذا السؤال بتتبّع بعض التقنيّات السرديّة التي تثير

التساؤل حينما نقارن نص ابن منصور اليمن بالنص القرآني والنصوص الحواشي التي كتبت حوله. وسنتناول تقنيّتين هما المكان والزمان.

#### - الهند/ الجنّة:

من العناصر القصصية المميزة لحكاية آدم في قصص الأنبياء انطلاق الأحداث من مكان مخصوص هو الجنّة، سواء عُدّ وجودها في السماء أم في الأرض. غير أنّ هذا العنصر المميّز لا نجده بالطريقة نفسها عند ابن منصور اليمن، فنحن مع آدم على الأرض، وضمن مجتمع متكامل المؤسّسات السياسيّة والاجتماعيّة... ولسنا أمام «البداية الأولى» للإنسانيّة. والمكان الذي يقابل الجنّة ويقوم بوظائفها عند ابن منصور اليمن هو الهند.

وما مكّن من تقديم الهند مكاناً يحمل في طيّاته معاني الجنّة والبداية، ويسمح، في الآن نفسه، بأن يكون مكان الأحداث على غير الصفة التي علينا عند سائر المذاهب ثلاث خصائص تميّزت بها الهند في المخيال الإسلامي منذ بدايات التاريخ الثقافي.

تتميّز الهند، كما وصفها إخوان الصفا، بأغلب الخصائص التي تميّز الجنّة كما وُصفت في نصوص أهل السنة أو الإماميّة، ويقدّم إخوان الصفا وصفاً للهند حين يقولون:

«قال الهندي الحمد لله الواحد الأحد... [الذي] أرسى الجبال وفسح الفلوات وأخرج النبات وكون الحيوان، وخصّنا بأوسط البلاد مكاناً وأعدلها زماناً حيث يكون الليل والنهار متساويين والشتاء والصيف مُعتَدلَين والحر والبرد غير مُفرطين، وجعل تربة بلادنا أكثر معادن وأشجارها طيباً ونباتها أدوية وحيوانها فِيَلة ودوحها ساجاً وقصبها قنباً وعِكرِشها خيزُراناً وحصاها ياقوتاً وزبرجداً، جعل مبدأ كون آدم ﷺ هناك، وهكذا حكم سائر الحيوانات بدأ كونها تحت خط الاستواء» (1).

<sup>(1)</sup> إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا وخلّان الوفا، دار صادر، ج2، ص281.

يصف هذا الهندي الهند بطريقة يؤهّلها لأن تستجيب لكّل شروط نقطة البداية من حيث الجغرافيا؛ إذ هي منطقة الاعتدال، وفيها تتحقّق اللذّة والسعادة؛ إذ تحتوي أكثر الأشجار طيباً وأفضل النباتات، وحصاها ياقوت وزبرجد، ومن حيث التاريخ فيها المبدأ مع آدم (1).

وليست الهند جنّة للصفات الطبيعيّة التي فيها فحسب؛ بل هي "الجنة الروحانيّة"؛ إذ إنّ أهلها أهل العلوم المستورة «علم النجوم وتركيب الأفلاك وآلات الرصد»<sup>(2)</sup>، وهي الأرض التي خصّها الله «فبعث في بلادنا الأنبياء، وجعل أكثر أهلها الحكماء... وخصّنا بألطف العلوم سحراً وعزائم وكهانة»<sup>(3)</sup>، وإنّما العلم الموصل إلى الجنّة «موجود بحقيقته عند رجل من الحكماء مقامه في إقليم الهند بجبال سرنديب تحت خط الاستواء؛ فإنّ عنده مفاتيح ما انغلق من هذا الأمر وصعب من هذا السرّ»<sup>(4)</sup>.

غير أنّ كلّ هذه الصفات قد لا تجعلها "جنة" البداية، ولذلك وجب تأكيد أمر آخر حاسم في بيان أنّ الهند هي البداية الأولى، وهي «جنّة آدم»؛ ذلك أنّ الأسماء التي تعلّمها آدم، والتي ستكون العنصر الفارق بينه وبين سائر الكائنات تضرب بسبب حيويّ مع الهند. يقول إخوان الصفا:

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج3، ص54.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج2، ص40، وص 288.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج2، ص281.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ج4، ص323.

يستعملها أهل الهند على هذه الصفة (1 2 3 4 5 6 7 8 9). وقد كان بهذه الحروف يعرف أسماء الأشياء كلها وصفاتها على ما هي عليه وبه موجودة من أشكالها وهيآتها» (1).

ولا ترجع قيمة المعرفة، التي حصل عليها آدم، إلى الحروف الهندية وأشكالها فحسب؛ بل الأمر متعلّق بأنّ هذه الحروف أو الأرقام التسعة تمثّل البداية في مجال المعرفة بالأسماء؛ ويظهر ذلك عندما يعتني إخوان الصفا بصناعة الكتابة إذ يقولون:

«صناعة الكتابة التي هي أشرف الصناعات، وبها يفتخر الوزراء وأهل الأدب في مجالس الملوك والرؤساء مع كثرة أنواعها وفنون فروعها، وما اختلف فيه الأمم من اللغات وأشكال الكتابات وفنون التأليفات مثل ما لأهل الهند، وهي الحروف التي أخرجت مع آدم شخ من الجنة، وبها يعرف أسماء جميع الموجودات. وأمّا كون عدد حروفها تسعة بحسب ما بينا ورسمنا قبل هذا وذلك لمناسبة الأفلاك التسعة الحاوية لجميع الموجودات بأسرها، ثمّ تفرغت بعد ذلك واختص بها أهل الهند دون سواهم من الأمم؛ لآن آدم شخ كان هناك لما هبط من الجنة» (2).

وإذا كانت الهند هي البداية من خلال عدد حروفها؛ فإنَّ العربيَّة هي النهاية.

«اعلم أنّ صناعة الكتابة ذات طرفين طرف كأنّه البداية وطرف كأنّه النهاية؛ فالطرف الأول هو الكلام والنطق بالحروف التسعة التي يستعملها أهل الهند إلى وقتنا هذا. والطرف الآخر الذي هو النهاية فهي الحروف الثمانية والعشرون التي هي حروف اللغة العربية، وما سوى ذلك فهو بين هذين الطرفين» (3).

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج3، ص142.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج3، ص148.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج3، ص149.

ويلخّص إخوان الصفا صورة الهند كما تعتمل في المخيال الإسلامي بقولهم:

«وقال أفلاطون: إنّي أرسلت نفراً من أصحابي نحو الهند، فذكروا أنهم سقطوا في بلاد خفيفة طيبة، فأعجبهم نلك، ونكروا أن أهل هذه الأرض طوال الأعمار قليلو الأمراض صحيحو الأجسام، وليس فيها حرّ شديد ولا برد شديد، معتدلة أقسامها مستو نظامها، وأن المزاج لا يفسد فيها سريعاً، فعلمنا أن ذلك المكان خط الاستواء ومعدن الذهب. ومن هذا القول قال الحكماء لما نكروا جنة الفردوس وذكروا أنها مرتفعة من الأرض طول ثلث السماء وأنه ليس بها حرّ ولا برد ولا رطب ولا يبوسة ولا ما يختلف ولا ما يختلط، إنها مستقيمة في كلّ شيء، مقدّرة لمسكن من أكرمه الله تعالى» (1).

لقد مكّنت صورة الهند، كما يرسمها المخيال الإسلامي، من تنزيل الجنة الأولى من السماء إلى الأرض، ومن الخيال إلى الواقع.

ولم يكن الإسماعيليّة أوّل من عَدَّ الهند جنةً يمكنها أن تعوّض جنّة التوراة والقرآن؛ بل إنّنا نجد في الأساطير السومريّة والبابليّة أسطورة لأنكي «تتضمّن حديثاً عن أرض الفردوس ديلمون، ولعلّها تحدّد بالهند القديمة» (2).

بيد أنّ توظيف صورة الهند لاستعادة صورة الجنّة لن يكون كافياً لتحقيق استراتيجيّة الكتابة عند جعفر بن منصور اليمن، وهي كما رأينا الجمع بين السرد والتأويل، فلا بدّ من أن يعضد الزمانُ المكانَ لبناء الحكاية، وتحقيق التأويل.

### - دور الستر/دور الظهور:

يحتلّ آدم مفصلاً واصلاً فاصلاً بين دورين أوّلهما دور الكشف، والثاني

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ج4، ص419. انظر أيضاً ما يقوله الأبشيهي في المستطرف عن الهند أهلها. الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص281.

<sup>(2)</sup> كريمر، «أساطير سومر وأكاد»، ضمن أساطير العالم القديم، ص81.

دور الستر. «ودور الكشف في المذاهب الباطنية مقابل لدور الستر؛ لأن دور الستر دور أهل الظاهر أي دور النبي... أما دور الكشف فهو دور الإمام»(1). والأدوار تحديد صارم للزمن المقدّس، فهو مرتبط بالوحى نبوّة أو ولاية. يقول أحد الدعاة المجهولين: «فهؤلاء [الأئمّة] أقامهم الله لحفظ شريعته وصيانة دينه، فهم سبعة بين كلّ ناطق دور وناطق بعده، وإن ترتيبهم كترتيب السماوات والأرضين والكواكب وغيرها من الموجودات، وهم أصحاب التأويل، والوارثون علم النطقاء بالأدلَّة والبراهين. وأمَّا النطقاء فعددهم أيضاً سبعة، وكلّ واحد لا بدّ له من صاحب يأخذ عنه تعاليم دعوته، ويحفظها على أمَّته، ليكون له ظهيراً في حياته ثمَّ يخلفه بعد وفاته، ويتخذ له ظهيراً يخلفه، ويسير على هذا المنوال إلى أن يأتي على شريعته سبعة، ويقال لهم «الصامتين» لأنَّهم ثبتوا على شريعة واحدة، فإذا انقضى دور هؤلاء السبعة، يبدأ دور ثاني [هكذا] من الأئمّة يفتحه نبيّ ناطق ينسخ شريعة من مضي، ويخلفه سبعة وهكذا حتى يقوم الرسول السابع من النطقاء فينسخ جميع الشرائع المتقدّمة، ويكون صاحب الزمان الأخير، ونهاية الأدوار والأكوار»(2). غير أنّ نهاية الأدوار هذه ليست إلا نهاية لدور كبير يجمع بين أدوار سبعة هي أدوار سبعة نطقاء يصل بين كل ناطق وآخر سبعة أئمّة، وآدم هو الناطق الأوّل لدور تالِ لدور آخر سبقه هو دور الكشف، فآدم نهاية دور الكشف وبداية دور الستر. ولكلّ ناطق أو مفتتح دور صغير مهمّة أساسيّة ليست إلا مرحلة على طريق التقرّب إلى المبدع الذي لا يُدْرَكُ (٥).

ومثلما يبدأ الدور بناطق أوّل هو آدم ينتهي بناطق سابع هو القائم. فكلّ

<sup>(1)</sup> صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، الشركة العالميّة للكتاب، بيروت-لبنان، ط1، 1414هـ، ج2، ص232.

<sup>(2)</sup> مجهول، «رَسالة التحاميد الخمسة»، ضمن الأسرار الخفيّة في الأشعار الإسماعيليّة، تح. إيف ماركيه، دار بيبليون، باريس، ط1، 2008، ص139.

<sup>(3)</sup> مجهول، «رسالة التحاميد الخمسة»، مصدر سابق، ص136.

ناطق أوّل آدم وكل ناطق سابع قائم، ولذلك أدرج جعفر بن منصور اليمن اسم آدم الكامل، وهو تخوم بن بجلاح بن قوامة بن ورقة الرويادي من قبيلة رياقة، واسم حجّته أو صاحب الزمان وإمام العصر الذي قال: ﴿إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البَقَرَة: 30] هنيد، واسم إبليسه الحارث بن مرّة (1)، مثلما أنّ القائم هو عبيد الله المهدي الذي كوّن الدولة الفاطميّة، وحجّته أبوه، وضده الخلافة العبّاسيّة.

ولا يقيم القول بالدور تماثلاً بين البداية والنهاية، في التاريخ المقدّس، فحسب، وإنّما ينبني على تصوّر لحركة الكواكب والأجرام الكونيّة. يقول إخوان الصفا: «اعلم أنّ الأدوار خمسة أنواع: فمنها أدوار الكواكب السيارة... وأدوار مراكز أفلاك التداوير... وأمّا الأكوار فهي استئنافاتها في أدوارها وعودتها إلى مواضعها مرة بعد أخرى»(2). ولهذه الأدوار تأثير على عالم الكون والفساد «فكل الحوادث التي تكون في عالم الكون والفساد هي تابعة لدوران الفلك، وحادثة عن حركات كواكبه ومسيرها في البروج وقرانات بعضها مع بعض واتصالاتها بإذن الله تعالى...»(3). ومن خلال حركة الكواكب ومسيرها تتحدد أهمية الدور الذي يمثّله الناطق الأوّل بالنسبة إلى الدور الكبير الذي ينتهي بالدولة الفاطميّة، ولذلك اقترنت ولادة آدم بما رآه أبوه من سعادات «حتى أن الأفلاك لو كانت خادمة له لم يمكن أن يظهر من قوّة أفعالها بمجهود استطاعتها أن تجمع له تلك السعادة. وتظهر من قوّتها ما لا يمكن إظهاره، فاجتمع كلّ ذلك في طالعه، وأجمع المنجّمون بأنّه سيملك الدنيا كلُّها، بالنواميس الإلهيَّة، والتدبيرات العقليَّة، والنوامس الأرضيَّة الشرعيّة». وإذا أقررنا أن دور الناطق الأوّل صورة عن دور القائم فهمنا المغزى السياسي من الصورة التي يرسمها جعفر بن منصور اليمن لآدم.

<sup>(1)</sup> ابن منصور اليمن، أسرار وسرائر النطقاء، ص32.

<sup>(2)</sup> إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا وخلّان الوفا، دار صادر، ج3، ص250.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج3، ص253.

يحقّق القول بالدور التناظر بين البداية والنهاية، ويحقّق هذا التناظر القوّة الدينيّة للدولة الفاطميّة باعتبارها خاتمة دور الستر، ما يرشّحها في الوقت نفسه لأن تكون فاتحة دور الكشف الثاني، ولكنّه كشف من نوع خاص ليس مباحاً للجميع، وإنّما يُضَنُّ به على غير أهله، وستستبدّ علوم دور الكشف الثاني بالقول الإسماعيلي الخاصّ بقصص الأنبياء، أو بأسرار النطقاء.

والحقّ أن قيمة قول جعفر بن منصور اليمن لا تكمن في التأويل الذي يعطيه لبنية حكاية آدم كما جاءت في النصّ الديني فحسب؛ بل يمكن أن نجد في مسيرة حياة الرجل ما يدعّم استفادته من بنية المخيال الإسلامي التي هيمنت في زمنه؛ ذلك أنّ هذا الداعي نموذج عن "العقل الديني"، الذي يعيش في كنف الحركيّة السياسيّة من جهة، والذي يَعدّ هذه الحركيّة السياسيّة عبادةً لا تقلّ أهميّة عن العبادة العمليّة الظاهرة؛ بل لعلّها تفوقها من ناحية أخرى. ويبدو أنّ حياته السياسيّة التي غذّت هذا العقل الديني قد ساهمت بشكل دقيق في تحديد التأويل الباطني الذي قدّمه، ويظهر ذلك خصوصاً في استعادته، بطريقة واعية أو غير واعية، للصراع بين أخيه حسن بن منصور ومن اختاره أبوه ليكون إماماً بعد وفاته. فقد تمرّد أخوه الحسن على قرار أبيه وقتل من اختاره أبوه وخلع عهده للدعوة الفاطمية، وهذه الأحداث هي نفسها التي أوردها جعفر بن منصور اليمن في قصّة قابيل وهابيل، فكان أخوه ممثولاً لقابيل والقتيل ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لقابيل والقتيل ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لقابيل والقتيل ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لهابيل والقتيل ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لقابيل والقتيل ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لقابيل والقتيل ممثولاً لهابيل وأبوه ممثولاً لقرار أبوه وخلية عهده للدعوة المثولاً لقرار أبوه وخلية وهذه المؤلية وأبوه ممثولاً لهابيل والقتيل ممثولاً لهابيل والقبيل والقب

لقد كان جعفر بن منصور اليمن الداعي الذي تمكّن من إعادة تأويل مبدأ دور الولاية باعتماد التمثيل والرمز، غير أنّ هذا الأسلوب سينحصر بعده، وسيترك المكان للقول الفلسفي العرفاني.

## ب- الحسين بن على بن الوليد:

لئن قامت حكاية آدم، في القرنين الثالث والرابع، على السرد القصصي، كما يظهر ذلك من خلال القاضي النعمان، وجعفر بن منصور اليمن، فإنّ المرحلة التالية، التي يمكن أن نَعدَّ حميد الدين الكرماني فاتحها بكتابه (راحة العقل)، تميّزت بأربعة أنواع من الخطاب، أوّلها: الخطاب الحواري التعليمي الذي يستعيد بعضاً من أسلوب إخوان الصفا في الرسائل من ذلك رسالة (التحاميد الخمسة)، و(رسالة مطالع الشموس في معرفة النفوس) لأبي فراس شهاب الدين (1)، ورسالتا علي بن الوليد (رسالة الإيضاح والتبيين في كيفيّة تسلسل الجسم والدين) (2) و(تحفة المرتاد وغصّة الأضداد) (3) ... وثانيها: خطاب الشرح والتعليق ويمثّله كتاب (كنز الولد)، وهو شرح وتعليق على كتاب (راحة العقل) للكرماني، وثالثها: قصائد وأراجيز يقصد منها تلخيص النظريّة وتيسير حفظها لمتقبليها كتائيّة عامر بن عامر البصري الصوفيّ (1)، و(رسالة مبتدأ العوالم ومبدأ دور الستر والتقيّة) للشيخ حسن المعدّل (5)، ورابعها كتب تحليليّة تعتمد «السرد الأسطوريّ» (6)، وأشهرها المعدّل (1) للكرماني، و(الذخيرة في الحقيقة) لعلي بن الوليد، و(المبدأ والمعاد) للحسين بن علي بن الوليد، وهو الكتاب الذي سنهتم به ليسر

<sup>(1)</sup> شهاب الدين، أبو فراس الميانقي اللاذقي (872-937هـ/ 1467-1530م)، «رسالة مطالع الشموس في معرفة النفوس»، ضمن أربع رسائل إسماعيليّة، تح. عارف تامر، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت-لبنان، ط2، 1978، ص9-36.

<sup>(2)</sup> ابن الوليذ، علي، «رسالة الإيضاح والتبيين في كيفيّة تسلسل الجسم والدين»، ضمن أربعة كتب إسماعيليّة، عُني بتصحيحها ربشتر وطمان، التكوين للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2006م، ص147-169.

<sup>(3)</sup> ابن الوليد، علي، «تحفة المرتاد وغصّة الأضداد»، ضمن أربعة كتب إسماعيليّة، (م.س)، ص171-181.

<sup>(4)</sup> ابن عامر البصري، أبو الفضل عز الدين عامر (بعد سنة 731هـ/بعد 1330م)، «القصيدة التائيّة»، ضمن أربع رسائل إسماعيليّة، (م.س)، ص79-109. انظر قول عارف تامر عن العلاقة بين التصوّف والإسماعيليّة، ص78.

<sup>(5)</sup> المعدّل، الشيخ حسن، «معرفة النفس الناطقة والعلوم الغامضة»، ضمن أربع كتب حقّانيّة، تقديم وتح. مصطفى غالب، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، ط2، 1407هـ/ 1987م، ص115-142.

<sup>(6)</sup> الجابري، بنية العقل العربي، ص275.

التعامل مع مادّته من ناحية، ولتلخيصه كتاب والده (الذخيرة في الحقيقة) من ناحية أخرى.

تجيب هذه النظرية على سؤال المبدأ والمعاد ضمن التمييز العرفاني الأثير بين الجسد والروح، أو بين ما ينتمي إلى عالم الكون والفساد، وما ينتمي إلى عالم النور والثبات، بين ما يخضع لما يخضع له عالم ما تحت فلك القمر وبين ما يسمو على ذلك ممّن أصله العالم السماوي الروحاني. وهي تبني في إطار هذا التمييز عالمين متماثلين عالم ما فوق فلك القمر وعالم ما تحته، ويتحقّق التماثل من حيث البنية بالنظر إلى مكوّنات العالمين ونوع العلاقات القائمة بينها.

تقوم بنية ما فوق فلك القمر على تراتبيّة هرميّة صارمة تتحدّد بنوع الوعي، الذي يعبّر عنه كلّ طرف إزاء العالم الذي هو فيه، وتتولّد عن هذا الوعي معرفة وحكمة تمكّنانه من السعي إلى الغاية المنشودة. وموضوع الوعي هو "غيب الغيوب الذي لا تتجاسر نحوه الخواطر ولا يُدْرَكُ بعقد ضمير ولا بإحاطة تفكير ولا يقع عليه اسم ولا صفة، ولا سبيل إلى إدراكه إلا بالإقرار بأنّه لجميع العوالم مبدعاً». وغيب الغيوب هو الله على أن ننزّهه عن كل شيء، والتنزيه: «هو نفي جميع الصفات عن غيب الغيوب، والاعتراف بأنّ جميع صفات الشرف والجلالة، وما يعبّر به جميع اللغات من الإشارات بنعوت الإلهيّة، فإنها واقعة على العقل الأوّل» (1). ويسمّى هذا العقل الأوّل أيضاً المبدع الأوّل، والسابق، والكلمة، والواحد والفرد والقلم والمحرّك الأوّل...(2)،

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، الحسين بن علي بن محمد، المبدأ والمعاد في الفكر الإسماعيلي، تح. خالد المير محمود، منشورات دار علاء الدين، دمشق-سورية، ط1، 2007م، ص28. انظر قول أبيه ابن الوليد علي بن محمد اليماني المعروف بوالد الجميع (ت 612هـ/ 1216م)، كتاب الذخيرة في الحقيقة، دار الثقافة، بيروت-لبنان، 1971م، ص22.

<sup>(2)</sup> انظر أيضاً: ابن الوليد، علي، الذخيرة، ص28 وما بعدها، وص 32.

فهو الذي عليه تقع كلّ الصفات التي ينسبها "العوام" إلى الله. والحقّ أن هذه المكانة التي للعقل الأوّل ليست راجعة إلى أمر ذاتي خاصّ به، لأنّ كلّ الموجودات في العالم الروحاني متساوية (1)، وإنّما هو اكتساب حصل عليه عندما تفطّن إلى وجود المبدع الحقيقي أو غيب الغيوب، فكان سابقاً لكل الموجودات إلى هذه المعرفة، وقد نتج عن سبقه هذا أن طرقته حال من مبدعه بفضل تقرّبه وتسبيحه، فاستحقّ اسم الإلهيّة (2). وتفطّن لما تفطّن له العقل الأوّل صورتان من تلك الصور في العالم الروحاني، فسمّيتا «المنبعثان»، وقد سبق أحدهما الآخر فسمّي المنبعث الأوّل، واتخذه العقل الأوّل باباً له وحجاباً وسمّي أيضاً «النفس الكليّة». أمّا المنبعث الثاني فلم يعترف للمنبعث الأوّل بالسبق؛ بل توهّم أنّه مساوٍ له.

ولم يتفطّن المنبعث الثاني لحقيقة مرتبته التي هي دون المنبعث الأوّل إلا حينما تولّدت صلة أخرى بين هذه العقول الثلاثة وسائر الموجودات في العالم الروحاني. فقد قامت بعد تغيّر وعي هذه العقول الثلاثة بذاتها وبما يحيط بها علاقة بينها هي علاقة الاعتراف بالسبق والفضل للعقل الأوّل واستمداد المواد الروحانيّة منه، ثمّ أفرزت هذه العلاقة علاقة أخرى هي علاقة الدعوة فقد دعا العقل الأوّل، بوساطة المنبعث الأوّل، عالم الإبداع علاقة الدعوة فقد دعا العقل الأوّل، بوساطة المنبعث الأوّل، عالم الإبداع إلى توحيد المبدع فأجابه سبعة عقول كل واحد منهم بعد الثاني، وهو ما يجعل عالم الإبداع مكونا من عشرة عقول أعلاها مرتبة العقل الأوّل وأدناها العقل العاشر. وليس هذا العقل العاشر إلا المنبعث الثاني الذي كان في العدد الثالث، ولكنّ عدم اعترافه بالسبق للمنبعث الأوّل كان سبباً في تأخر مرتبته وانحطاط منزلته. وكانت خطيئته هذه سبباً في سقوطه من جنّة العقل الأوّل، وإمداده بالمادّة الروحانيّة. ولمّا عرف سبب انحطاط منزلته ندم وتاب وتشفّع وإمداده بالمادّة الروحانيّة. ولمّا عرف سبب انحطاط منزلته ندم وتاب وتشفّع بالتاسع للثامن وبالثامن للسابع وصولاً إلى العقل الثاني أو المنبعث الأوّل،

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، على، الذخيرة، ص24 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> ابن الوليد، الحسين بن علي، ص30.

الذي تاب عليه من زلّته وغفر له خطيئته، وأمدّه من فيض المادّة الأزليّة... وليست هذه العقول الوسائط إلا الكلمات التي تاب الله بها على آدم، فزالت بالمنبعث الأوّل عن المنبعث الثاني الظلمة الحادثة عن ذلك الوهم الفاسد<sup>(1)</sup>.

وبيّن أنّ العقل العاشر يستعيد، من خلال خطيئته وتوبته، العلاقة عينها التي سيعيشها آدم عندما تصيبه الخطيئة ويتوب منها. فكيف تمّ بناء التماثل البنيوي بين عالم الإبداع وعالم ما تحت فلك القمر؟

يخرج الخطاب الإسماعيلي من عالم الإبداع إلى عالم الكون والفساد، من عالم العقول إلى عالم الأمهات، وهي العناصر الأربعة النار (أو الأثير) والماء والهواء والتراب ومواليدها التي هي المعادن والنبات والحيوان<sup>(2)</sup>. فيبدأ بسرد كيفيّة الوجود الإنساني من المغارات بعد أن اختلط ماء السماء بماء الأرض، وتمخّض مدّة الأشهر التسعة «بتدبير المدبّر وتأثير قوى الكواكب والأفلاك<sup>(3)</sup>، ونشأ من ذلك الماء الذكور، ثم من بقاياه الإناث<sup>(4)</sup>. ويصطفي الخطاب الإسماعيلي من كل بقاع الأرض التي تمّت الإناث<sup>(4)</sup>. ويصطفي الخطاب الإسماعيلي من كل بقاع الأرض التي تمّت فيها عمليّة النشأة الإنسانيّة جزيرة سرنديب؛ إذ هي أشرف البقاع، وهي موضع الاعتدال يومئذ، ومن هذه الجزيرة اصطفى المدبّرُ أصفى المياه وأشرفها وأفضلها وفي شقوق الجزيرة ومغاراتها تكوّن ثمانية وعشرون شخصاً «هم في الشرف والفضل على سائر البشر بمنزلة الياقوت الأحمر في شرفه على الأحجار. وفيهم، أعني الثمانية والعشرين شخصاً، شخص واحد له على الشرف والفضل ما للياقوت الأحمر على الحجر، وهو زبدة العالم على سائر البشر وللواحد على السبعة والعشرين هو من أجل صفاء النيّة وكثرة وصفوته وخلاصه، وهذا الشرف الحاصل لهذه الثمانية والعشرين شخصاً على سائر البشر وللواحد على السبعة والعشرين هو من أجل صفاء النيّة وكثرة على سائر البشر وللواحد على السبعة والعشرين هو من أجل صفاء النيّة وكثرة على سائر البشر وللواحد على السبعة والعشرين هو من أجل صفاء النيّة وكثرة على سائر البشر وللواحد على السبعة والعشرين هو من أجل صفاء النيّة وكثرة

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، الحسين بن على، ص31.

<sup>(2)</sup> إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا وخلان الوفا، دار صادر، ج2، ص52.

<sup>(3)</sup> ابن الوليد، الحسين بن على، ص37.

<sup>(4)</sup> ابن الوليد، الحسين بن علي، ص38.

الندم على الخطيئة عند دعوة العاشر لهم، فكان هذا الواحد هو صفوة العالم وزيدته وخلاصته وأشرفه، فلمّا ظهر من تلك الخرد كظهور أبناء جنسه نظر من ذاته لذاته من غير معلَّم ولا ملهم إلى العالم، فرأى سماء مبنية وأرضاً مدحيّة وأصنافاً من الخلائق مختلفة فعلم بفكرته وهجم بذاته على الحقّ، فعلم أن له ولأبناء جنسه وللعالم كافَّة مبدعاً هو بخلافهم، فنفي الإلهيَّة عنه وعنهم وأقرّ بها لمبدعهم، وشهد به لخالقهم، فقام في العالم الداني مقام السابق الأوّل في العالم الروحاني، فاتصل به قسطه من المادّة والتأييد عن السابق الأوّل وبوساطة العقول الإبداعيّة، وبواسطة حدّه الموجود له المستخرج له من عالم الطبيعة الذي هو العاشر مدبّر الطبيعة. فشرف بتلك المادّة التي واصلته على أبناء جنسه، وعلم بها ما كان وما سيكون. ثم أقبل على السبعة والعشرين من الشخوص الذين كانوا معه، فدعاهم إلى الإقرار لله بالوحدانيّة»(1). وهذا الشخص الفاضل هو «آدم الأوّل وهو أبو البشر من حيث إنه معلّمهم أمرَ معايشهم وأمر معادهم فهو سبب حياتهم دنيا وآخرة»(2). عند هذا الحدّ تتوقّف حكاية المبدأ عند الحسين بن على بن الوليد في كتابه (المبدأ والمعاد)، أمّا كتابه المعاد فلا إشارة فيه إلى بقيّة حكاية آدم ونعنى الخطيئة والهبوط والتوبة وقابيل وهابيل... ويكشف هذا الغياب عن مواطن اهتمام المؤلَّف، وهي اعتناؤه ببيان التماثل البنيوي بين العقل الأوَّل وآدم من جهة، وبيان وظيفة العقل العاشر في علاقته بما تحت فلك القمر من جهة أخرى، والتشريع للتنظيم الهرمي السرّيّ للدعوة الفاطميّة أو الطائفة الإسماعيليّة عموماً من جهة ثالثة. وليست مواطن الاهتمام هذه مواطن اهتمام قصص الأنبياء أو أسرار النطقاء بقدر ما هي مواطن اهتمام الفلسفة الغنوصيّة العرفانيّة، كما سعى أهل العرفان من شيعة ومتصوّفة إلى تبيئتها في الثقافة العربية الإسلامية.

<sup>(1)</sup> ابن الوليد، الحسين بن علي، ص39.

<sup>(2)</sup> ابن الوليد، الحسين بن على، ص 41. ابن الوليد، على، ص 41.

#### نتائج:

نظرنا في هذا الباب إلى الحكاية الشيعيّة من خلال مذهبين شيعيّين كبيرين هما المذهب الإمامي والمذهب الإسماعيلي، دون أن ننظر في سائر المذاهب الفرعيّة الأخرى، التي قد نجد فيها بعض الإضافات أو التنويعات المهمّة (1). ولم يكن اختيار هذين المذهبين إلا لتمثيليّتهما للتشيّع من ناحية، ولحضورهما الكبير في تشكيل المخيال الإسلامي عموماً من ناحية أخرى. ويهمّنا هنا من نتائج تحليل تطوّر حكاية آدم وحوّاء عند الشيعة أن ننظر في مشارب الحكاية من جهة، وفي عقدة تطوّرها من جهة ثانية، وفي أهمّ الرهانات التي خدمتها من جهة ثالثة.

1- لئن اكتفت النصوص الشيعيّة الأولى (بصائر الدرجات للصفّار، ورسائل إخوان الصفا مثلين) به «عبقريّة التأويل» الحرّ، الذي تُردُّ فيه سلطة القول إلى الإمام أو الحكيم، الذي يعمل على مجموعة من النصوص بقصد تأكيد المذهب، فإنّها استفادت بطرق مختلفة من المدوّنات الأسطوريّة السابقة على الثقافة الإسلاميّة ذاتها. وقد تمّت هذه الاستفادة على مستويين:

أ- المستوى الأوّل هو مستوى التبنّي والاستفادة ممّا جاء عن الفرس والهند وأهل الكتاب، ويظهر ذلك خصوصاً عند المسعودي واليعقوبي، وبشكل مختلف نسبياً عند ابن منصور اليمن والقاضي النعمان، وتظهر الاستفادة من أساطير اليهود في ميثم الخلق من الطين وفي ارتباط الخطيئة بالشجرة، سواء عُدّت هذه الشجرة حقيقيّة أم مؤوّلة على شجرة علم الأئمّة أو ولايتهم، وفي أن ولداً لآدم قتل أخاه سواء كان القتل في المرأة أم في الوصيّة؛ أي سواء كان في النسل الجسدي الطيني أم في النسل الروحاني

<sup>(1)</sup> انظر في هذا، على سبيل المثال، ابن عبد الجليل، المنصف، الفرقة الهامشية في الإسلام: بحث في تكون السنية الإسلامية ونشأة الفرقة الهامشية وسيادتها واستمرارها، مركز النشر الجامعي، المركز القومي البيداغوجي، تونس، ط1، 1419هـ/ 1999م، ص132-133، وص433.

العلمي... وتظهر الاستفادة من أساطير الفرس في بناء الحكاية الإسماعيلية أساساً على مبدأ الصراع بين الظلام والنور، ظلام الجهل ونور العلم الروحاني، ظلام الستر ونور الكشف، أو في بناء الحكاية الإمامية أساساً على الصراع الذي تم قبل خلق آدم والذي سيحدّد نوعيّة مسار حكاية آدم من خلال صراعه المستمرّ ضدّ إبليس... وتظهر الاستفادة من العالم الأسطوري الهندي والفلسفة اليونانيّة من خلال فكرة الأدوار والأكوار التي رأينا أهميّتها البنيويّة بالنسبة إلى الحكاية الإسماعيليّة... هذا إضافة إلى التبنّي الواضح للفلسفة الغنوصيّة كما رأينا ذلك في تطوّر الحكاية الإسماعيليّة.

ب- المستوى الثاني هو مستوى استعادة القوّة الرمزيّة لبعض الأعلام في حكاية آدم؛ كأن يناظر الإسماعيليّون بين هابيل وعلي بن أبي طالب من جهة، وقابيل وأبي بكر الصدّيق من جهة أخرى، فيصاغ الحدث التاريخي أو التأويل التاريخي للحدث على مقاس الأسطورة الدينيّة، أو كأن يناظر الإماميّة بين هابيل والحسين بن علي، فتصاغ الأسطورة الدينيّة على مقاس الحدث التاريخي، أو تصاغ الأسطورة على مقاس التأويل التاريخي للحدث. غير أنّ الأهمّ من هذا كلّه هو الصياغة الأسطوريّة للنصّ الديني في حدّ ذاتها؛ ذلك أن الاعتناء بآدم لم يأتِ شرحاً للنصّ القرآني فحسب؛ بل جاء إعادة صياغة للتاريخ المقدّس في لحظة بدايته تقوم بها لحظة نهاية هذا التاريخ المقدّس، أو لحظة بداية نهايته لحظة الرسول الخاتم، بالنسبة إلى الإماميّة، أو لحظة الوصي القائم أو المهدي المنتظر بالنسبة إلى الإسماعيليّة. ولقد انبنت الحكاية في كلّ مراحلها على اكتشاف الحكمة أو العلم الذي يمكن أن تتضمّنه لحظة البداية تلك. ولقد حُدِّدت تلك الحكمة وذلك العلم بأسرار الوصيّة التي سلّمها آدم إلى شيث، ومنه إلى الأوصياء، وصولاً إلى أمير المؤمنين على بن أبي طاب.

2- يبدو أنّ الوعي بالأهمّيّة الرمزيّة للحكاية كان مبكّراً، ولذلك كانت البدايات الأولى للحكاية الشيعيّة عموماً والإماميّة بشكل خاصّ مقتصرةً على

بيان الدلالات الرمزية المذهبية لبعض مياثم الحكاية، فوقع التمييز بين طينة الموالي وطينة المعادي، ووقع التأكيد على أن الخطيئة متعلّقة بحسد آدم الأئمّة على مكانتهم أو علمهم... ولعلّ هذا التوظيف السياسي للدلالات الرمزيّة للحكاية ومياثمها قد أعاق صياغة الحكاية صياغة كاملة بعكس ما رأيناه عند أهل السنّة. ويمكن أن نضبط تطوّر الحكاية الشيعيّة على مستويين:

أ- أوّلهما يتعلّق ببعض المياثم المركزيّة، التي نَعدّ كل تغيّر فيها دالاً على حركيّة تطوّر الحكاية. من هذه المياثم ما يتعلّق بما سبق وجود آدم، أو ما يبرّر اعتباره خليفة، وما يبرّر اعتبار الشيطان من الملائكة. ولقد اغتنى هذا الميثم بشكل واضح في المرحلة الثانية حينما أصبح المذهب الشيعي متحرّراً نسبيّاً من سلطان التوظيف الإيديولوجي للحكاية المقدّسة. ومن بين هذه المياثم أيضاً ميثم نور الأئمّة، وما يمثّله من أبعاد لا تتعلّق بالموقف من آل البيت فحسب، ومن مدى قداستهم عند أهل التشيّع، وإنّما لهذا الميثم أهميّة في كشف الموقف الاجتماعي السياسي، الذي ينطلق منه راويه أو ناقله تجاه المخالفين. وقد يكون هذا الموقف الاجتماعي السياسي هو الذي وثّق الصلة بين ميثم نور الأئمّة وميثم طينة المعادي والموالي، وميثم الخطيئة على أساس أنّها خطيئة كلّ حاسد لهم مدّع لمنزلتهم.

ب- ثاني المستويين يتعلّق بعقدة المسار التاريخي للحكاية الشيعيّة، وهي التي يمثّل قطب الدين الراوندي أنموذجاً لها؛ فقد بدا الراوندي مستفيداً ممّا سبقه من أخبار وردت عند الصدوق والعيّاشي وغيرهما، غير أنّ تخصيص كتاب في قصص الأنبياء أوجب أن يتعامل مع كل قصّة نبي بطريقة تختلف عن كيفيّة تعامل المفسّر أو المحدّث أو الفقيه معها، وهو ما أفرز بنية سرديّة متكاملة تتبع نظاماً زمانيّاً يقوم على تلاحق الأحداث وعلى تطوّر الشخصيّات الرئيسة، وعلى استراتيجيّة في القصّ مخصوصة. وعلى الرغم من أنّ الراوندي لم يرتق في هذا المستوى إلى قيمة عمل الكسائي السنّيّ، تكمن قيمة كتابه خاصةً في تقديمه البنية العامّة للحكاية من خلال بنائها على لحظة قيمة كتابه خاصةً في تقديمه البنية العامّة للحكاية من خلال بنائها على لحظة

«التحوّل التاريخي» بين سلطان الجنّ (إبليس) وسلطان الإنس (آدم)، وهذه البنية العامّة هي التي ستحكم القراءة الإماميّة لاحقاً، وهي التي حكمت وستحكم القراءة الإسماعيليّة. وتبدو قيمة هذه الإضافة والتأطير في التقائهما بالحكاية السنيّة، التي تبنّت هذا التقابل بين المرحلتين: مرحلة الجن والملائكة والصراع بينهم قبل آدم، ومرحلة آدم منذ القرن الثاني من خلال مقاتل بن سليمان. وتبدو قيمة الإضافة أيضاً في أنّ الراوندي بهذا التقديم للبنية العامّة لحكاية آدم يغلّب المشرب الفارسي الهندي على المشرب الكتابي، الذي سيبقى في درجة ثانية في مستوى تحديد خطاطة الحكاية العامّة. غير أنَّ أهميّة الراوندي لا نراها في تقديم البنية النهائيّة للحكاية فحسب؛ بل نراه أيضاً في تعبير الحكاية التي يقدّمها عن الأزمات الحقيقيّة التي يعيشها النصّ القصصي-الديني في علاقته بالحجاج المذهبي-السياسي من خلال مسألة الإمامة ومسألة العصمة، وما ينجر عنهما من قضايا كالتفضيل بين الإنسان والملائكة، أو معنى الجن وإبليس، أو منزلة الإنسان في الكون في علاقته بالأمانة التي عُرضت عليه، وفي علاقته بالزمن الذي يعيشه، سواء كان زمن الخاتم؛ أي زمن النهاية، أم زمن القائم؛ أي زمن نهاية النهاية.

3- ولئن عبر الراوندي عن لحظة الذروة في تطوّر الحكاية، من خلال تعبيره عن أزمات المذهب الكلاميّة، فإنّه كشف الرهانات التي احتكم إليها تطوّر الحكاية الشيعيّة قبله وبعده. ولا تتعلّق هذه الرهانات بالمجال السياسي وأسطرة الخلاف بين السنّة والشيعة، أو بين نظام آل البيت في النظر إلى الحياة بكلّ أبعادها ونظام المخالفين فحسب؛ بل تكمن أيضاً في العمل على الهيمنة على الخطاب الديني السياسي عن طريق الاستفادة ممّا جاء عند المخالفين وتبنيه من ناحية، وعن طريق تجميع الروايات المختلفة المتناقضة أحياناً من ناحية ثانية، وعن طريق تقسيم أنواع المتقبلين أو المنتجين للعلم بين عامة وخاصة وخاصة الخاصّة من ناحية ثالثة. وتوفّر استراتيجيّة الهيمنة بين عامة وخاصة وخاصة الخاصّة من ناحية ثالثة. وتوفّر استراتيجيّة الهيمنة

على الخطاب، التي رأينا ملامحها في التعامل مع حكاية آدم في المرحلة الثالثة أساساً، مكانة للعالم متميّزة عن سائر الناس؛ بل إنّ للعالم أو الحكيم أو الفقيه هنا منزلة لا تتعلّق بمعارفه فحسب؛ بل تتعلّق بما ينتج عن اكتسابه تلك المعارف من «أحوال» نفسيّة ترتقي به إلى صفّ الأئمّة، ولا أدلّ على ذلك من تعريف العصمة عند الإماميّة بأنّها اكتساب ناتج عن معرفة وتربية روحيّة ونفسية عظيمة. ولعلّ هذه المنزلة التي يصل إليها حارس العلم، أو حاجب باب مدينة العلم، هي التي وفّرت إمكانيّة إعادة صياغة بعض وأخبار، وربّما بعض الكتب بشكل مستمرّ؛ من ذلك ما جاء عن نسل آدم، وما جاء عن قتل قابيل هابيل في الوصية، اللذان لا نراهما في المرحلة الأولى إلا عند الصدوق، واللذان يتردّدان بقوّة في المرحلة الثالثة؛ وهي التي وفّرت إمكانيّات التوفيق بين القول الإمامي والسني والإسماعيلي (العرفاني).

لقد خضع تطوّر الحكاية الشيعيّة، شأنها شأن الحكاية السنيّة، للصراع المذهبي السياسي وللتلاقح الفكري بين مختلف المدوّنات التي تكوّن الثقافة الإسلاميّة. غير أنّ لحكاية آدم بعداً آخر لم نتمكّن، إلى الآن، من الإشارة إليه إلا إشارات عابرة فرضها علينا موطن اهتمام القراءة التاريخيّة، وهو ما يكشف عن قصور هذه القراءة في رسم صورة للأسطورة الدينيّة الإسلاميّة إذا لم تسندها القراءة الرمزيّة لها، وهذه القراءة الرمزيّة هي موطن اهتمام عملنا في الباب الآتي.



# الباب الثاني

# حكاية آدم في الثقافة الإسلامية القراءة التأويلية

# المقدّمة

يحاول هذا الباب أن ينظر إلى حكاية آدم من زاوية أخرى غير الزاوية التاريخيّة، دون إلغاء الاهتمام بالتاريخ ذاته، فالاكتفاء بإبراز تطوّر الحكاية والعوامل، التي ساهمت في صناعتها وإثرائها، والعقدة التي كانت تحرّكها وتصنع تنويعاتها، غير كافٍ لمحاصرة إشكاليّتنا التي يلخّصها عنوان عملنا؛ ذلك أنّ الدراسة التاريخيّة لم تكن مؤهّلة للكشف عن الدلالات التي تنضح بها الحكاية، والتي يصنعها تفاعل الرموز التي تتحرّك داخلها.

#### 1- الإطار المنهجى:

إذ تعتني القراءة التأويليّة بالدّلالات والرموز كان لزاماً علينا أن نتوسّل، لملاحقة هذه الرموز ودلالاتها، بقراءة دلائليّة تعيننا على الاقتراب أكثر من بنيتي الحكاية السطحيّة والعميقة، فاخترنا أن نستفيد من بعض مفاهيم المقاربة السيميائيّة ورؤيتها لبناء المعنى، من ناحية، وأن نبني معنى للرمز يعيننا أيضاً على محاصرة الدلالات المتكاثرة التي اعترضتنا في الثقافة العربيّة الإسلاميّة من ناحية أخرى. غير أنّ الاهتمام بالرمز، الذي أفضى بنا إليه الاهتمام بالدلالة، أفضى بنا هو بدوره إلى الاهتمام بالمخيال الإسلامي، ما دفعنا إلى ضرورة تحديد معنى المخيال والمجالات التي يتحرّك فيها.

### 1-1- مفهوم الرمز:

ننظر إلى مفهوم الرمز من خلال الثقافة العربيّة الإسلاميّة في مرحلة أولى، ثمّ من خلال الثقافة المعاصرة في مرحلة ثانية. ويمكن أن نضبط مستويين لمعنى كلمة «رمز» في الثقافة العربية الإسلامية:

- أوّلهما يكاد لا يتجاوز المعنى اللغوي المتواتر في المعاجم، وهو الذي يجمع بين الإشارة التي قد تكون باللسان وبالعين وباليد، وبين الصوت الخفي الذي يشبه الهمس<sup>(1)</sup>. وللثقافة الإسلامية عبارات عديدة تلتبس بالمعنى الذي يفيده الرمز، ولذلك سعت في نصوصها إلى التمييز بين هذه الكلمات. يقول النويري في حديث عن اللغز: "قالوا: واشتقاق اللغز من ألغز اليربوع ولغز: إذا حفر لنفسه مستقيماً، ثمّ أخذ يمنة ويسرة ليواري بذلك، ويعمي على طالبه. وللغز أسماء فمنها: المعاياة، والعويص، والرمز، والمحاجاة، وأبيات المعاني، والملاحن، والمرموس، والتأويل، والكناية، والتعريض، والإشارة، والتوجيه، والمعمي، والممثل، ومعنى الجميع واحد، واختلافها بحسب اختلاف وجوه اعتباراته (2). وعلى الرغم من أنّ الجاحظ يقدّم ترتيباً

<sup>(1)</sup> الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري (100-170هـ/ 178-786م)، كتاب العين، تح. الدكتور مهدي المخزومي، والدكتور ابراهيم السامرائي، مطبعة الصدر، مؤسسة دار الهجرة، ط2، 1410، ج7، ص366. ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن علي (630 هـ- 711 هـ/ 1232-1311م)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط1، (د.ت)، ج4، ص328، وج 5، ص356. انظر أيضاً: مقاتل، ج1، ص168. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج6، ص388 وما بعدها، تح. العظار، ج3، ص553-556. البغوي، معالم التنزيل في التفسير، ج1، ص300. ويربط السيوطي بين الإشارة والرمز والإيحاء حين يقول: "عن ابن عباس أن نافع بن الأزرق سأله عن قوله ﴿إِلَّا والرمز والإيحاء حين يقول: "عن ابن عباس أن نافع بن الأزرق سأله عن قوله ﴿إِلَّا نعم". السيوطي، الدر المنثور، ج2، ص191. العيّاشي، التفسير، ج1، ص172. الطوسي، التبيان، ج2، ص454... ويشير الشريف المرتضى في (الأمالي) إلى ارتباط الرمز بالشفتين دون الوصول إلى الكلام: "والمرمزة لا تكاد تعلن بالكلام إنما تومض أو ترمز أو تصفر...". الشريف المرتضى، الأمالي، ج2، ص100.

<sup>(2)</sup> النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التيمي =

لهذا الضرب من المصطلحات يحلّ الرمز في المحلّ الأرفع من حيث التعمية والإفصاح<sup>(1)</sup>، فإن الرمز لا يتجاوز عنده حدّ الإشارة بعضو من الجسد. ولئن تمّ الحديث عن الإشارة باللسان ففي المعنى الذي يتوقف فيه اللسان عن وظيفته الأم وهي الكلام، فالرمز في هذا المستوى منفصل عن اللفظ<sup>(2)</sup>.

غير أننا نجد ما يربط الرمز باللفظ، ومن وراء اللفظ اللغة، دون الخروج عن معنى الإشارة والإيماء؛ من ذلك ما نراه عند الشهرستاني عند حديثه عن أساطير الفرس، معتبراً ما جاء فيها لا يصدقه العقل. يقول: "ولست أظن عاقلاً يعتقد هذا الرأي القائل، ويرى هذا الاعتقاد المضمحل الباطل، ولعله كان رمزاً إلى ما يُتَصَوَّرُ في العقل»(3). وعلى الرغم من غموض عبارة "ما

البكري (677-733هـ/ 1278–1333م)، نهاية الأرب في فنون الأدب، تح. مفيد قمحية وجماعة، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ 2004م، ج3، ص154 وما بعدها. ويشير هاينريشس (Heinrichs) إلى أنّ ابن رشيق مثلاً يدرج الرمز ضمن أقسام الإشارة الاثني عشر:

Heinrichs W., P., «Ramz», dans E.I., 26me Brill, Leiden, 1995, T. VIII, p. 441.

<sup>(1)</sup> يقول: "ولو كنت تعرف الجليل من الرأي، والدقيق من المعنى،...لاستغنيت بالرمز عن الإشارة، وبالإشارة عن الكلام، وبالسر عن الجهر، وبالخفض عن الرفع، وبالاختصار عن التطويل، وبالجمل عن التفصيل...». انظر: الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (255هـ/ 869م)، رسائل الجاحظ، تح. وشرح عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، 1411هـ/ 1991م، ج3، م 2، ص18-19.

<sup>(2)</sup> يذكر الالاند للإشارة (signe) معاني تكاد الا تخرج عن معاني الرمز التي رأيناها إلى الآن عند المسلمين؛ فالإشارة في قاموسه: «أ. إدراك رأهن يسوّغ، بكيفية أكيدة نسبياً، إقراراً متعلّقاً بأيّ شيء آخر (وليس فقط قادراً على التذكير بتمثل من خلال لعبة الذكرى أو تداعي الأفكار)». «وتيرة ضربات القلب، علامة حمّى؛ جرس الإنذار، إشارة إلى حريق» [...] ب. عمل خارجي وقابل للإدراك يرمي إلى إبلاغ إرادة [...] ج. غرض مادّيّ، شكل أو صوت، يقوم مقام شيء غائب أو إدراكه مستحيل [...]». ثمّ يميّز بعد ذلك بين الإشارات الطبيعيّة (signes naturels). الالذ، ص1292 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص235.

يتصور في العقل» في علاقتها بالرمز فإن معنى هذه الكلمة لا يتجاوز تحويل المعاني المستقرة في العقل إلى الكلام، على حد تصوّر العرب معنى البيان<sup>(1)</sup>، ولا يخرج عن الإشارة والإيماء. يتحدّد معنى الرمز في هذا المستوى بعلاقته البيّنة بما يرمز إليه، وبعدم الحاجة إلى فعل ذهنيّ خاص لفهمه؛ إنه قول بصمت وإشارة، وليس الفرق بينه وبين الكلام إلا في أن الكلام قائم على الصوت، في حين أن الرمز قائم على الصمت، ولعلّه لهذا السبب ارتبط الرمز بالكتابة. ولذلك يقول النويري: «وإذا اعتبرته من حيث إنّ واضعه لم يفصح عنه قلت: رمز، وقريب منه الإشارة»<sup>(2)</sup>.

- ثاني المعنيين ما يرتبط فيه الرمز، عند العرب، باللغة والكلام مع الإحالة على معنى لا يبين إلا بتأويل وبيان، وهو ما يعني أن هذا المعنى مغاير غير معلوم إلا بعد جهد في النظر إليه. ومن هذا نوعان على الأقل أولهما ما يرتبط بالتخييل: كما نرى ذلك عند التهانوي؛ إذ يقول في سياق حديثه عن التخييل: «التخييل: أن يُؤتى بلفظ مشترك بين عدة معان، بحيث يدلّ سياق الكلام على أحد المعاني، ويكون فيه مراعاة للنظير، وبسبب طوق النظير؛ فالوهم يسبق إلى المعنى الثاني الذي هو غير تامّ، وهذه الصنعة البديعية قريبة من الإيهام والخيال، إلا أنّ ثمة فرقاً وهو أنّ الخيال فيه مجاز

<sup>(1)</sup> يقول الجاحظ على سبيل المثال: «قال بعضُ جهابذة الألفاظِ ونُقَّادِ المعاني: المعاني القائمة في صدور النّاس المتصوَّرة في أذهانهم، والمتخلِّجة في نفوسهم، والمتَّصِلة بخواطرهم، والحادثة عن فِكَرهم، مستورةٌ خفية، وبعيدةٌ وحشية، محجوبةٌ مكنونة، وموجودةٌ في معنى معدومةٍ، لا يعرف الإنسانُ ضميرَ صاحِبه، ولا حاجة أخيه وخليطِه، ولا معنى شريكِهِ والمعاونِ له على أموره، وعلى ما لا يبلغه من حاجات نفسه إلا بغيره، وإنما يُحيي تلك المعاني ذكرُهم لها، وإخبارُهم عنها، واستعمالُهم إيّاها، وهذه الخصالُ هي التي تقرّبها من الفهم، وتُجَلّيها للعقْل، وتجعل الخفيَّ منها ظاهراً، والغائبَ شاهداً، والبعيدَ قريباً». الجاحظ، البيان والتبين، (م.س)، ج1، ص75.

<sup>(2)</sup> النويري، ج3، ص155.

مصطلح أو مشتمل على لطيفة أو ضرب مثل، ويذهب الظنّ إلى المعنى الحقيقي. وفي الإيهام كلا المعنيين تامان، لكن أحدهما قريب والثاني بعيد. والبعيد علته سياق العبارة وإلا فهو المراد. وهنا نفس ذلك المعنى تامّ إلا أنّه بسبب طوق النظير، فإنّ الظنّ يسبق إلى المعنى الثاني وهو غير ثابت. وهذا النوع من المحسنات البديعية غاية في اللطف (1). وثانيهما ما نراه عند ابن خلدون مثلاً عندما يربط بين نشاط أهل الكيمياء ولغتهم وبين عبارة الرمز؛ إذ يقول: «وأنت ترى كيف صرف ألفاظهم كلّها في الصناعة إلى الرمز والألغاز التي لا تكاد تبين ولا تعرف، وذلك دليل على أنها ليست بصناعة طبيعية (2).

<sup>(1)</sup> التهانوي، ج1، ص400.

<sup>(2)</sup> ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص513. الحقّ أنّ الأمر ليس مقتصراً على أهل الكيمياء؛ بل نجده كذلك في بعض ما جاء من أخبارٍ عن نباهة بعض النبهاء من العرب، من ۚ ذلك «أنَّ رجلاً كان أسيراً في بني بكر بَن وائل، وعزموه على غزو قومه، فسألهم في رسول يرسله إلى قومه، فقالوا: لا ترسله إلا بحضرتنا لئلا تنذرهم وتحذرهم، فجاؤوا بعبد أسود، فقال له: أتعقل ما أقوله لك؟ قال: نعم إنى لعاقل، فأشار بيده إلى الليل، فقال: ما هذا؟ قال: الليل، قال: ما أراك إلا عاقلاً، ثمّ ملأ كفيه من الرمل، وقال: كم هذا؟ قال: لا أدري، وإنّه لكثير، فقال: أيّما أكثر النجوم أم النيران؟ قال: كلُّ كثير، فقال: أبلغ قومي التحية، وقل لهم يكرموا فلاناً يعني أسيراً كان في أيديهم من بكر بن وائل، فإن قومه لي مكرمون، وقل لهم إنّ العرفج قد دنا، وشكت النساء، وأمرهم أن يعروا ناقتي الحمراء فقد أطالوا ركوبها، وأن يركبوا جملي الأصهب بأمارة ما أكلت معكم حيساً، واسألوا عن خبري أخي الحرث. فلما أدى العبد الرسالة إليهم، قالوا: لقد جن الأعور، والله ما نعرف له ناقة حمراء ولا جملاً أصهب، ثم دعوا بأخيه الحرث، فقصوا عليه القصة، فقال: قد أنذركم. أما قوله قد دنا العرفج يريد أن الرجال قد استلأموا ولبسوا السلاح، وأما قوله شكت النساء؛ أي أخذت الشكاء للسفر، وأما قوله أعروا ناقتي الحمراء؛ أى ارتحلوا عن الدهناء، واركبوا الجمل الأصهب؛ أي الجبل، وأمّا قوله أكلت معكم حيساً؛ أي أن أخلاطاً من الناس قد عزموا على غزوكم؛ لأن الحيس يجمع التمر والسمن والأقط، فامتثلوا أمره وعرفوا لحن الكلام وغملوا به فنجوا». واضحٌ أنّ الرمز لا يحتاج إلى «عاقل» في تأويله فحسب؛ بل في حمله وحكايته كذلك. =

ويثير تعليق ابن خلدون مسألة عدم وجود علاقة بينة بين الرمز وما يحيل عليه، وهو ما يجعله غير مستقل عن منتجه أو مؤوّله. ولئن توقف الأمر عند ابن خلدون على علوم الطلسمات والكيمياء وما شاكلها، فإنّ الأمر يحيط بكل العلوم والمعارف عند الإسماعيليين؛ لأنه يتعلق بأشرف العلوم وهو علم الباطن. فالرمز عند القاضي النعمان مثلاً بوابة علم الباطن. يقول: "ومن وفق لحفظ ما بسطناه له من حدّ الظاهر، وبلغ حظه منه، وإن كانوا قليلاً من كثير، لم ينبغ لنا أن نقعد بهم عن الواجب، فرأينا أن نرفعهم إلى الحد الذي يليه من حدود الباطن، وهو حد الرمز والإشارة وهو ألطف حدوده وأقربها" (أساس التأويل)، وهو ما يجعل للرمز وظيفة تنظيمية سياسية ودينية.

لا يخرج معنى الرمز في الثقافة العربية الإسلامية عن معنى الإشارة سواء كان المشار إليه بيّناً، فتتمّ الإشارة بالعين أو الحاجب أو اللسان... أم غير بيّن فيحتاج المشير إلى تأويل وإفصاح عن المشار إليه. ونلاحظ أن الأمر في كلتا الحالتين لا يشتمل على العلاقة بين اللفظ ومعناه الرمزي، ففي المعنى الأول يكاد اللفظ يكون غائباً، وفي المعنى الثاني يكاد لا يكون للفظ فضل في تحديد المعنى؛ إذ لا يستقلّ الرمز بدلالته.

وتفيدنا التوجهات العلمية المعاصرة، ولاسيّما منها ما كانت الدلالة مجال اهتمامها المبجّل بتحديد الرمز بالنظر أساساً إلى علاقته باللغة، طبيعيّة كانت أو غير طبيعيّة، باعتبارها نظاماً تحكمه مجموعة من القوانين تنظم سريان المعنى فيها. وعلى هذا يمكن النظر إلى الرمز من زاويتين الأولى الرمز

<sup>=</sup> الأبشيهي، أبو الفتح شهاب الدين محمد بن أحمد (790-850هـ/ 1388-1446م)، المستطرف في كلّ فنّ مستظرف، تح. مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط2، 1986م، ج1، ص99.

<sup>(1)</sup> القاضي النعمان، كتاب أساس التأويل، ص25 وما بعدها. انظر كذلك: إخوان الصفا، الرسالة الجامعة، (مقدّمة المحقّق)، ص43.

من خلال علاقته بما يحيل عليه، والثانية الرمز في علاقته بالتأويل أو بكيفية فهمه.

# أ- الرمز والمعنى المزدوج:

لكلمة الرمز عند الباحثين ثلاث دلالات: الأولى تستقر عند المماثلة (1)، كأن نرى في الحمامة رمز السلام، أو في الأسد رمز القوة، أو في الصولجان والتاج رمز الملك...، إنّنا هنا أمام تحميل أشياء مادّية أفكاراً مجرّدة، أو نمثّل هذه الأفكار المجرّدة في أشياء محسوسة نسمّيها رموزاً. والثانية هي الدلالة التي تقوم على التقريب والبحث عن العلاقة بين شيئين أو أكثر، والثالثة هي الرموز الرياضيّة التي تكوّن لغة علوم عديدة (2).

ويفصّل لالاند في معجمه ثلاثة معان للرمز أوّلها تذكيرٌ بمعناه اليوناني، وفيه يتحدّد الرمز بكونه علامة تعارُفٍ مؤلّفة من نصفي شيء مكسور يجري

Dortier, Jean François (Direction), Le Dictionnaire des Sciences Humaines, Editions Delta, Beyrouth, Liban, 2007, p. 798, voir aussi p. 775-776. Weber, Andreas, «Mimesis and Metaphor: The biosemiotic generation of meaning in Cassirer and Uexküll», in Sign Systems Studies 32.1/2, 2004, p. 304 et suite...

<sup>(1)</sup> انظر مثلاً في المماثلة والتأويل القائم على أساسها: إيكو، أمبرتو، التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، ترجمة وتقديم سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 2000م، ص53 وما بعدها.

Jameux, Dominique, «Symbole», in E.U., Paris, 1985, Corpus 17, p. 494. (2) الجمل، بسّام، من الرمز إلى الرمز الديني: بحث في المعنى والوظائف والمقاربات، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بصفاقس، مطبعة التسفير الفني بصفاقس، تونس، ط1، كانون الثاني/يناير 2007، الفصل الأوّل، ص13 وما بعدها. ويميّز شارل ساندرس بيرس بين العلامة (indice)، والأيقونة (icône)، والأيقونة دائرة صفراء تنبعث منها خطوط (symbole)؛ فالدخان علامة على النار، وصورة دائرة صفراء تنبعث منها خطوط أيقونة دالّة على الشمس. أمّا الرمز فيقيم مع ما يدلّ عليه علاقة اعتباطيّة مثل علامة خطر في قانون الطرقات، أو كلمة «شجرة»، أو (tree) أو (arbre)؛ فالعلاقة بين هذه العلامات ومضمونها علاقة اعتباطيّة نراها بوضوح في العلامات في علم الفيزياء أو الكيمياء الحديثة. انظر:

تقريبهما لاحقاً. ويتحدّد الرمز في معناه الموالي بما يماثل شيئاً آخر بموجب مطابقة نظيرية؛ فتُقال عبارةُ الرمز على كلّ علامة عينية تنبّه إلى شيء غائب أو مستحيل الإدراك. وهو في معناه الثالث منظومة متواصلة من الأطراف والحدود التي يمثّل كلّ منها عنصراً من منظومة أخرى؛ فه «الرمز هو مقارنة لا يعطى لنا منها سوى الحد الثاني، وهو منظومة كنايات أو توريات متوالية» (1). ويشير لالاند في الهامش إلى الاختلافات في تحديد معنى الرمز، ويتردّد معناه من خلالها بين طرفين يقوم أولهما على إلحاقه بالغرض الذي يرمز إليه، واعتبار العلاقة بينهما علاقة تماثل طبيعي، فالرمز بهذا المعنى تمثيل محسوس يحمل فكرة، ولكنّه ذو معنى محدّد مخصوص يتوقّف على الغرض الذي يحيل عليه، ويعدّ ثانيهما الرمز ذا قوّة تمثيل داخلية، وهو ما يعطي الرمز نوعاً من الاستقلال عن الغرض الذي عادة ما يشير إليه، ما يوفّر إمكان ثرائه الدلالي.

ويدقّق بواس معنى الرمز وعلاقته بغرضه عندما يقول: «في كلّ ترميز تكون الأفكار المستعارة من علاقات أوليّة، لكنّها أكثر حدسيّة، مستعملة للتعبير عن العلاقات التي لا يمكن التعبير عنها مباشرة، نظراً لسمو طابعها ومثاليته»(2).

ويعدّد جيلبير دوران، في كتابه عن الخيال الرمزي، جملة الكلمات التي تربطها بالرمز وشائج قربى. يقول: «إنّ كلمات صورة، ودليل، واستعارة، ورمز، وشعار، ومثل، وخرافة، ورسم، وأيقونة، وصنم... إلخ، استعملها معظم الكتّاب بلا تمييز، الواحدة مكان الأخرى»(3)؛ فالرموز تلتحق بكلّ

<sup>(1)</sup> الالاند، أندريه، موسوعة الالاند الفلسفية، تعريب خليل أحمد خليل، تعهده وأشرف عليه أحمد عويدات، بيروت، باريس، ط2، ص1398 وما بعدها. الجمل، من الرمز إلى الرمز الديني، ص16 وما بعدها. انظر أيضاً:

Alleau, René, De la nature des symboles, petite bibliothèque payot, 2006, p. 16 et suite.

<sup>(2)</sup> لالاند، ص1388.

<sup>(3)</sup> دوران، جيلبير، الخيال الرمزي، ترجمة على المصري، المؤسّسة الجامعيّة =

نشاط ينتج معنى. وفي الحقيقة: «لا شيء خارج العلامات، وما ترسمه من سيرورات لدلالات لا تنتهي عند حدّ. إنّها تساؤل حول المعنى وتساؤل حول شروط إنتاجه وأشكال تمظهره»<sup>(1)</sup>. «إنّ الرموز في قلب [الاهتمام المعاصر]؛ إنّها قلب هذه الحياة المتخيِّلة. فهي تكشف أسرار اللاشعور، وتقود نحو عوالم الحركة الأكثر خفاء، وتفتح الذهن على المجهول والمتناهي»<sup>(2)</sup>. إنّ الرمز هو «منطقة المعنى المضاعف»<sup>(3)</sup> أو هو: «الدليل المحروم أبداً من المدلول»<sup>(4)</sup>.

ضمن هذا المعنى المضاعف يدرج ريكور معنى الرمز مؤطراً إيّاه ضمن تعريفات ثلاثة: أوّلها واسع، وثانيها ضيق، وثالثها يتّخذ بين السابقين سبيلاً وسطاً:

- أوّل هذه التعريفات، التي يذكرها ريكور، تعريف أرنست كاسيرر، الذي يجعل «الوظيفة الرمزية» وظيفة التوسط العامة، التي عبرها يبني العقل، الوعي، كلَّ عوالم ملاحظاته وخطابه. «إنّ الرمزي هو التوسط الكلي للفكر بيننا وبين الواقع. والرمزي يريد أن يعبر قبل أيّ شيء آخر عن الطابع اللامباشر لإدراكنا للواقع. فاستعماله في الرياضيات واللسانيات وتاريخ

للدراسات، ط1، 1411هـ/ 1991م، ص5. انظر العرض السريع للفرق بين الرمز والمجاز (allégorie) والشعار (emblème) والنسق (schème) في: الجمل، من الرمز إلى الرمز الديني، ص16-20. انظر أيضاً:

Avis, Paul, God and the Creative Imagination: Metaphor, Symbol, and Myth in Religion and Theology, Routledge, London, 1999, p. 103.

<sup>(1)</sup> بغورة، الزواوي، «العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة (التأسيس والتجديد)»، ضمن عالم الفكر، المجلد 35، العدد 3، عدد خاص «السيميائيّات»، كانون الثاني/يناير - آذار/مارس 2007م، ص101.

CHEVALIER, Jean, et, GHEERBRANT, Alain, Dictionnaire des symboles, Ed. (2) Robert LAFON, Jupiter, 1982, p. V.

Ricœur, Paul, De l'interprétation: essai sur Freud, ed. Seuil, Paris, 1965, p. 17. (3)

<sup>(4)</sup> دوران، جيلبير، الخيال الرمزي، ص6.

الأديان يبدو مدعماً لهذه الوجهة للكلمة نحو استعمال شامل». «أن نريد قول شيء آخر غير الذي نقول، تلك هي الوظيفة الرمزية» (1). إنّ الرمز بهذا المعنى العام الواسع يختزل مجال الدلالة.

ويُطرح في هذا المجال الفرق بين الرمز وزوجين من العوامل مكوّنين للدلالة هما زوجا الدلالة اللسانية الدال والمدلول من ناحية، والعلاقة بين الدليل والمرجع من ناحية أخرى. «فمن ناحية أولى تحمل الكلمات ذات الأصوات المختلفة، باختلاف اللغات، دلالات واحدة، ومن ناحية أخرى إنَّ هذه الدلالات تجعل الدلائل الحسية صالحة لشيء آخر نشير إليه فنقول: إنَّ الكلمات، عبر خاصيَّتها الحسّيَّة، تعبُّر عن دلالات، وأنَّها بفضل دلالاتها تشير إلى شيء ما. إنّ الفعل «دلّ» يغطى هذين الزوجين زوج التعابير وزوج الإشارة»(2). يبدو الفرق بين الرمز والدليل اللغوي، كما حدّده سوسير، في أنَّ العلاقة بين الصوت والصورة الذهنية في الدليل اعتباطية يمكن أن نغير الصوت مع المحافظة على عين الصورة الذهنية، وهو ما نراه في اختلاف اللغات، في حين أنَّ العلاقة بين الرمز ودلالته علاقة مقصودة مهما اغتنت يتَّجه إليها المتكلم أو السامع. ثم إنَّ «العلاقة بين الدال والمدلول في الدليل تدرك بسرعة وتقوم على مبدأ المشاركة، ومتى لم يتوافر هذا الشرط تتعطّل وظيفة الدليل اللغوي... إنَّ الإنسان يجد نفسه (وهو يتواصل مع الدلائل) في نظام قائم على مواضعة (convention)؛ وعندئذٍ يشارك المجموعة التي ينتمي إليها في نوع المعرفة المصطلح عليها سلفاً»(3). فعلاقة الرمز بالإشارة قائمة على التباين من حيث محدودية الإشارة، واتساع مجال الرمز أو لا محدوديته؛ فالإشارة «في معناها الاصطلاحي [...] إنّما هي جزء من العالم الطبيعي شأن السحاب في إيذانه بقرب نزول المطر. بينما الرمز جزء من

Ricœur, Paul, De l'interprétation, pp. 19-21. (1)

Ibidem. (2)

<sup>(3)</sup> الجمل، من الرمز الديني...، ص19.

العالم البشري يفترض النية والقصد» (1). إضافة إلى أنّ علاقة الدال والمدلول في الرمز معقدة؛ «لأنّها مثقلة بعبء التاريخ عبر التأويلات المعادة والمتلاحقة، وهي علاقة تغلب عليها المواقف الذاتية والشعور الديني؛ لأنها تحمل بكلّ بساطة أمارات المعيش اليوميّ» (2).

ولكنّ الرمز، بالنسبة إلى هاتين الثنائيتين، من درجة أعلى، فهو لا يُختزَلُ في ثنائية الدلالة والشيء، التي في الحقيقة لا يمكن فصلها عن السابقة، إنّ له عليهما إضافة تكمن في ازدواجيته، ما يوجب تضييق تعريف كاسيرر للرمز إلى اعتباره «التعابير ذات المعنى المزدوج أو المعاني الكثيرة التي يكون نسيجها السيميائي متجانساً مع العمل التأويلي الموضّح لذلك المعنى الثاني أو المعاني الكثيرة». "إنّ بيان العالم باعتباره ذا دلالة يأتي إلى اللغة من خلال الرمز بما هو مزدوج المعنى»(3).

- ثانيهما: هو التعريف الضيّق للرمز. يقول ريكور: «نجد الرمز عندما تنتج اللغة إشارات ذات درجات مركبة، فيها يكون المعنى غير مكتف بالدلالة على أمر واحد؛ بل يشير إلى معنى آخر لا يمكن الوصول إليه إلا داخل قصده ومن خلاله»<sup>(4)</sup>. يقوم هذا التعريف على ربط المعنى بالمعنى عبر المماثلة. ويوضح ريكور معنى المماثلة على اعتبار أنّ المعنى الثاني محدّد بالمعنى الأول. «يتكون المعنى الرمزي داخل المعنى الخطي ومن خلاله، هذا المعنى

<sup>(1)</sup> عجينة، (م.س)، ج1، ص75-76. انظر أيضاً:

Vernant, Jean-Pierre, Myth and Society in ancient Greece, translated by Janet Lloyd, Zone Books, N.Y., 1990, p.236. Swabey, William Curtis, «Cassirer and Metaphysics», in The Philosophy of Ernest Cassirer, serie The Library of living philosophers VI, éditée par Paul Arthur Schilpp, Evanston, Illinois, 1949, p. 78 et suite. Hamburg, Carl H., «Cassirer's conception of philosophy», in The Philosophy of Ernest Cassirer, serie The Library of living philosophers VI, ibid., p. 98 et suite.

<sup>(2)</sup> الجمل، من الرمز الديني...، ص19.

Ricœur, De l'interprétation, p. 24. (3)

lbid, p. 25. (4)

الذي يفعّل المماثلة بتوفير المثل... إن الرمز هو الحركة ذاتها للمعنى الأولي الذي يجعلنا نستوعب بعفوية المعنى الذي يرمز إليه».

- ثالثها: التحديد الذي يقف بين الواسع والضيق، ويقوم على علاقة الرمز بالتأويل. يقول ريكور: «سأقول هنالك رمز حيث تتهيّأ العبارة اللغوية بفضل معناها المزدوج أو المتعدد للتأويل. وما يوفر هذا العمل هو البنية القصدية التي لا تتمثل في علاقة المعنى بالشيء؛ بل في هندسة للمعنى، وفي علاقة المعنى، الثاني بالمعنى الأول، وسواء كانت هذه العلاقة علاقة مماثلة أم لم تكن، وسواء أخفى المعنى الأول المعنى الثاني أم أظهره. إنّ هذا النسيج هو ما يجعل التأويل ممكناً، على الرغم من أن التأويل لا يظهر إلا من حركته الفعلية»(1).

ويكتشف ريكور أنّ المعنى المضاعف في الرمز خاصية أساسية في موقف التحليل النفسي وعلم ظواهرية الدين، والأدب... إذ يذكر أثناء تأطيره لإشكالية مقالته «في التأويل» أنّ الحلم ومماثلاته مسجّل في منطقة من اللغة «تعلن عن نفسها باعتبارها موطن دلالات معقدة، فيها يتقدّم ويختفي معنى آخر ضمن معنى مباشر». ويطلق على منطقة المعنى المضاعف هذه اسم الرمز<sup>(2)</sup>. وإلى هذه المنطقة من اللغة تعود المكانة التي يحتلّها الرمز في التصوّر العلمي الحديث؛ إنّها توفر إمكانية إعادة اكتشاف قيمة الخيال ومنزلة اللاشعور والأحلام والأساطير، وما تفتحه من عالم المعنى المضاعف الذي لا يتوقّف على ما يقبله «العقل» فحسب؛ بل يمتدّ إلى ما يفتح للعقل عوالم خفيّة يكتشف بها ذاته من جديد، فالرمز يقبع في كلّ نشاط لساني يتهيّأ بفضل تضاعف معناه أو تكاثره للتأويل<sup>(3)</sup>. وهو ما يفتح أفق نظرنا إليه على أنّه تضاعف معناه أو تكاثره للتأويل<sup>(3)</sup>. وهو ما يفتح أفق نظرنا إليه على أنّه

Ibid, p. 26. (1)

lbid, p. 17. (2)

lbid, p. 18. (3)

يشير به علينا علم الأديان، أو المكبوتة كما يعلمنا علم التحليل النفسي، وهو ما يجرّدنا من تصوّر ضيّق للحقيقة التي تُحْصَرُ في الموجود الواقع تحت الحواسّ القابل للخبرة والتجريب، فتتوسّع أمامنا وتمتدّ إلى أبعاد أخرى من وجود الإنسان، فنكتشف أن للخيال والحلم والوهم مكانة في إنتاج الدلالة، وأن «كل ميتوس يتضمّن لوغوساً يطالبنا بالكشف عنه»(1).

ولئن كان الرمز عند فرويد تحويراً للغة وإخفاء للرغبة ضمن معنى مباشر (2)، فإنه عند إلياد «مظهر لشيء آخر يطفو على المحسوس (في الخيال، وفي الحركة، وفي الإحساس) إنه تعبير عن عمق يمكن أن نقول عنه، هو أيضاً، إنه يظهر ويختفي. فما يصل إليه التحليل النفسي، باعتباره التواء في معنى أولي ينتمي إلى الرغبة، يصل إليه علم ظواهر الدين منذ البداية، باعتباره مظهراً لعمق ما، وليس هذا العمق إلا تجلياً للمقدس (3).

إنّ الدلالة الرمزية، إذاً، مشكلة؛ حيث لا نرى منها إلا الدلالة الثانوية عن طريق الدلالة الأولية، حيث تكون هذه الدلالة الثانوية الوسيلة الوحيدة للدنو من فائض المعنى. والدلالة الأولية هي التي تعطي الدلالة الثانوية بصفتها معنى المعنى. وهذه السمة هي التي تميز الفرق بين الرمز والأمثولة مثلاً. فالأمثولة إجراء بلاغي يمكن إقصاؤه حال انتهائه من مهمته. فما إن نعتلي السلم حتى نستطيع الهبوط منه: الأمثولة إجراء تعليمي. فهي تسهّل التعلم، ولكن يمكن لأية مقاربة مفهومية مباشرة أن تتجاهلها. وفي المقابل ما من معرفة رمزية إلا حين يستحيل الإمساك المباشر بالمفهوم، وحين يكون الاتجاه نحو المفهوم إشارة غير مباشرة من دلالة ثانوية لدلالة أولية (4).

lbid, p. 27. (1)

Ibid, p. 17. (2)

Ibid, p. 17. (3)

<sup>(4)</sup> ريكور، بول، نظرية التأويل: الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط2، 2006م، ص97-98.

# ب- الرمز والتأويل:

غير أن «الوصول» إلى هذا المفهوم لا يكون إلا بعد التأويل<sup>(1)</sup>. وبقطع النظر عن المعاني، التي يمكن أن تنسج حول مفهوم التأويل في علاقته بالتفسير<sup>(2)</sup> أو بالبيان<sup>(3)</sup>، أو في علاقته بالقلب وما رجح في العقل من حجج

انظر أيضاً: عجينة، محمّد، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص85 وما بعدها.

- (2) انظر في هذا التهانوي إذ يقول: "استعمال التأويل في المعاني والجمل، وكثيراً ما يُستعمل في الكتب الإلهية، والتفسير يستعمل فيها وفي غيرها. وقال غيره: التفسير ببان لفظ لا يحتمل إلّا وجهاً واحداً، والتأويل توجيه لفظ متوجّه إلى معان مختلفة إلى واحد منها بما ظهر من الأدلّة". التهانوي، ج1، ص492 وما بعدها، انظر أيضاً ص376 وما بعدها. ويحدّد حيدر الآملي غرض التأويل وجزءاً من منهجيّته حين يقول: "وقيل: التأويل هو التوفيق والتطبيق بين المحكمات والمتشابهات على قانون العقل والشرع... وذلك يكون برد المتشابهات إلى المحكمات وتطبيقها بها حيث لا يخرج عن القانون الأصلي الأصولي والأساس الكلّي الكمّلي المقرر بينهم في العلوم العقلية والنقلية". الآملي، التفسير، ج1، ص239. البروجردي، تفسير الصراط المستقيم، ج2، ص30.
- (3) انظر في هذا مثلاً القاضي نكري إذ يقول: «البيان: في اللغة الإظهار. وعند بعض أصحاب الأصول عبارة عن إظهار المراد للمخاطب منفصلاً عمّا يستر به وهو الصحيح، وهو قد يكون بالقول، وقد يكون بالفعل. وعلم البيان علم يعرف به إيراد المعنى الواحد المدلول عليه بكلام مطابق لمقتضى الحال بطرق أي تراكيب مختلفة في وضوح الدلالة عليه. والفرق بين التأويل والبيان أنّ التأويل ما يذكر في كلام لا يفهم منه معنى محصل في أول الوهلة ليفهم المعنى المراد. والبيان ما يذكر فيما يفهم ذلك بنوع خفاء بالنسبة إلى البعض». نگري، القاضي الشيخ عبد النبي بن عبد الرسول الحنفي الهندي الأحمد (من أعيان القرن الثاني عشر للهجرة/الثامن عشر للميلاد)، دستور العلماء في اصطلاحات العلوم والفنون (المعروف بجامع العلوم)، للميلاد)، دستور العلماء في اصطلاحات العلوم والفنون (المعروف بجامع العلوم)، ط1، 1421هـ/ 2000م، ج1، ص174. ابن منظور، ج1، ص69، الجرجاني، =

<sup>(1)</sup> يقول ريكور: «كل أسطوري يتضمن لوغوساً ضمنياً يطلب الظهور. ولذلك لا وجود للرمز دون بداية التأويل. ينتمي التأويل عضوياً إلى الفكر الرمزي وإلى معناه المزدوج» .Ricœur, Paul, De l'interprétation, p. 27

قبول هذا المعنى وترك الآخر...(1)، فإن المهم هنا أن التأويل عودة إلى المنطقة التي تخضع لمراقبة اللوغوس دون أن تكون هذه العودة خالصة

= علي بن محمد بن علي الزين الشريف (816هـ/ 1413م)، التعريفات، ضبطه وصححه جماعة من العلماء، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1403هـ/ 1983م، ص47..

(1) انظر مثلاً كلام القنوجي؛ إذ يقول في معرض التمييز بين تراتب الحجج بين العقل والنقل والكشف: "والجملة: أنَّ الأحسن أن يحكم في ذلك القلب السليم والوجدان المستقيم، فما اطمأن إليه القلب يقدم على غيره وتعين وجه واحد للترجيح كثيراً ما يختلف وينتهض تارة وينتقض أخرى، ولا ضرورة في التزام موارد النقوض والتكلف لدفعها والعقل إذا صحّ مقدم على النقل؛ إذ النقل يثبت بالعقل، ففي تركه إبطال الأصل بالفرع وأيضاً يسلم النقل بالتأويل ولا مساغ له في العقل وهما يتقدمان على الكشف لمزيد الاشتباهات ومداخلة التعبيرات والتأويلات فيه». القنوجي، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن على بن لطف الله الحسيني البخاري (1248-1307هـ/ 1832-1890م)، أبجد العلوم الوشى المرقوم في بيان أحوال العلوم، تح. عبد الجبار زكار، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1978، ج1، ص420. انظر وجهاً آخر من وجوه صراع التآويل في قول ابن تيميّة: "إنّ ما جاء عن النبي ﷺ في هذا الباب وغيره كلُّه حق يصدق بعضه بعضاً، وهو موافق لفطرة الخلائق وما جعل فيهم من العقول الصريحة، وليس العقل الصحيح ولا الفطرة المستقيمة بمعارضة النقل الثابت عن رسول الله يَكِيُّة، فإنَّما يظنُّ تعارضهما من صدق بباطل من المنقول وفهم منه ما لم يدل عليه، أو إذا اعتقد شيئاً ظنه من العقليات وهو من الجهليات، أو من المكشوفات وهو من المكسوفات، إذا كان ذلك معارضاً لمنقول صحيح، وإلا عارض بالعقل الصريح، أو الكشف الصحيح، ما يظنه منقولاً عن النبي ﷺ ويكون كذباً عليه، أو ما يظنه لفظاً دالاً على معنى ولا يكون دالاً عليه، كما ذكروه في قوله على «الحجر الأسود يمين الله في الأرض فمن صافحه وقبله فكأنما صافح الله وقبل يمينه»؛ حيث ظنوا أنّ هذا وأمثاله محتاج إلى التأويل، وهذا غلط منهم لو كان هذا اللفظ ثابتاً عن النبي ﷺ، فإن هذا اللفظ صريح في أن الحجر الأسود ليس هو من صفات الله؛ إذ قال هو «يمين الله في الأرض» فتقييده بالأرض يدلّ على أنه ليس هو يده على الإطلاق فلا يكون اليد الحقيقة». ابن تيميّة، مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية، تع. السيّد محمّد رشيد رضا، لجنة التراث العربي، (د.ت)، ج4، ص134.

نهائية. يقول ريكور في إطار المقارنة بين الاستعارة والرمز: «فالاستعارة تحصل في عالم اللوغوس الخالص تماماً، بينما يتردد الرمز على الخط الفاصل بين الحياة واللوغوس. فهو يتحقّق في نقطة التجذّر الأولى للخطاب في الحياة؛ لأنه يولد حيث يتطابق القوة والشكل»(1).

وتنفتح بهذا التردّد بين الحياة واللوغوس (bios and logos)، ومن خلال فاعلية التأويل، منطقة في الرمز «لا-دلالية»؛ ذلك أن الدلالة خضوع للوغوس، في حين أنَّ الرموز لا تخضع له في كليتها. ويقدم ريكور على ذلك أمثلة من التحليل النفسي والأدب وتاريخ الأديان، ثم يستنتج من تعليقه على تاريخ الأديان وأنموذجه إلياد: «لا وجود لمخلوقات حية في داخل العالم المقدس هنا أو هناك، لكن الحياة مبثوثة في كلّ مكان من حيث هي قداسة تتخلل كلِّ شيء، ويمكن رؤيتها في حركة النجوم، وفي عودة حياة النبات كل عام، وفي تبادل الموت والميلاد. بهذا المعنى تكون الرموز مقيدة في عالم المقدس: فلا تأتى الرموز للغة إلا بمقدار ما تصير عناصر العالم نفسها شفافة. هذه الخاصية المقيدة للرموز هي التي تختصر اختلاف الرمز عن الاستعارة. فالاستعارة ابتكار خطابي متحرر، والرمز مقيد بالكون. هنا نلمس عنصراً غير قابل للاختزال، عنصراً أكثر صعوبة على الاختزال من العنصر الذي تشف عنه التجربة الشعرية. تتأسس القدرة على الكلام في عالم المقدس على قدرة الكَوْنِيَّاتِ على الإشارة إلى الأشياء. ولذلك ينبع منطق المعنى من بنية عالم المقدس نفسها. وقانونه هو قانون المطابقات، المطابقات بين ما حصل في زمن الآلهة وبين النسق الحالي للمظاهر الطبيعية والفعاليات الإنسانية. وهذا هو السبب في أن المعبد، مثلاً، يتوافق دائماً مع نموذج سماوي، وهو أيضاً السبب في أنّ الزواج المقدس بين السماء والأرض يتطابق مع وحدة الذكر والأنثى مطابقةً بين العالم الكبير والعالم الصغير.

<sup>(1)</sup> ريكور، نظرية التأويل، ص102.

وكذلك هناك مطابقة بين التربة المحروثة والعضو الأنثوي، بين خصوبة الأرض ورحم المرأة، بين الشمس وأعيننا، بين المني والبذور، بين الدفن وبذار الحنطة، والميلاد وعودة الربيع»<sup>(1)</sup>. «إن الرموز تمدّ جذورها في أصقاع الحياة والشعور والعالم المتينة، ولأنّ لها ثباتاً استثنائياً، فإنّها تفضي بنا إلى التفكير في أنّ الرمز لا يموت، بل يتحوّل فقط»<sup>(2)</sup>. إن الحد الثاني، الذي كان كاسيرر قد أرجع إليه نشاط الرمز برمّته، والذي عدّل ريكور من اتساعه، والذي إليه يردّ إلياد ثراء الرمز، هذا الحد الذي هو الحياة، والذي لا يخضع بشكل كامل للوغوس، هو ما يوفر للرمز إمكان اللا-دلالة. إنّ التأويل الذي يسعى إلى إخضاع الرمز للوغوس، بما هو العقل والنظام والبيان...، هو الذي يكشف لنا في حركته الأولية إمكان خروج الرمز عن اللوغوس ذاته.

هكذا يستخلص ريكور فيقول: "يظل الرمز ظاهرة ذات بعدين، حيث يشير الوجه الدلالي إلى الوجه اللا-دلالي. الرمز مقيد بطريقة لا تتقيد بها الاستعارة؛ فللرموز جذور. تدخلنا الرموز إلى تجارب غامضة للقوة. أما الاستعارات فليست سوى السطوح اللغوية للرموز، وهي تدين في قوتها على الربط بين السطوح الدلالية والسطوح ما قبل الدلالية في أعماق التجربة الإنسانية لبنية الرمز ذات البعدين"(3).

إن للرمز طاقة في توليد الدلالة وإثرائها، وهو ما يساعد على تفهم تصوّر مدوّنتنا للكون والوجود من خلال دراسة أسطورة خلق الإنسان فيها؛ إنّه يساعد على تجاوز محدوديّة الخطاب المباشر في إنتاج المعنى، فهو أشبه ما يكون بالبئر<sup>(4)</sup> التى نستقى منها المعاني ولا نرتوي.

<sup>(1)</sup> ريكور، نظرية التأويل، ص105-106.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص108.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص116.

<sup>(4)</sup> للبئر دلالات رمزيّة عميقة في المجال الذي نحن فيه؛ إنّها بوّابة على عوالم ثلاثة هي =

ويهمّنا أن ننتبه إلى المكانة التي يحتلّها الرمز في تراثنا، وأن ننظر إلى التساؤل الذي يطرحه من خلال مدوّنة محدّدة، فنتساءل عن شروط إنتاج الرمز في مجال الأسطورة الدينيّة، وعن كيفيّة تشكّله، وعن الحوار الذي تقيمه الثقافة التي أنتجته مع مثيلاتها...؛ ذلك أنّ أعلام مدوّنتنا كانوا ينظرون إلى خلق آدم على أساس أنّه لحكمة، وأن حكاية قصّته كانت لغاية، فقد كان الثعلبي مثلاً يبحث عن وجوه الحكمة من خلق آدم (1)، وهو بقدر ما يعني بحثاً عن علّة الخلق والوجود، يعني سعية إلى ما وراء حدث الخلق، ما يدفعنا إلى البحث عمّا وراء رواية الحدث؛ أي عن دلالات القصّة، وقد عبّر المقدسي، أيضاً، عن هذا الموقف من حدث خلق آدم باعتباره تقريباً وتمثيلاً (2)؛ فالتقريب والتمثيل يحقّقان معنى الإحالة على معنى آخر غير المعنى مقول القول أو المعنى المباشر، وهو ما يوفّر إمكان الحديث عن الرمز.

ولا تقف أهمية الرمز، بالنسبة إلينا، عند حدود البحث عمّا يحيل عليه؛ بل تمتد إلى التساؤل الدائم والملحّ عن دواعي الجمع بين شيئين محدّدين دون غيرهما في رمز ما، وهو ما يفتح إمكان أن يكون الرمز ليس انفتاحاً مستمرّاً على المعنى أو بقاياه باعتباره دائم الاغتناء والتطور فحسب؛ بل إنّه يتجاوز حدّ الإحالة الضيّقة فيمتدّ إلى أشياء تتكاثر وتتوالد.

<sup>=</sup> السماء والأرض والجحيم، من حيث إنّ هذه العوالم عوالم خفية غامضة، ومن حيث إنّ البئر انجذاب إليها ومرور إليها. انظر:

CHEVALIER, Jean, et, GHEERBRANT, Alain, p.788. Biedermann, Hans, Dictionary of Symbolism, translated by James Hulbert, Wordsworth Reference, 1996, p. 378. Tresidder, Jack, The Hutchinson Dictionary of Symbols, Helicon Publishing Ltd, London, 1997, p. 223...

انظر أيضاً علاقتها بالوجود والخلق والأنشى: عجينة، محمّد، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص261.

<sup>(1)</sup> الثعلبي، كتاب عرائس المجالس في قصص الأنبياء، ص21.

<sup>(2)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، ج2، ص80-81.

وقد لا يقتصر الرمز على كلمة أو أيقونة أو صورة، وإنّما يمتد إلى حكاية أو مشهد أو لوحة؛ فينظر إلى هذه الحكاية بما هي وحدة حمالة أوجه من الدلالات التي تتكاثر بفعل التطوّر الزمني؛ فيتحوّل عندئذ اهتمامنا إلى البنية الرمزيّة التي تمكّن من البحث عن وظائفها بعد أن مكّن الرمز من النظر في دلالاته.

ويطرح علينا ثراء الرمز في حدوده الواسعة سؤالاً عن كيفيّة ضبط دلالاته؛ أنعتمد الدليل اللغوي بالنظر إلى المعاجم، محاولين الربط بين الرمز وما تحيل عليه الثقافة انطلاقاً من مخزونها اللغوي على اعتبار أنّ هذا المخزون يتضمّن، إضافة إلى الصور النفسية للدليل، التجربة الوجودية للثقافة، أم نعتمد الدليل السياقي بالنظر إلى الإطار الذي سيق فيه الرمز، أم بالنظر إلى البنية الثقافيّة التي انتمى إليها الرمز، وهو ما يدفعنا إلى افتراض أنّ بين الثقافات المختلفة أنماطاً من الرموز المتنوعة تحقّق خصوصيّة كل ثقافة دون إغفال ما يوحد الثقافات الإنسانيّة؟ (1) إنّ ما قام به فرويد في تأويل

<sup>(1)</sup> اتّجهنا في البحث عن دلالات الرموز التي تتحرّك داخل قصة آدم إلى صنفين من المصنفات:

<sup>\*</sup> صنف أوّل يساعد على فهم الرمز في بيئته العربيّة الإسلاميّة: وهو قسمان الأول مصنفات قديمة استفدنا من عطائها كلّما كان عطاؤها موجوداً، ومنها: ابن سيرين، الإمام محمد، تفسير الأحلام الكبير، ضبطه ونقّحه جمال محمود مصطفى، دار الفجر للتراث، القاهرة، ط2، 1425هـ/ 2004م. الجاحظ، الحيوان، تح. عبد السلام محمد هارون، دار الكتاب العربي، بيروت، ط3، 1388هـ/ 1969م. الثعالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل النيسابوري (350-429هـ/ الثعالبي، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، دار المعارف، القاهرة؛ يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، تح. مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، ييروت، 1983. الميداني، أبو الفضل أحمد بن محمد النيسابوري (ت 188هـ/ بيروت، 1983. الميداني، أبو عبد الله بدر الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، (د.ت). الشبلي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله (169هـ/)، آكام المرجان في أحكام الجانّ، ضبطه وصحّحه أحمد عبد السلام، دار الكتب العلميّة، المرجان في أحكام الجانّ، ضبطه وصحّحه أحمد عبد السلام، دار الكتب العلميّة،

الأحلام، من اعتناء بالمعنى اللغوي والسياقي، يساعدنا على الانتباه إلى ما جاء في تأويل الأحلام عند العرب المسلمين قديماً من دلالات تكشف قيمة الرمز الذي توظفه الأسطورة، على اعتبار أن «الأساطير كلها والأحلام تشترك في شيء واحد: هو أنها كلها كُتبت بلغة واحدة؛ أي باللغة الرمزية»(1)، مع توسيع ذلك بالسعي إلى تبين هذه الدلالات باعتماد سياقات توظيف الرمز الخاصة في النص الذي ندرسه، أو العامة في كتب الأدب

بيروت، ط1، 1408هـ/ 1988م. الدميري، أبو البقاء كمال الدين محمد بن موسى (ي742هـ/، 808هـ)، حياة الحيوان الكبرى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1408هـ/ 1408م. القلقشندي، أحمد بن علي (ت821هـ/ 1418م)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تح. د. يوسف علي طويل، دار الفكر، دمشق، ط1، 1987. الأبشيهي، أبو الفتح شهاب الدين محمد بن أحمد (790-850هـ/ 1388-1446) المستطرف في كل فن مستظرف، تح. مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط2، 1986م. والقسم الثاني مثلته أعمال مالك شبل، ولاسيما: شبل، مالك، معجم الرموز الإسلاميّة، شعائر، تصوّف، حضارة، نقله إلى العربيّة أنطوان إ. الهاشم، دار الجيل، بيروت، ط1، 2000م، وموسوعة محمد عجينة، والموسوعة الإسلاميّة في طبعتها الثانية.

\* الصنف الثاني كان مجالاً لتوسيع نظرنا في هذه الرموز واكتشاف بعض دلالاتها والأطر التي تتحرّك فيها. وقد كان لنا في أعمال إلياد وجيلبير دوران وريكور من ناحية، ومعجم تريسيدير للرموز، ومعجم الرموز لجان شوفالييه، والموسوعة الكونيّة، والموسوعة البريطانية... من جهة أخرى خير دليل في دروب شديدة التشعّب والغرابة أحياناً. انظر خاصّة:

شابيرو (ماكس)، وهندريكس (رودا)، معجم الأساطير، (م.س)، ترجمة حنّا عبود، دار الكندي، 1989م.

Biedermann, Hans, Dictionary of Symbolism, translated by James Hulbert, Wordsworth Reference, 1996. Comte, Fernand, Dictionary of Mythology, Wordsworth Reference, 1994, Philibert, Myriam, Dictionnaire des mythologies, Maxi-Livres-Profrance, 1998. Tresidder, Jack, The Hutchinson Dictionary of Symbols, Helicon Publishing Ltd, London, 1997...

(1) فروم، إيريش، الحكايات والأساطير والأحلام، ترجمة صلاح حاتم، دار الحوار، سورية، ط1، 1990م، ص15. والطرائف التي يمكن أن تقوم مقام كتب تأويل الأحلام بالنسبة إلى اللاشعور المعرفي.

غير أنّ النظر في دلالة الرمز، دون تأطيره في المجال الذي يتحرك فيه ويستمدّ منه حيويته، لا يذهب بنا بعيداً في النفاذ إلى البنية العميقة للأسطورة الدينية ورموزها، وليس هذا المجال إلا المخيال، فبأيّ معنى نفهم كلمة المخيال؟

# 1-2- مفهوم المخيال:

تؤخذ عبارة المخيال من الجذر عينه الذي منه كلمة خيال. وعلى الرغم من أن صيغتها تجعلها آلة الخيال، فإنّ الأمر أدقّ من ذلك وأشمل؛ ذلك أنّ عبارة الخيال تُردُّ في المعاجم العربية، مثلاً، إلى جملة من المعاني أهمّها معنى الظل والطيف، ومعنى الغيم غير الممطر، وهو ما يفيد الشيء غير ذي حمل كالكلام غير ذي معنى، أو ما شابهه، ومعنى الاشتباه؛ فكلّ ما اشتبه عليك فهو مَخِيل، وتخيل علينا أدخل علينا التهمة والشبهة. ويضيف ابن منظور: "وخيل إليه أنّه كذا، على ما لم يُسمّ فاعله: من التخييل والوهم" ألى والمعنى الأساسي يتجه إلى الآخر الشبيه من ناحية، والذي يحاكي شبيهه دون أن يكون في حقيقة محاكاته وفياً للأصل من ناحية أخرى، فالظل والطيف شبيهان بالأصل، ولكنهما ليسا هو، والخيال غيم كأنّه حامل غيث، ولكنه غير ذلك، كما أنّ اشتباه الأمر يعني أنّنا نكاد نفهم أو نرى أمراً ليس هو في حقيقته. وكلّ هذه الدلالات تحيل على الرؤية البصرية، وما قد يتولد عنها من خداع يستدعي التفرّس والتوسّم والتثبّت.

<sup>(1)</sup> ابن منظور، ج11، ص230 وما بعدها. انظر أيضاً: الفراهيدي، كتاب العين، ج4، ص305. الرازي، زين الدين محمد بن أبي بكر بن عبد القادر (ت بعد 666 هـ/ بعد 1268م)، مختار الصحاح، تح. يوسف الشيخ محمّد، المكتبة العصرية، الدار النموذجيّة، بيروت-صيدا، ط5، 1420هـ/ 1999م، ج1، ص99.

غير أنّ الوهم، بما هو تفريع عن الخيال، يحيل المعنى إلى الرؤية القلبية بما تفيده من معنى الإدراك، أو عدم الإدراك، بحاسة هي غير الحواس المعلومة، ولعلّ هذه الإحالة إلى نوع من الإدراك الباطني تفتح للخيال مجال اعتباره قوة إدراك. يقول الزبيدي: «الخيال القوة المجرّدة كالصورة المتصوَّرة في المنام وفي المرآة وفي القلب، ثمّ استعمل في صورة كلّ أمر متصوّر، وفي كلّ دقيق يجري مجرى الخيال... والخيال قوة تحفظ ما يدركه الحسّ المشترك من صور المحسوسات بعد غيبوبة المادة، حيث يشاهدها الحسّ المشترك كلما التفت إليه، فهو خِزانة للحسّ المشترك، ومحلّه البطن الأول من الدماغ»(۱). ويُضاف إلى قول الزبيدي قول الغزالي قبله في إطار التدليل على وجود الله دون أن يكون خاضعاً للتمثّل الخيالي: «فإنّ الخيال قد أنس بالمبصرات، فلا يُتوهَّم الشيء إلا على وفق مرآه، ولا يستطيع أن يتوهّم ما لا يوافقه... التخيّل نوع إدراك على رتبة، ووراءه رتبة أخرى هي أتمّ منه في يوافقه... التخيّل نوع إدراك على رتبة، ووراءه رتبة أخرى هي أتمّ منه في الوضوح والكشف؛ بل هي كالتكميل له، فنسمي هذا الاستكمال بالإضافة إلى الخيال رؤية وإبصاراً»(2). والمتخيلة عند الفلاسفة المسلمين مصدر إلى الخيال رؤية وإبصاراً»(2).

<sup>(1)</sup> الزبيدي، أبو الفيض المرتضى محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني (1145-1145) 1205هـ/ 1732هـ/ 1732

<sup>(2)</sup> يقول الغزالي: "إن قال الخصم إن مثل هذا الموجود الذي ساق دليلكم إلى إثباته غير مفهوم، فيقال له ما الذي أردت بقولك غير مفهوم، فإن أردت به أنه غير متخيل ولا متصور ولا داخل في الوهم فقد صدقت، فإنه لا يدخل في الوهم والتصور والخيال إلا جسم له لون وقدر، فالمنفك عن اللون والقدر لا يتصوره الخيال، فإن الخيال قد أنس بالمبصرات فلا يتوهم الشيء إلا على وفق مرآه، ولا يستطيع أن يتوهم ما لا يوافقه. وإن أراد الخصم أنه ليس بمعقول؛ أي ليس بمعلوم بدليل العقل، فهو محاذ إذا قدمنا الدليل على ثبوته، ولا معنى للمعقول إلا ما اضطر العقل إلى الأذعان للتصديق به بموجب الدليل الذي لا يمكن مخالفته. وقد تحقق هذا، فإن قال الخصم فما لا يتصور في الخيال لا وجود له، فلنحكم بأن الخيال لا وجود له في نفسه، فإن الخيال نفسه لا يدخل في الخيال، والرؤية لا تدخل في الخيال،

الإبداع الشعري؛ إذ يحدثوننا عن التخيل من زاوية علاقة المبدع بإبداعه، وعن المحاكاة من زاوية علاقة العمل الأدبي بالواقع، وعن التخييل من زاوية علاقة العمل الأدبي بالواقع، وعن التخييل من زاوية علاقة العمل الفني بالمتلقي<sup>(1)</sup>. و«المتخيلة إحدى قوى النفس الحيوانية المدركة عند هؤلاء الفلاسفة، وقد حظيت -كقوة نفسانية - دون غيرها من القوى باهتمام علم النفس عندهم، فحددوا ترتيبها ومكانها بالنسبة للقوى [هكذا] النفسانية الأخرى بناء على الدور المعرفى الأخلاقى الذي تقوم به»<sup>(2)</sup>.

(2) عبد العزيز، ألفة محمد كمال، نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، ص15. وللقوّة المتخيّلة علاقة بالوحي وبما بقي منه بعد النبوّة ونعني به الرؤيا والأحلام واحتياجها إلى التأويل. جاء في هامش من هوامش كتاب الوافي للفيض الكاشاني: «وقال الحكيم السبزواري في المنظومة:

فما رآها النفس نوماً قبلت من ذلك العالم حيث اتصلت في قبة التخيّل جزئيّة في قبة التخيّل جزئيّة معاينا لأن طبعها بدا محاكيا بصور جزئيّة معاينا ففي الخيال انطبعت فانتقشت بنطاسيا بها فإذا شوهدت والنقش في بنطاسيا كما حصل من حسن ظاهر كذا مما دخل وإنما تحتاج الرؤيا إلى التعبير والتأويل؛ لأن المعنى الملقى من عالم المجردات إلى القوة المتخيلة الإنسانية ينقلب إلى صورة جسمانية نظير تجسم الأعمال في الآخرة، =

<sup>=</sup> وكذلك العلم والقدرة، وكذلك الصوت والرائحة، ولو كلف الوهم أن يتحقق ذاتاً للصوت لقدر له لوناً ومقداراً وتصوره كذلك. وهكذا جميع أحوال النفس، من الخجل والوجل والفسق والغضب والفرح والحزن والعجب». الغزالي، حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد (450-505هـ/ 1058–1111م)، الاقتصاد في الاعتقاد، وضع حواشيه عبد الله محمد الخليلي، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ 2004م، ص37.

<sup>(1)</sup> عبد العزيز، ألفة محمد كمال، نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985م، ص15. يقول التهانوي: «ويعرف [التخيّل] أيضاً بحركة النفس في المحسوسات بواسطة المتصرفة، ويجيء في لفظ الفكر. والتخيل عند الشعراء هو أن يتخيل الشاعر شيئاً في ذهنه بسبب ارتباط بعض أوصاف ذلك الشيء، ويقال لهذا الأمر تصوّراً». التهانوي، ج1، ص999-

ليس الخيال في الثقافة العربيّة الإسلاميّة قوّة «كاذبة» أو تنتج العلم «الباطل» غير الحقيقي، وإنّما هو قوّة قلبيّة لها مجالها الخاصّ في إنتاج المعنى. أما المخيال في الثقافة الغربية فمفهوم ينحدر من الكلمة اللاتينية (imaginarius)، وهي تعني الشيء المغلوط الخيالي. ولقد رافق هذا المعنى تاريخ الثقافة الغربية (1) بداية من أفلاطون وتصوّره للخيال والصورة (2)،

وهذه الصورة الجسمانية تناسب المعنى الملقى بوجه وتغيره إليها القوة المتخيلة، فإن ذلك شأن تلك القوة، ويشاهد بنطاسيا؛ أي الحسّ المشترك تلك الصورة الحاصلة في القوة المتخيلة من داخل، والتأويل عبارة عن كشف المناسبة بين الصورة الجسمانية المشاهدة والمعنى الملقى إلى الذهن من الملأ الأعلى، واستنباط ذلك المعنى من هذه الصورة. وعلم التأويل على الكمال من علوم الأنبياء لا من علوم البشر، وإن حصلوا شيئاً ناقصاً بالتجربة من غير أن يدركوا وجه مناسبته؛ إذ ليس لغير الأنبياء علم بالملأ الأعلى ومناسبات ما بين العوالم، مثلاً عرفوا بالتجربة أن سقوط السن علامة موت بعض الأقارب غالباً، ولا يدركون علة تمثل ذلك المعنى في هذه الصورة مثلاً دون صورة أخرى». الفيض الكاشاني، الوافي، ج26، في هذه الصورة مثلاً دون صورة أخرى». الفيض الكاشاني، الوافي، ج8، ما حاء عند ابن سينا، أبو علي الحسين بن عبد الله الشيخ الرئيس (848هـ/ 1036م)، الإشارات والتنبيهات، شرح نصير الدين الطوسي، وشرح الشرح لأبي جعفر قطب الدين الرازي، مطبعة القدس، قم، ط1، الطوسي، وشرح الشرح لأبي جعفر قطب الدين الرازي، مطبعة القدس، قم، ط1، 1383

<sup>(1)</sup> دوران، الأنثروبولوجيا رموزها، أساطيرها، أنساقها، ص11 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الصورة عند أفلاطون محاكاة لنموذج متعالى؛ لذلك لا يمكن لها إلا أن تعيد إنتاج الظاهر الموجود هناك خارجها. فالمحاكاة، التي تحدد الصورة في كينونتها، والتي تجعلها متبدية، هي التي تحدها وتحد منها وتطردها من حقل الإبداع والابتكار والخلق. تنتمي الصورة إلى الظاهر؛ أي إلى النسخة لا إلى الحقيقة، وإلى عالم الحدوث لا إلى عالم الأيدوس. ولكن الصورة صورة لموجود فهي من هذه الناحية شيء ثان مشابه؛ إنها مضاعفة للشيء الأوّل وتوءمه، إنها هو وليست هو في الوقت نفسه. ومن هنا تنحاز الصورة كلية إلى عالم المظاهر. وعلى الرغم من أنّ الصورة تنتمي إلى عالم المرايا والظلام والأوهام، فإنّ لها في هذا العالم وضعاً مميزاً؛ لأنها صورة لصور الواقع والعالم الذي نعيش فيه، إنّ هذا العالم كلّه محاكاة لعالم =

وصولاً إلى برغسون (Bergson) وسارتر (Sartre). ولقد تعمّق النظر في هذا المجال «اللاعقلاني» بعد انكشاف البعد الخفي في الإنسان من خلال التحليل النفسي الفرويدي، أو إعادة النظر في منزلة الأساطير والأديان عموماً من خلال أعمال مرسيا إلياد (M. Eliade)، وفريزر (Frazer)، وكامبل (Campbell)...

لقد فتح اللاشعور باب احتكام العقلي إلى اللاعقلي والزمني التاريخي إلى ما يتعالى على الزمني التاريخي، فأخذ مفهوم المخيال بعداً أكثر ثراء وخطورة في فهم الإنسان؛ لأن الصورة لغة اللاشعور الأولى التي تأخذ وضع الرمز باعتبارها دليلاً معلناً يُرْجَعُ إلى مدلول غائم (2). وكشفت إعادة النظر في المقدس أهمية الرسالة التي تحملها الأساطير والرموز، ما جعل الاهتمام بالخيال يمتد إلى مناطق أخرى من النشاط الإنساني غير منطقة الإبداع الفني شعراً كان أو نثراً كما بدا ذلك عند أفلاطون (3)، أو عند أرسطو من خلال

<sup>=</sup> الأيدوس، والصورة، المرئية أو المسموعة، محاكاة لهذه المحاكاة. ومن هنا يميز أفلاطون بين الصناعة والصورة، فالنجار يصنع السرير، وإن كان يجهل أنموذجه الأول، أمّا الرسام فيرسم السرير ويحاكي بذلك النجار، ولكنّه لا يرقى إلى قدرته على الصناعة، أو «الخلق». انظر: التريكي، فتحي، أفلاطون والديالكتيكيّة، الدار التونسيّة للنشر، 1985م، ص55 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> دوران، الأنثروبولوجيا رموزها، أساطيرها، أنساقها، ص11-12.

Kaufman, Pierre, «imaginaire et imagination», E.U., Paris, 1992, Corpus 11, (2) p.940. Durand, Gilbert, L'imaginaire Essai sur les sciences et la philosophie de l'image, Hatier, Paris, 1994, p. 23.

<sup>(3)</sup> يقول فكتور كوزان (Victor Cousin)، معلقاً على توظيف الأسطورة في محاورة جورجياس لأفلاطون: "عندما يحدّثوننا، مثلاً، عن زنى الآلهة وعن سبيهم وجراحاتهم، وعن تمزيق أورانوس... إلخ... فلا ينبغي علينا أن نتوقف عند هذه الأمور الظاهرة؛ بل لا بدّ من الولوج إلى الحقيقة التي تتضمّنها. تتعلّق الأساطير أيضاً بأرواحنا. لقد عشنا بحسب الخيال عندما كنّا صغاراً، والخيال يعتني بالأشكال. إن ما يراد من الأساطير هو إرضاء هذه الملكة. في حين أن الأسطورة ليست إلا تمثيلاً للحقيقة. فإذا كانت الأسطورة عن الحقيقة، والروح صورة ع

مفهوم الفانتازيا<sup>(1)</sup>، أو عند الرومانطيقيين في القرن السابع عشر<sup>(2)</sup>. وبين مفهوم اللاشعور الذي يقيم المقاربة الداخلية للمخيال ومفهوم العود الأبدي الذي يقيم المقاربة الخارجية، يقف دوران ويبحث عن المسار الأنثروبولوجي الذي هو نتاج متطلبات عضوية ونفسية ضمن محيط اجتماعي.

هكذا يقوم الاهتمام بالمخيال على إعادة النظر في الموقف القديم من العلاقة بين العقل والخيال، فتلغى القطيعة الموهومة بين العقلاني والمخيال؛ لأنّ العقلانيّة شأنها شأن بقية الظواهر ليست إلا بنية لاحقة على مجال الصورة والرموز<sup>(3)</sup>، ما يعني أنّ بين العقلانية والمخيال تنوّعاً لا تفاضلاً في

= عمّا فوقها بحسب ترتيب الكائنات، فإنه يحقّ للروح أن تميل إلى الأساطير، إنها الصورة تستدعى الصورة».

Platon, Œuvres de Platon, traduites par Victor Cousin, Paris, s.d, p. 440. غير أنّ موقف أفلاطون الرافض للخيال معلوم انظر في هذا:

Annas, Julia, Plato a very short introduction, Oxford University Press, N.Y., 2003, p. 39. Platon, Ion, introduction et notes par Monique Canto, GF Flammarion, Paris, 1989, p. 16, p. 40, p. 45, p. 48...

Charles, David, «Aristotle and modern realism» in Aristotle and moral realism, (1) edited by Robert Heinantan, Westview Press, Boulder, San Francisco, 1995, p. 151.

انظر عن الخيال ووظيفته عند أرسطو:

Ferrarin, Alfredo, Hegel and Aristotle, Cambridge University Press, 2004, p. 303 et suite.

(2) انظر مثلاً موقف دیکارت:

Gaukroger, Stephen, «Descartes Methodology», in The Renaissance and the 17<sup>th</sup> Century Rationalism, série Routledge History of Philosophy Vol. IV, Taylor & Francis Group, 1993, pp. 166-167.

انظر أيضاً تطوّر كلام فولتير عن الخيال من علاقته بالذاكرة إلى اعتباره من قوى النفس التي وهبت للإنسان، ولا يمكن تعليل عملها ثم علاقة هذه الملكة بالتفلسف والعقل عموماً...

Voltaire, Dictionnaire philosophique, p. 1357 et suite

(3) يعيد علينا كوفمان قول همان: «لا تتكلم الأحاسيس والرغبات إلا لغة الصور، ولا تسمع إلا الصور. كل ثروة المعرفة الإنسانية... تتمثل في الصور. لقد كان العصر =

مدى الاقتراب من الحقيقة، وهو ما يمكّن من دراسة المخيال، من خلال الصور والتصوّرات والرموز والأساطير، دراسة تبحث في النظام الذي يجمع بينها والعلاقات التي تنظّمه، وليست هذه البنية وهذا النظام إلا ما سمّاه دوران «نظام المخيال»؛ فالمخيال ليس هو الخيال الذي هو الملكة التي تنتج الصور، ولكنّه النظام الذي ينتظم هذه الصور والرموز؛ إنّه -إن جاز أن نقيم التناظر- اللاشعور الاجتماعي أو الثقافي بالنسبة إلى الصور، مثلما كان اللاشعور النفسي نظاماً، في المعنى العام للكلمة، للأحلام أو الأخطاء غير المقصودة...، وإذا كان الحلم تجلّياً للاشعور النفسي فإن الرموز والأساطير... تجلّ للمخيال، وإذا كان اللاشعور يرتدّ في تكوّنه إلى الفرد أو الجماعة...، فإنّ المخيال يرتدّ إلى السياق الاجتماعي، بالنسبة إلى كاستورياديس «إن المخيال المركزي لكلّ ثقافة يوجد في مستوى رموزها الوّليّة، وإن بشكل مطلق وعام»(1).

هذا التحديد يحيلنا على الجانب اللادلالي الذي ذكره ريكور في معرض تحديده معنى الرمز، ويتحدّد هذا الجانب عند دوران بمعنى فضائي للرمز، وليس بمعنى زمني، فلغة المخيال وهي الرموز لا تتبع اتجاها خطياً، ولا تسير في بعد واحد، ولا تخضع لحتمية سببية، بعكس الدليل اللساني، إنّ الخيال «طاقة حركية "تشوه" الصور البراغماتية التي يقدمها الإدراك»(2).

هكذا نرى أنّ المخيال «بنية إناسيّة فاعلة في كلّ الأفراد والجماعات،

البدائي الذهبي للإنسانية هو الذي تكلمت فيه لغتها الأم التي هي الشعر، والتي كانت سابقة على القصة، مثلما أن البستنة كانت سابقة للفلاحة، والرسم سابقاً للكتابة، والغناء سابقاً للفصاحة، والاستعارات سابقة للتفكير، والمبادلات سابقة للتجارة». انظر:

Kaufman, Pierre, «imaginaire et imagination», E.U., Paris, 1992, Corpus 11, p. 942.

<sup>(1)</sup> دوران، الخيال الرمزي، ص130.

<sup>(2)</sup> دوران، الأنثروبولوجيا...، ص14.

وهو فضاء عقلي مشحون بالصور والأخيلة والأفكار والقيم التي حافظت عليها الذاكرة. لذا فهو يرتبط بالطبيعة الشعرية للغة من مجاز ورمز وأسطورة، وبالجانب النفسي للإنسان: فما لا يستطيع إشباعه في نفسه أو عقله يتخيله لأنّه يتجاوز قواه الخلاقة... فالمخيال [الإسلامي] مركّب من الصور والمجازات والتشابيه والحِكم والأمثال والأساطير والرموز؛ أي من اللغة الدينية التي تتميّز بالعمق والخصوبة، ولا تعرف الجمود أو التكلّس، إضافة إلى أنّها لغة تتجاوز الإبلاغ العاديّ إلى الفعل أو الممارسة، وذلك عبر آليّة التلاوة والتكرار الطقوسي-التعبّدي، وقد أنتجت تلك اللغة الدينيّة... مخيالاً إسلاميّاً يتركّب من «مجمل العقائد المفروضة والمطلوب إدراكها وتأمّلها بل عيشها وكأنّها حقيقة» (1).

#### 2- البرامج السرديّة لحكاية آدم:

تقوم قصة آدم عند أهل السنة في شكلها العام، على بنية داخلية تخضع لتحوّل بين البداية والنهاية من وضعيّة سكون تظهر في كمون آدم في الطين إلى وضعيّة حركة لا تستقرّ هي حركة آدم، وقد عمر الأرض بناء وأبناء. ويعبّر عن هذا التحوّل برنامج سردي رئيس (ب.س.ر) يحتوي بدوره على برنامجين سرديين كبيرين (ب.س.ك) عنه يتولّدان، وبالعودة إلى علاقات عوامله يتحدّد مسارهما. ويقوم هذا (ب.س.ر) على جعل آدم خليفة في الأرض، ما يعني تحويله من غيب إلى شاهد، ومن كائن لم يوجد بعد إلى كائن على رأس الكون الذي دخله حديثاً. ويمكن ضبط هذا (ب.س.ر) في التمثيل الشكلي الآتي:

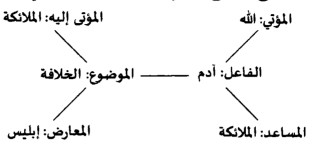
آدم (منفصل)  $\vee$  (عن) خلافة  $\rightarrow$  آدم (متصل)  $\wedge$  (ب) خلافة (2)

<sup>(1)</sup> غبّارة، (م.س)، ص134. انظر أيضاً:

Chebel, Malek, L'imaginaire arabo-musulman, PUF, 2002, p. 20.

<sup>(2)</sup> حدد الأستاذ القاسمي (ب.س.ر) لحكاية آدم كما وردت في القرآن باعتبار علاقة الفاعل آدم بموضوع الخلود، وهي علاقة سنجد مكانها لا في (ب.س.ر)؛ بل في برنامج سردي آخر يقع ضمنه. انظر: . Laroussi, Gasmi, p. 28.

ولهذا البرنامج أنموذج عاملي يمكن تحديده كما يأتي:



ويقوم هذا (ب.س.ر) على تحويل اتصاليّ (transformation conjonctive) متعدِّ من وضعية انفصال ذات، هي آدم، عن موضوع ذي قيمة هو السلطان إلى وضعية اتصال به. ويمثّل الله المؤتي أو المانح (destinateur)، ويمثّل الله المؤتي أو المانح (destinateur)، ويمثّل الله المؤتى إليه (destinataire)، لأن خلق آدم وجعله خليفة ممّا يحدث تغيّراً في وضع الملائكة في شبكة علاقاتهم بالموجودات في السماء، فهم الخلفاء في الأرض<sup>(1)</sup>، وإنما جاء آدم ليحتلّ مكانهم، ولذلك كان إخبارهم بخلقه واستخلافه إحداثاً لاضطراب في وضع كان قد بدأ يستقرّ بعد اضطرابات وحروب أحدثها الجنّ والشياطين في الأرض، ولذلك لم تكن استجابة الملائكة لأمر طاعة الخليفة الجديد إلا على مراحل. إن دور الملائكة العاملي يبدأ بالاعتراض، ولكنه سرعان ما يتحوّل إلى القبول والمساعدة التي تظهر في يبدأ بالاعتراض، ولكنه سرعان ما يتحوّل إلى القبول والمساعدة التي تظهر في شبكة العلاقات بين العوامل في هذا (ب.س.ر) فقلقٌ مضطرب سرعان ما يتحوّل، في مقابل الدور العاملي الذي للملائكة، من صفّ المساعدة إلى السماء، وتكمن المعارضة في رفضه السجود له، ووجه التقابل بين الموقفين تَمَسُّكُهُ وتكمن المعارضة في رفضه السجود له، ووجه التقابل بين الموقفين تَمَسُّكُهُ

<sup>(1)</sup> الهمذاني، الإكليل، (م.س)، ص23. انظر أيضاً: مقاتل، التفسير، ج1، ص40. الطبري، التفسير، ج1، ص207. البغوي، معالم التنزيل في التفسير، ج1، ص60.

بتنفيذ أمر الله في جمع الطين، على الرغم من قسم الأرض عليه ألّا يفعل في الموقف الأوّل، وعصيانه أمر الله بالسجود لآدم في الموقف الثاني. غير أن الموقفين يجمعهما تمرّد النار على الأرض، في البداية، برفض تضرعها، وعلى سليل الأرض، بعد ذلك، برفض السجود له.

ويوسَمُ التحويل الاتصالي المتعدِّي، الذي يعبَّر عنه هذا (ب.س.ر)، بسمتين متقابلتين هما سمة الوصل (attribution) من المؤتي وهو الله إلى آدم، وسمة الانتزاع (expropriation) تربط المؤتي بإبليس خاصّة (أ. وهاتان السمتان المتقابلتان إذ تتجهان إلى ذاتين مختلفتين تقيمان داخل (ب.س.ر) خطّي قوّة ينطلقان من المؤتي فيتحوّل، لتحقيقهما، إلى ذات فاعلة محوّلة. ويمكن بيان هذين الخطين ضمن الشكل الآتى:

الخطّ الأوّل: ت (الله) [آدم  $\vee$  خلافة  $\rightarrow$  آدم  $\wedge$  خلافة] الخطّ الثاني: ت (الله) [إبليس  $\wedge$  خلافة  $\rightarrow$  إبليس  $\vee$  خلافة] ويمكن كتابة هذين الخطّين في شكل تجريدي جامع:

ت (الله) [آدم  $\vee$  خلافة  $\wedge$  إبليس  $\rightarrow$  آدم خلافة  $\vee$  إبليس]

فالله ذات فاعلة تقوم بعملية تحويل (ت) علاقة آدم من حال انفصال (٧) عن السلطان (الخلافة) إلى حال اتصال (٨) بها، وهي الذات عينها الفاعلة التي تنتزع من إبليس هذا السلطان لتعطيه لآدم.

<sup>(1)</sup> انظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج1، ص26. ويذكر القرطبي أن إبليس كان يحمل مفاتيح الجنّة ثمّ انتزعت منه بعد المعصية. انظر: القرطبي، التفسير، ج1، ص308. منظر أيضاً: الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص458 وص 503. التاريخ، ج1، ص55 وص 58. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص176. ابن كثير، التاريخ، ج1، ص55. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص112... انظر أيضاً الوصف الذي يقدّمه الدياربكري لإبليس وملكه في الأرض والسماء. الدياربكري، حسين بن محمّد بن الحسن (666هـ/ 1558م)، تاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس، دار صادر، بيروت-لبنان، (د.ت)، ج1، ص55.

وسيتوزّع الخطاب السَّرديّ بهذا على برنامجين سرديين متلازمين (corrélés)، يعتني الأوّل بادم ويعتني الثاني بإبليس، وهو ما يعني توتّر العلاقة بين طرفين هما الله وآدم من ناحية وإبليس من ناحية أخرى. وعلى الرغم من أن تلازم برنامجين سرديين يعني نظريّاً ظهور أحدهما على سطح الخطاب السردي، وبقاء الثاني ضمن المضمر الذي نحدده عكسياً من خلال ما يحققه البرنامج الظاهر، فإنّ ما نجده في الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة هو تردّد السرد بين البرنامجين، وهو ما يشي بتعمّد أصحاب القصّ إظهار التلازم بين البرنامجين داخل خطاب سرديّ واحد، وهذا القصد جزء من خطّة سرديّة تقوم على بيان التناقض بين خطّ قوّة الفاعل (آدم) في علاقته بموضوعه (الخلافة)، وخطّ قوّة نقيضه (إبليس) في صراع واضح بينهما.

أمّا البرنامج السردي الخاص بإبليس فيقوم إجمالاً على انتزاع اللهِ سلطانَ الأرضِ والسماءِ الدنيا منه وهبتِهِ لآدم. ولذلك إنّ إبليس واقع تحت اختبارين: أوّلُهما: هيّأه المؤتي، وثانيهما: هيّأه إبليس نفسه. ويشمل الاختبار الذي هيّأه المؤتي إبليسَ والملائكة عموماً (1)، ويمرّ بالمراحل الثلاث التي يمرّ بها تقريباً كلّ برنامج سرديّ (2)؛ ففي المرحلة الأولى، وهي الاختبار الترشيحي،

<sup>(1)</sup> تكثر الروايات حول الملائكة المعنيين بالسجود لآدم. الثعلبي، عرائس المجالس، ص25. السمعاني، أبو المظفّر منصور بن محمد بن عبد الجبّار (426-488هـ/ 1035-1036م)، تفسير السمعاني، تح. ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض-السعوديّة، ط1، 1418هـ/ 1997م، ج1، ص67. البغوي، تفسير البغوي، ج1، ص63. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص177 وما بعدها. القرطبي، ج1، ص294 وما بعدها، وج 10، ص23. ابن كثير، تفسير ابن كثير، ح.1، ص76. ونجد عند الشبلي نقاش علاقة إبليس بالملائكة. الشبلي، آكام المرجان، ص149 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> انظر في البرنامج السردي: شاكر (جميل)، والمرزوقي (سمير)، مدخل إلى نظرية القصّة تحليلاً وتطبيقاً، الدار التونسيّة للنشر، تونس، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، سلسلة علامات، (د.ت)، ص71 وما بعدها. العجيمي، محمد الناصر، في الخطاب السردي: نظريّة غريماس، الدار العربيّة للكتاب، (د.ت)، ص53-54.

يُمَحَّصُ فيها الملائكة للطاعة، وذلك عبر إفناء المعارضين (1)، أو عبر طلب جمع طينة آدم أو عبر الحوار الذي أعلن فيه الملائكة طاعتهم لله، وأضمر فيه إبليس العصيان، أمّا الاختبار الرئيس فقد نجح فيه الملائكة عبر السجود لآدم، فكان الاختبار التمجيدي مكافأتهم بالبقاء في السماء وخدمة الله في آدم.

أمّا الاختبار الثاني، الذي هيّاه إبليس لنفسه، فيكتسب صاحبه من خلال الاختبار الترشيحي القدرة على عصيان أمر الله وعلى تحقيق التميّز عن أهل الطاعة من الملائكة، ويجمع الاختبار الرئيس بين إبليس والمؤتي في إطار من الرفض والتمرّد وبين إبليس وآدم في إطار من العصيان والتوعّد، وسينجح إبليس في هذا الاختبار الرئيس فتتحقّق معصيته لآدم وتمرّده عليه، ولذلك سيكافأ في الاختبار التمجيدي بالبقاء حيّاً في الأرض حتى اليوم الموعود، وبأن يكون متشبّها بالإله (2).

ويحتوي هذا (ب.س.ر) على برنامجين سرديين كبيرين يستقل كل واحد منهما بمرحلة من مراحل مسيرة آدم، ويعبّر باستقلاله ذاك عن صورة مخصوصة له، ويمثّل هذان البرنامجان تدرّجاً في مسيرة آدم من وضعيّة السكون الأولى إلى وضعيّة الحركة والاضطراب. ويفضي كلّ برنامج سرديّ إلى الآخر ما يجعل الرابط بينهما رابطاً سبييًا.

Groupe, D'Entrevernes, Analyse sémiotique des textes, introduction Pratique-Théorie, Les Editions Toubkal, Maroc1987, p.17 et suite, p. 65 et suite...

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، (م.س)، ج1، ص60. انظر أيضاً: ابن كثير، تفسير ابن كثير، ج1، ص78. وانظر تعليقه على هذا الحديث في ج2، ص551. ولا بدّ من التذكير بأنّ مثل هذا الميثم لا نجد له صدى في المدوّنة الإماميّة لأن الملائكة معصومة من العصيان. أمّا الشيعة الإسماعيليّة فإن الأمر متعلّق بالمنتمين إلى الدعوة وتنظيمها والعصيان غير منتظر منهم عموماً. ولهذا الميثم حضور في أساطير اليهود: جينزبرغ، ج1، ص67؛ ونرى إفناء المعارضين في الأسطورة اليونانيّة عندما قضى زيوس على التيتان.

<sup>(2)</sup> يقول الطبري: «إبليس على عرش له في لجّة خضراء يتمثّل بالعرش يوم كان على الماء ويحتجب يتمثل بحجب النور التي من دون الرحمن». الطبري، التاريخ، ج1، ص350.

ويتّخذ البرنامج السردي الكبير الأوّل مسار تحوّل آدم من اللاوجود إلى الوجود، ومن الكمون إلى الظهور:

آدم ∨ وجود آدم ∧ وجود،

ومحل هذا البرنامج السماء، وكل عوامله سابقة في وجودها على آدم، ويقوم هذا البرنامج على علاقة بين الوجود/اللاوجود في مستوى الخلق، وهو المجال الذي سيغيّر من علاقات العوامل بعضها ببعض بسبب دخول عامل جديد في ما بينها، وعلى علاقة بين السماء/الأرض في مستوى الفاعلية؛ إذ سيتحوّل الفعل من مجال كان حكراً على السماء وأهلها إلى مجالٍ سيصبحُ فيه حكراً على الأرض وسكانها، وعلى علاقة بين السابق/ اللاحق، وهو ما سيغيّر سلّم الأفضلية من سلّم قائم على السبق في الخلق الى سلّم قائم على أن أفضل الخلق آخرهم خلقاً (1).

والبرنامج السرديّ الكبير الثاني يتّخذُ مسار تحوُّل آدمَ من الوجود إلى «اللاوجود»، أو من الاتصال بالحياة إلى الانفصال عنها، ويمكن رسم هذا البرنامج في الشكل الآتي:

آدم ∨ الأرض ← آدم ∧ الأرض

وإذا آدم، الذي هبط من السماء، يعملُ على الرجوع إليها، فيتحوّل مسار السرد من البطل الضحيّة إلى البطل الفاعل، في مستوى الدور العاملي، مع

<sup>(1)</sup> انظر: ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم (ت 276هـ/ 889م)، الإمامة والسياسة، تح. خليل منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1997م، ج1، ص15. ابن كثير، تفسير ابن كثير، ج1، ص76. والملاحظ أنّ لكبر السنّ عموماً، ولمسألة البكورة خصوصاً، حضوراً في تحديد نوع العلاقات بين الأفراد في المجتمعات القديمة، ونرى ذلك في المجال الذي يهمّنا في تأسيس الشعب الإسرائيلي من خلال ما جاء عن حصول يعقوب على البركة و «الوصيّة» من أبيه عوضَ أخيه عيسو، أو حصول هابيل على ما اعتقد قابيل أنّه حقّه... انظر: جينزبرغ، ج1، ص65.

ما يرتبط بذلك من تصور لعلاقات السماء بالأرض، ولتغيّر وضع الخليفة من التكريم إلى «الإهانة»، وللتاريخ الإنساني في علاقته بالألوهة عموماً.

والعلاقة بين البرنامجين الكبيرين تكشف عن استراتيجيّة السرد التي تحدّدت منذ البداية في الهبوط أو الانحدار؛ أي الانتقال من الأعلى إلى الأسفل. إنّ السماء في علاقة هذين البرنامجين السرديين هي التي تحدّد، للوهلة الأولى، ما سيقع على الأرض، وهي التي تصرفه بعيداً عنها في الوجهة التي تريدها، ولكنّه صرف لم يكن ليجعل الأرض مسلوبة الإرادة والعزم على الفعل.

وسنسعى إلى تحليل حكاية آدم بحسب هذين البرنامجين السرديّين الكبيرين، ونحدّدها بالنظر إلى المكان الذي يميّز كلّ برنامج، ونعني بهما السّماء بالنسبة إلى البرنامج الأوّل، والأرض بالنسبة إلى البرنامج الثاني. وسنعمل على تحليل شخصيّة آدم وبيان علاقاتها ودلالات رموزها التي تتحرّك في حكايته.



#### الفصل الأوّل

## آدم في السماء

يمر وجود آدم في السماء بمرحلتين تتحدّدان ببرنامجين سرديّيْن جزئيّيْنِ أُوّلهما يتَّخذ الشكل التجريدي الآتي:

آدم ∨ خلق آدم ∧ خلق

ويتخذ الثاني شكلاً تجريديّاً مغايراً:

آدم ∨ الجنّة آدم ∧ الجنّة

واختلاف الموضوع في البرنامجين لا يقوم على التغاير في النّوع؛ بل في الوظيفة التي يقوم بها كلّ واحد منهما؛ ففي حين تتعلّق وظيفة الخلق بما يحدثه من اضطراب في شبكة علاقات العوامل التي هي الله والملائكة وإبليس، فإنّ للجنّة وظيفة التمهيد لإخراج قرار المؤتي وإرادته من حيّز الكمون إلى الظهور، وهو ما لا يتمّ إلا بعد استقرار الدور العامليّ الخاص بكلّ عامل له علاقة ببرنامج خلق آدم وتنصيبه خليفة.

ويمكن ضبط (ب.س.ج. 1) في مستوى الخطاب القصصي (enoncés ou) عند حدود قيام آدم بعد نفخ الروح فيه، فقد استوى آدم في هذه المرحلة إنساناً كامل الجسد منتصباً، في حين وقع الملائكة له ساجدين. أمّا (ب.س.ج. 2)، فيبدأ مع أوّل خطوة يقوم بها آدم وينتهي عند هروبه من الله وهبوطه من الجنة.

#### 1- الخلق:

يمتد هذا البرنامج السرديّ الجزئيّ في مستوى الملفوظ السرديّ على مساحات تتطوّر من القِصَرِ إلى الطّول، فهي مع ابن منبّه شديدة الاقتضاب، ولكنّها تزداد طولاً مع الطبري في التاريخ، ومع الثعلبي والكسائي في القصص.

والنظر إلى مختلف التنويعات لهذا البرنامج يمكّننا من ضبطه بشكلٍ أدقّ في الشكل التجريدي الآتي:

الله  $\vee$  آدم  $\vee$  وجود  $\rightarrow$  الله  $\wedge$  آدم  $\wedge$  وجود

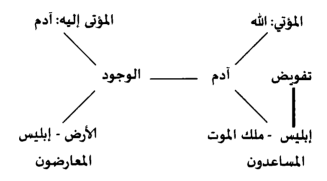
والعلاقة الأولى التي يضبطها هذا الشكل هي علاقة اتصال بين الله وآدم يصبح آدم بمقتضاها موضوعاً لله، ما يخرج آدم من أيّ علاقة مبدئيّة، في موضوع خلقه، ببقية عوامل البرنامج السردي، والعلاقة الثانية هي علاقة اتصال آدم بالوجود بعد أن كان منفصلاً عنه. والعلاقة الأولى تقدّم تصوّراً عن الله بعد خلق آدم عند القصّاص مغايراً له قبل خلق آدم. فخلقُ آدم؛ أي تحويل علاقة الله به من حال الكمون (علمه الباطن) إلى الظهور، تحويل في كيفيّة تحقيق إرادته وبيان علمه؛ إنّه إيجاد كائن جديد به تبدو رتبة سابقيه، وتتحدّد حدودهم ومنزلتهم، وهو ما يكشف بشكل واضح نوع علاقة المانح بهم (۱۱). ولقد كان خلقُ آدمَ إعادةَ تركيب للعلاقات، وتحويلاً في درجة فاعليّة ولمخلوقات، وحدركة الأكوان عبر المخلوقات، وحداً لحضورهم في فضاء فعل الخلق وحركة الأكوان عبر دفعهم إلى إعادة «الوعي» بإرادتهم وحدودها، وذلك بين طاعة الله في آدم وبين رفض هذه الطاعة والعصيان.

أمّا علاقة آدم بالوجود فعلاقة اكتساب لا دخل فيها لإرادته، ولذلك غلب على الخطاب السرديّ الاهتمام بالمؤتي (الله) والمؤتى إليه (الملائكة)

<sup>(1)</sup> يتوضّح هذا بشكل جليّ في الحكاية الإسماعيليّة عند الحديث عن اصطفاء آدم بعد خروجه من المغارة. ابن منصور اليمن، ص33. المعدّل، ص131. ابن الوليد الحسين بن على، ج77–28.

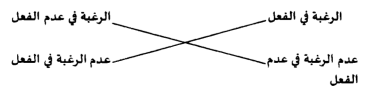
أكثر من اهتمامه بما يمثّل بؤرة السرد وهي آدم. ويمكن تحليل هذا البرنامج السرديّ الجزئيّ الأوّل من خلال النظر في عوامله والعلاقات التي بينها، ثمّ النظر في دلالات الطين والأرض في عمليّة خلق آدم.

يمكن أن نضبط الأنموذج العاملي لوجود آدم في هذا الشكل التجريدي:



وهذا الأنموذج العاملي هو الأنموذج الذي استقر في نصوص الثقافة العربيّة الإسلاميّة بعد التطوّر الذي رأينا مراحله في الباب السابق. ويمكّننا هذا الأنموذج العاملي من دراسة كفاءة كلّ عامل في علاقته بالفعل ومدى مصداقيته، بحسب مربع الكفاءة ومربع المصداقيّة، اللذين ضبطهما غريماس<sup>(1)</sup>؛ لنتبيّن منزلة آدم في هذا (ب.س.ج.1) المتعلّق بوجوده.

<sup>(1)</sup> يقوم مربع الكفاءة على النظر في مستويين يتعلّقان بعلاقة العامل بالفعل الذي يقوم عليه البرنامج السردي. والمستويان هما كيان الفعل (être du faire)، وفعل الكيان (faire de l'être). ويتضمّن كيان الفعل مربع الرغبة، ومربع الشعور بالواجب، في حين يتضمن فعل الكيان مربع القدرة، ومربع العلم. وكل مربع يتخذ الشكل الآتى:



أمّا مربع المصداقيّة (carré véridictoire) فيهتمّ بمدى صدق العلاقة بين العامل والفعل الذي يقوم عليه البرنامج السردي، ويتحدد مربع المصداقيّة كما يأتي:

تتحدّد علاقة المؤتي بالفعل في مستوى كيان الفعل بالرغبة فيه، وفي مستوى فعل الكيان بالقدرة على القيام به والعلم به. أمّا الشعور بوجوب الفعل، وهو المكيّف الثاني من مكيفات كيان الفعل، فإنّه غير واضح في نصوص أهل السنة، وإنما يكشف عنه السياق عندما يأتي الحديث عن وجود آدم وخلقه بعد الانتصار على الجنّ المفسدين في الأرض بفضل جيشٍ من الملائكة يقودهم إبليس. وتبدو علاقة المؤتي بفعله قائمةً على الجمع بين الظاهر والباطن ما يحقّق علاقة صدق في التوجّه إلى الفعل.

أمّا المساعد (إبليس أو ملك الموت) فتقوم علاقته بالفعل على الطاعة؛ إذ إنّ ضلعيْ مربّع الكفاءة اللذين يمثّلهما كيان الفعل، وهما الرغبة والوجوب، يبدوان سلبيين X لأن المساعد لا يجد الرغبة في عدم الفعل، ولا يرى وجوب عدم الفعل، فهو في هذا المستوى لا تربطه بالفعل علاقة إراديّة، وذلك على الرغم من تمتّعه في مستوى كيان الفعل بالقدرة عليه، وبالعلم -وإن كان جزئيّاً- بكيفيّة تحقيقه. إنّ المساعد في هذا الإطار أنموذج للطاعة التي تجعل إرادة صاحبها جزءاً من إرادة سيّده. ومن هنا كانت العلاقة بين المؤتي والمساعد علاقة تفويض يقوم من خلاله المساعد بكلّ ما كان يجب أن يقوم به المؤتي. أمّا في مستوى علاقة المساعد بفعله فإنّها تقوم، شأن المؤتى، على الصدق في القيام به ظاهراً وباطناً.



انظر في هذا: العجيمي، محمد الناصر، في الخطاب السردي، نظريّة غريماس، الدار العربيّة للكتاب، (د.ت)، ص59-60، وص68-69.

Groupe, D'Entrevernes, Analyse sémiotique des textes, introduction Pratique-Théorie, Les Editions Toubkal, Maroc1987, p. 37, p. 43. والمعارض لفعل إيجاد آدم معارضان تختلف درجة معارضتهما؛ فأوّلهما الأرض التي لم تكن معارضتها معارضة حقيقيّة؛ لأنّها لا تعارض؛ بل تضع شروطاً للفعل تخصّ مصير ما سينبثق عنه كأن لا تكون للنار فيه نصيب، أو ألّا يؤدّي أخذ شيء منها إلى النقص منها أو إلى أن يشينها ألى الأرض تعوّل جزء منها إلى شيء آخر غير ما أُخِذَ منها، فمعارضتها ليست تعارضة للخلق، فذلك يتناقض مع رمزيّتها، كما سنرى، ولكنّها معارضة لما سيؤول إليه فعل الخلق في حدّ ذاته من عدم نهائيّ لا انبعاث بعده، أو من نقص من كمالها لا يمكن جبره، أو من تغيير في بهائها قد يؤدّي إلى تعطيل قدراتها على الفعل.

ولعل رفض الأرض ومعارضتها طلب رؤساء الملائكة، ووقوفها ضد أمر الخالق، كان يمكن أن يدخلها في صف مناصبة السماء العداء، شأن أساطير سامية ويونانية، غير أن وقوف النص العربي الإسلامي عن الوصول بهذه المعارضة إلى العقاب، أو إلى مجرد اللوم، وتقديم الكسائي هذه المعارضة على أنها بتحريض إبليس وبنصحه المخادع، هو الذي أخرج الأرض من دائرة معاداة السماء، ومن ثم من الرؤية المثنوية الصريحة للخلق، وذلك دون أن تفقد الأرض مميزاتها باعتبارها عنصراً خلاقاً.

أمّا إبليس فإنّه يتحوّل من مساعد إلى معارض بعد تصوير آدم، وينقله تحوّله هذا من الطاعة إلى العصيان، وهو ما سيؤثّر في علاقته بالفعل في مستوى كيان الفعل. لقد تحوّل إبليس من الإرادة السالبة، التي عليها المساعد بمقتضى الطاعة، إلى الإحساس بوجوب عدم الفعل، مع الرغبة في عدم الفعل، وهو ما يحقّق قيمة الرفض؛ رفض كيان الفعل الذي سيوجّه مستوى فعل الكيان من مسار تحقيق الفعل إلى مسار عدم تحقيقه، وذلك بتحريض

<sup>(1)</sup> الطبري، تهذيب تاريخ الطبري، ص26. الثعلبي، عرائس المجالس، ص22. الكسائي، ص108. أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1563. ونجد لرفض الأرض أن يؤخذ منها طينة آدم حضوراً في أساطير اليهود. انظر: جينزبرغ، ج1، ص68.

الأرض على رفض طلب المساعِدِ المفوَّضِ، وبتحريض الملائكة الضمني، بعد فشله مع الأرض، على عصيان هذا المخلوق الجديد، وبإسرار الرفض والعصيان في نفسه. يجمع مربع كفاءة إبليس إذاً بين الإرادة الموجبة برفضها في مستوى كيان الفعل، والإرادة الفاعلة على الرغم من عجزها عن تحقيق ما تريد في مستوى فعل الكيان، وبهذا تكون كفاءة إبليس على المنوال الآتى:

| مستوى كيان الفعل | الرغبة في عدم الفعل      |
|------------------|--------------------------|
|                  | وجوب عدم الفعل           |
| مستوى فعل الكيان | عدم القدرة على عدم الفعل |
|                  | عدم العلم بعدم الفعل     |

وبهذا الشكل تتحقّق علاقات إبليس ببقيّة العوامل فهي، في مستوى علاقته بالمؤتي، علاقة رفض وتمرّد مع العجز عن تحقيق غاية الرفض والتمرّد، وهي، في مستوى علاقته بالمساعد، علاقة تحاش وابتعاد ستنطوّر إلى علاقة تناقض وصراع تكون فيه الغلبة دائماً (ما عدا قصّة هاروت وماروت) للملائكة.

وليست علاقة إبليس بالفعل، من حيث مربع المصداقية، بأقل تعقيداً من علاقته ببقية العوامل، فعلاقته بالفعل متطوّرة مركّبة تجمع بين الكذب من ناحية، عبر إظهار قبول آدم مع عدم قبوله في الحقيقة، وبين إسرار عدم السجود ونيّة العصيان والعمل على إهلاك آدم، وهو ما يعني إلغاء الوجود، وعدم إظهار ذلك للملائكة من ناحية أخرى. فمصداقيّة إبليس تجمع بين قطبين متقابلين يحقّقان له فعلاً مادّيّاً وفعلاً نفسيّاً، يظهران في علاقته بآدم.

أمّا آدم فيتردد في مستوى الكفاءة بين إرادة معدومة وإرادة سالبة، ففي مستوى كيان الفعل لا تقدّم النصوص شيئاً؛ لأنّ آدمَ لم يُوجَد بَعدُ، أمّا ما يُنسَبُ إلى نور محمّد وآل البيت من عبادة وتعليم الملائكة، فإنّما هو فعل لا

ميزة لآدم فيه؛ لأنّ آدم لم يُوجد بعدُ؛ بل إنّ ابن الحاج في مدخله (1)، وقد جعل نور الرسول محمد سابقاً في الوجود لوجود آدم ذاته، لا ينسب إلى نور الرسول إحساساً بوجوب وجود آدم أو رغبة فيه. أمّا في مستوى فعل الكيان فإنّ إرادة آدم فيه سالبة؛ لأنّها موسومةٌ بعدم القدرة على عدم الفعل وبعدم العلم بعدم الفعل، فالكفاءة في هذا المستوى لا تؤهّل آدم للفعل. إن الوجود بالنسبة إلى آدم حالة خرج إليها عن حالة كان عليها. وعجز آدم عن التدخّل في فعل المؤتي يلحقه بعجز إبليس عن رفضه، فآدم، قبل أن تنفخ فيه الروح، في مستوى فعل الكيان، في عين الوضع الذي فيه إبليس.

إنّ كفاءة آدم، التي تنتهي به إلى العجز، لَتَسِمُ علاقته بالموضوع بِسِمَة غياب الإرادة؛ ذلك أن تحوّلُ آدمَ من اللاوجود إلى الوجود تحوّلٌ اتصاليٌّ لا يقوم على الاكتساب؛ بل على الوصل؛ لأنه اتصال بالوجود قائم بفضل فعل الذات المحوّلة التي هي المؤتي، وليس بفعل ذاتي يقوم به آدم. إن الوجود هبة الله لآدم.

فما هي علاقات آدم بإبليس وبالملائكة وبالله؟

## 1-1- آدم/ إبليس:

مرّ إبليس قبل خلق آدم بمراحل ثلاث هي خلقه وفعله واستقراره. فخلقه إخراجه من النار التي كان كامناً فيها، وفعله إغواء الجنّ الذين كانوا في الأرض، أو محاربة الجنّ العصاة، أو حكم سماء الدنيا، أو الصعود مع الملائكة إلى السماء، والترقّي في العبادة إلى أعلى مراتبها... إن إبليس عامل متطوّر داخل النصّ السردي، وهو الذي وصل في مرحلة أخيرة قبل الإعلان

<sup>(1)</sup> ابن الحاج، أبو عبد الله محمد بن محمد بن محمد العبدري الفاسي المالكي (737هـ)، المدخل، دار الفكر، 1401هـ/ 1981م، ج2، ص30 وما بعدها. العيدروسي، عبد القادر بن شيخ بن عبد الله (978هـ-1037هـ/ 1570م-1628م)، تاريخ النور السافر عن أخبار القرن العاشر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1405هـ الشيخ الصدوق، الخصال، ص483. معانى الأخبار، ص306.

عن خلق آدم إلى السكون والاستقرار في العبادة أو الطاعة حتى لقب برئيس الزاهدين.

غير أن برنامج خلق آدم أعاد الاضطراب إلى استقراره؛ إذ تقوم علاقة إبليس بمشروع خلق آدم على الرفض، وهو رفض قائم على شعور نفسي هو الحسد. ولئن كان الإعجاب بالذات ممّا نجده عند إبليس (وقد أصرّ عليه بعد هزيمة الجنّ العصاة على الأرض)، وعند الملائكة (وقد سارعت إلى التخلّي عنه)، فإن الحسد يميّز إبليس عن الجماعة التي ينتمي إليها باعتبار الولاء أو العنصر، أو باعتباره ملكاً والملائكة رعيّته. وهذا التميّز يدخل إبليس في «دور» جديدٍ يُخرجه من السكون إلى الحركة، وذلك تحت فاعليّة خلق آدم. ويمكن تجريد هذا التحوّل كما يأتى:

## تـ (خلق آدم) [إبليس $\wedge$ استقرار] $\rightarrow$ [إبليس $\vee$ استقرار]

وهذا الفعل (فعل التحويل) متعدّ من ناحية؛ لأنه أصاب إبليس ولم يصب آدم؛ إذ فعلُ الخلق باقٍ، وهو فعل انعكاسي من ناحية أخرى؛ لأنه إذ يصيب إبليس يوجد لآدم وخلقه معارضاً. إنّ خلق آدم لم يغيّر الطين إلى إنسان فحسب؛ بل حرّك النار الكامنة، وبعث ما كان حاكم السماء الدنيا يكبته، لقد أحيا الترابُ إبليس من غفوته. والخروج من الغفوة لا يظهر في مجرّد الشعور النفسي (الحسد، وإضمار العصيان، والخوف من هذا الكائن الغريب...)؛ بل يظهر في فعل إبليس تجاه صورة آدم، وقد تشكّلت قبل نفخ الروح فيها.

ويتمثّل فعل إبليس في مستويين: مستوى لمسِ جسدِ آدم الملقى في مفترق طرق في السماء أو على باب الجنة، أو على طريق هبوط الملائكة إلى الأرض وصعودهم إلى السماء، أو مستلقٍ في الجنّة...، وإبليس هو الوحيد الذي قام بذلك، ومستوى مسّ آدم وهو نتيجة للمس الجسد. وكان اللمس من خلال جسّه أو ضربه (1)، وقد أدّى ذلك إلى تصويت الجسد فبدا لإبليس

<sup>(1)</sup> يجعل للضرب في سياقات معيّنة معنى الوطء والجماع والإخصاب كضراب الفحل =

عندئذٍ أنَّ آدم ليس أصمَّ؛ بل هو أجوف، «منفرج» (1)، وهو ما مكّنه من أن يدخل من فمه ويخرج من دبره، أو أن يدخل من دبره ويخرج من فمه. وأن يدخل من دبره ويخرج من فمه. وأن يكون آدم أجوف منفرجاً يجعله، في مقابل إبليس الريح أو الهواء (2)، محل حركة إبليس وطيرانه فالهواء والنار في هذا الإطار في مواجهة مع الطين والماء، وهي مواجهة قديمة تعبّر عنها الأساطير عبر أنسنة العناصر وتشخيصها في قوى هي آلهة المياه وآلهة السماء، كما عند اليونان بين بوسيدون إله المياه أو البحر وهفستوس إله النار.

ويعبّر السرد عن المواجهة والصراع هنا تعبيراً رمزيّاً بفعل طواف إبليس بآدم، وفعل ضربه وفعل وُلوجِه، ففعل الطواف بالجسد الملقى طقس وعبادة وتطويب يحاصر من خلاله إبليس جسد آدم، ويهيمن عليه، وفعل الضرب

من الإبل أو الغنم. فقد جاء في لسان العرب: "وضَرَبَ الفحلُ الناقةَ يضْرِبُها ضِراباً: نكحها؛ قال سيبويه: ضَرَبها الفحُلُ ضِراباً كالنكاح، قال: والقياس ضَرْباً، ولا يقولونه كما لا يقولون: نَكْحاً، وهو القياس. وناقةٌ ضارِبٌ: ضَرَبها الفحلُ، على النّسب. وناقةٌ تَضْرابٌ: كضارِب؛ وقال اللحياني: هي التي ضُرِبَتْ، فلم يُدْرَ أَلاقِحٌ هي أم غير لاقح. وفي الحديث: أنه نَهى عن ضِرابِ الجَمَل، هو نَزْوُه على الأنثى، والمراد بالنهي: ما يؤخذ عليه من الأُجرة، لا عن نفس الضّراب، وتقديرُه: نَهى عن ثمن ضِرابِ الجمَل، كنهيه عن عَسِيبِ الفَحْل أي عن ثمنه. ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص546.

<sup>(1)</sup> ابن كثير، تفسير ابن كثير، ج1، ص76، والانفراج عندما يلتحق بالأرض يدلّ على معنى الأنثى في مقابل المحراث الذي يمثّل العضو الذكري، انظر في ذلك شبل، مالك، معجم الرموز الإسلاميّة، شعائر، تصوّف، حضارة، نقله إلى العربيّة أنطوان إ. الهاشم، دار الجيل للنشر والطباعة والتوزيع، بيروت، ط1، 2000م، مادة محراث، ص289، ومادة الحرث، ص91. انظر أيضاً:

Biedermann, p. 269; Tresidder, p. 16. Chevalier, et Gheerbrant, p. 212...

<sup>(2)</sup> ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص177؛ القرطبي، ج1، ص318؛ السيوطي، الدر المنثور، ج3، ص360؛ انظر أيضاً خبراً متواتراً عند الإماميّة عند الحديث عن علامات ظهور المهدي يربط إبليس بالهواء، وهو يدعو إلى الثأر لدم عثمان البحراني هاشم، تفسير البرهان، ج4، ص167.

والولوج يحققان جمعاً بين إبليس وآدم يصل إلى حدود الجماع من خلال اختراق فتحات الهيكل الطيني الذي لا يتحرّك. إنّ إبليس إذ يتخلّل آدم يفتتح مجال سيطرته، ولعلّ هذا كان السبب في رفض السجود له وإسرار العزم على معصيته إن سلّطه الله عليه. واجتماع اللمس والمسّ اجتماع للفعل الحسّي والفعل النفسي<sup>(1)</sup>، فبهما يُعيد إبليسَ إيجاد آدم أو يكمله<sup>(2)</sup>، في حدود ما يريده أن يكون عليه، مشاركاً بذلك المؤتي في تشكيله وتصويره، إن دخول الجسد تعميد لمسار لذة آدم وبنيه وتطويب لمسار ثمر الخطيئة. فالصورة التي تحققها العلاقة بين إبليس وآدم تقوم على ارتباط الجسد، الطين والماء، بنوازع إبليس وسلطانه وكان موطن سلطانه مداخل اللذة. ومن هنا تعليل ما سيأتيه آدم من شر وعصيان على الرغم من كونه صنيعة الله.

<sup>(1)</sup> إنّ فعل مسّ له دلالة معنويّة كمسّ من الجنّ، ومسّه الكبر والمرض، ومسّه العذاب، ومسّه بالسوط، ومسّ المرأة: جامعها، وماسها: أتاها. مسّ الشيء يمسّه بالفتح مساً فهم... وأمسه الشيء فمسه، والمسبس المس، والمماسة كناية عن المباضعة، وكذا التماس. قال الله تعالى: ﴿ مِن قَبِلِ أَن يَتَمَاّ الظّهِ. انظر: الجوهري، الصحاح، ج1، ص260. أمّا فعل لمس فله دلالة حسّية فلمسه يلمِسه ويلمُسه: مسه بيده، والجارية جامعها، ولمسنا السماء: عالجنا غيبها فرمنا استراقه، وامرأة لا تمنع يد لامس: تزني وتفجر. انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج6، ص209. وانظر: الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب (817هـ/ 1414م)، القاموس المحيط، ج1، ص739. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج5، ص118-119...

<sup>(2)</sup> خلق آدم من «المادّة الأرضيّة وهي الماء والتراب والريح التي أيبسته حتى صار صلصالاً»، وكان على الأسطورة الدينيّة الخاصّة بادّم أن تعطي للنار، ورمزها إبليس، حظّها في استكمال خلق آدم. سواء من خلال مشاركته في جمع طينته أم من خلال مباشرته، أو من خلال الإعلان عن مشاركة النار لطبيعة آدم، انظر ابن سعد، الطبقات، ج1، ص26. انظر أيضاً: ابن تيميّة، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحراني (661–728هـ/ 1263–1328م)، كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في التفسير، تح. عبد الرحمن محمد قاسم النجدي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، (د.ت)، ج1، ص267. انظر أيضاً المدوّنة الإماميّة: البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج1، ص192 وما بعدها. إخوان الصفا، ج1، ص300.

وقد اتخذت هذه العلاقة في المخيال الإسلامي صورة علاقة بين النار والطين من خلال احتجاج إبليس بأنه خير من آدم لأنه من نار وآدم من طين «والطين لا يسمو سمو النار» فهو «أشد منه يدا وأقوى منه قوة، وأفضل منه فضلا لفضل الجنس الذي منه خلق، وهو النار، من الذي خلق منه آدم وهو الطين» (1)؛ ولأن «النار تأكل الطين وتحرقه، فالنار خير منه» (2). ولكن بالنار: «الخفة والطيش والاضطراب والارتفاع علوا ، الذي في جوهرها من ذلك هو الذي حمل الخبيث... على الاستكبار عن السجود لآدم والاستخفاف بأمر ربه فأورثه العطب والهلاك، وكان معلوماً أن من جوهر الطين الرزانة والأناة والحلم والحياء والتثبت وذلك الذي في جوهره من ذلك كان الداعي لآدم والحام والحياء والتثبت وذلك الذي في جوهره من ذلك كان الداعي لآدم بعد السعادة التي سبقت له من ربه... إلى التوبة من خطيئته» (3).

ويقوم التقابل بين الطرفين لا على العنصر فحسب؛ بل على الوظيفة التي يؤدّيها كل طرف؛ فآدم من خلال الطين مرتبط بالأرض بالأسفل، ما يُلْحِقُ به جملة من القيم الإيجابيّة، في حين أنّ إبليس، من خلال النار، مرتبط بعدم الثبات والتعالي والتسامي، وهي قيم تنزع نحو السماء، وقد عُدَّت قيماً سلبيّة لا تؤدّي إلا إلى البوار والشقاء؛ لأن الإطار الذي جاءت فيه هو إطار تقابلها الصميم مع الأرض وآدم. إن التسامي والتعالي... لا يحققان رفعة وسموّاً إلا

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، ج8، ص130. انظر المحاورة التي تمّت بين الملائكة وإبليس بخصوص حادثة رفض السجود والطرد من الجنّة، والشبهات التي عرضها إبليس والتي شكّلت القضايا الأساسيّة لعلم الكلام الإسلامي. الشهرستاني، الملل والنحل، ج1، ص16 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج 21، ص 242، تح. العطار، ج 23، ص 221.مقاتل، التفسير، ج 3، ص 125. الكسائي، ص 112.

<sup>(3)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج12، ص327، تح. العطار، ج8، ص172. الثعلبي، التفسير، ج4، ص219. «والطين محل النبات والنمو والزيادة والإصلاح». ابن كثير، تفسير ابن كثير، ج2، ص204، وج 7، ص171. ابن كثير، التاريخ، ج1، ص72. الشبلي، آكام المرجان، ص153 وما بعدها. إخوان الصفا، ج3، ص190. المازندراني، شرح أصول الكافي، ج2، ص268.

من خلال علاقة تواصل واتصال بآدم، وعلاقة توافق بالأرض، فالأرض من هذه الناحية تندرج في جدول القيم الموجبة، والنار من الزاوية عينها دمار تندرج في جدول القيم السالبة.

غير أنّ للنار، من ناحية أخرى، في علاقتها بالطين، دلالاتٍ أخرى تتوضّح من خلال ما اعتبرناه جماعاً حاصلاً بين إبليس وآدم، فالنارُ مرتبطة بالباءة وقوّتها وبالجنس وطاقات الشهوة التي لا تحدّ، وهي في هذا الإطار قوّة «مظلمة» تتحرّك في الجسد من الفرج إلى شهوة البطن (1). وبهذا المعنى إنّ النار، من ناحية، معبر الخلق والإيجاد عبر الجنس وعبر البقاء على قيد الحياة، وهي، من ناحية ثانية، معبر التطهّر والصفاء، صفاء الذهب و «طهارة الماء» (2) في معنى أوّل، وتطهّر النفس والروح في معنى ثان. إنّ ارتباط النار بالعذاب والعقاب والدمار من ناحية، وبالمتعة والطهارة والصفاء من ناحية أخرى، هو الذي «بعث» الحياة في آدم.

هكذا نرى أن سيطرة إبليس على آدم، عبر المحاصرة والمساهمة في تحديد كيانه وولوجه و «تطهيره» (3)، تُحدِثُ علاقة

Durant, G., "Symbolisme du feu", dans E.U, Paris, 1984, Corpus 7, p. 918. (1)

<sup>(2)</sup> المسعدي محمود، السدّ، دار الجنوب للنشر، سلسلة عيون معاصرة، 1992م، الفصل الثاني، ص71.

<sup>(3)</sup> على الرغم من أنّ إبليس من مارج من نار، وعلى الرغم من أن كلّ النصوص تقريباً تقرّ بأنّه لمس آدم ودخله، فإن بعض النصوص تعطي الآية: ﴿مِن صَلْمَعَلِ كَالْفَخَارِ ﴾ [الرَّحمٰن: 14] معنى التراب الذي لم تمسسه النار على الرغم من أن الفخار لا يكون فخّاراً إلا «إذا طبخ بالنار». انظر: الطبري، التاريخ، ج1، ص64. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج22، ص24، تح. العطّار، ج27، ص163. ويرى ابن منظور أنّ الفرق بين الصلصال والفخار أن الفخار ما أصابته النار (ابن منظور، لسان العرب، ج11، ص382). الهائم المصري، شهاب الدين أحمد بن محمد (853-194هـ/ 1449-1509م)، النبيان في تفسير غريب القرآن، تح. فتحي أنور الدابولي، دار الصحابة للتراث بطنطا، القاهرة، ط1، 1992م، ج1، ص206.

تابع (آدم) بمتبوع (إبليس)، فإبليس حاكم سماء الدنيا مازال يسعى إلى إحكام سلطانه على الأرض التي منها طينة آدم. غير أنّ هذه العلاقة المفترضة المنتظرة تحدّد مصيرَها علاقة أخرى هي علاقة المؤتي بإبليس، وهي علاقة تقوم على الرفض والتمرّد ما أدخل إبليس في مرحلة جديدة غير منتظرة هي مرحلة إبلاسه وطرده من «الجنة». ولقد تمّ هذا الطرد في مشهد تحوّل فيه إبليس من عدوّ يسعى إلى السيطرة على آدم إلى عدوّ منهزم أمام جيوش الملائكة، إن إبليس يمرّ بالمصير عينه الذي كان قد مرّ به الجن والشياطين العصاة الذين ساهم في طردهم إلى البحار. هكذا ينتج عن خلق آدم تغيّر في مسار وجود إبليس وتغيّر في إرادته وتغيّر في شكله، ما يمهد لإحداث عالمين متقابلين؛ عالم الأعماق التي دفع إليها إبليس وعالم الأعالي موطن السماوي، وإرادتين متعارضتين إرادة يُنسب إليها الخير وأخرى يُنسب إليها الشرّ، وفعلين متناقضين هما فعل الملائكة وفعل إبليس.

ويمكن أن نجد صدى لهذا النزوع الثنائي لعالم الخلق في أساطير الخلق الثنائية التي تقيم خلق الكون بين فاعلين متقابلين هما «الخير» و«الشر» أو «الفوضى» و«النظام»، وهذه الأساطير تتحرّك بعمق في الثقافات الشرقية الهنديّة منها والإيرانيّة (1)، والتي نجد صداها كذلك في الأساطير الفرعونيّة والبابليّة واليونانيّة واليهوديّة والمسيحيّة (2). وقد يكون هذا النزوع الثنائي سعياً

Eliade, M., «Les Mythes de la création», dans E.U., Paris, 1984, Corpus 5, p. (1) 666.

<sup>(2)</sup> انظر أسطورة إيزيس وأوزيريس: أنتس، رودولف، «الأساطير في مصر القديمة»، ضمن: أساطير العالم القديم، ص54-56.

Hooke, p. 67 et suite.

والأسطورة البابليّة والصراع بين مردوخ وتعامة: كريمر، صمويل نوح، «أساطير سومر وأكاد»، ضمن: أساطير العالم القديم، ص84.

Hooke, p. 23 et suite.

وبين زيوس والتيتان: جيمسون، مايكل هـ، «أساطير اليونان القديمة»، ضمن: =

إلى تبرير الشرور التي تعمّ العالم، وإلى رسم طريق الخلاص منها عبر معرفة أصل الشر وأصل الخير. إنّ آدم يتهيّأ للدخول بين هذين العالمين والإرادتين والفعلين، وليكون موطن تقابلهما وتعارضهما وتناقضهما؛ إنه بهذا المعنى موطن حركة الوجود كما سنرى.

# 1-2- الملائكة / آدم:

تقوم الملائكة بدور المفوّض؛ لأنّ المؤتي لا يجمع طينة آدم؛ بل يوكل الأمر إلى الملائكة ". والمفوّض ملائكة من «رؤساء الملائكة»، وهم: جبريل وميكائيل وملك الموت، أو هم من حملة العرش. ويقوم التفويض على النزول من السماء إلى الأرض، والنزول انحدار وانتقال بين عالمين متقابلين سواء كان التقابل كونيّاً أم مخياليّاً. وممّا يدعونا إلى البحث عن دواعي نجاح ملك الموت أو إبليس في جمع طينة آدم نجاح جبريل في جمع طينة الرسول محمّد (2)، فلكلّ طينة جامعها. وإذ يربط الثعلبي بين جبريل والنور يكشف أن التحوّل من عمل المؤتي المباشر إلى التفويض، ثمّ حصر نجاح التفويض في إبليس وملك الموت، يقوم على دلالات إبليس وملك الموت في علاقتها بالأرض وعالمها الدلالي.

تحدّد نصوص أهل السنّة السماء والأرض في عالمين مختلفين، عنصر التمايز بينهما هو النور الذي هو عنصر السماء وأهلها، والظلام وهو ما يغلب على الأرض، ولم يكن المخيال السني ليحدث علاقة وتواصلاً بين هذين العالمين لو لم يوجد الجسر الجامع بينهما، ولذلك كان فشل جبريل

<sup>=</sup> أساطير العالم القديم، ص230 وما بعدها. أو بين راهاب، ملاك البحر، الذي تمرّد عند خلق العالم، وبين الله: جينزبرغ، ج1، ص37.

<sup>(1)</sup> نجد ميثماً يذكر أنّ المؤتي يجمع طينة آدم ويعجنها ويصوّرها دون إعانة الملائكة. انظر: ابن منبّه، كتاب التيجان، ص6. انظر: الطبري، تهذيب تاريخ الأمم والملوك، ص72. الآملي، حيدر، التفسير، ج1، ص420.

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص23.

وميكائيل في جمع طينة آدم ورفعها راجعاً إلى نورانيّتهما الخالصة. أمّا نجاح ملك الموت فراجعٌ إلى العلاقة الرمزية التي تجمع بين الأرض وعالم الموت والنهاية (1)، ونجاح إبليس راجعٌ إلى العلاقة الرمزية التي تقوم بين الظلام والشرّ والغواية. إنّ حياة آدم، حياة موطن حركة الوجود، لم تستقم إلا عبر صورة الموت أو صورة الشرّ، إنّ الموت هو الرابط بين الإنسان والوجود؛ فالحياة لم تتحقق إلا بعد أن عصى الموت الأرض وأطاع السماء، وهذا التحقّق وتلك الاستقامة يجعلان الحياة حاملة في بذورها الأولى تلك التي ما كان لها أن تكون لولاها، عناصر نقضها وفنائها، فالبقاء تنقضه «النهاية»، وصنع الله يحدّده فعل الشيطان، واسم الأديم الذي منه خلق آدم يُشتَقُ منه الأدمُ وهو الموت، وقد يكون هذا وعياً أسطوريّاً عميقاً للمسار المادّي والأخلاقي الذي تسير فيه الحياة البشريّة، مسار التناقض الذي به تتحقّق الوجود.

ولئن احتاج الجمع بين العالمين المتقابلين إلى جسر مثّله ملك الموت، أو إبليس، فإن الحاجة إلى ثلاث<sup>(2)</sup> محاولات للنجاح في جمع طينة آدم تستعيد معطى التعب والعناء والكدح، الذي يرتبط بكلّ فعل خلق، كما نرى ذلك في الأساطير القديمة، ففيها احتاج الخالق إلى الراحة في يوم السبت أو يوم الأحد (اليهود والمسيحيون)، أو إلى من يعينه على خلق الإنسان، فالإله أنكي يخاطب أمه التي طلبت منه أن يخلق مخلوقات تريح الآلهة من عناء العمل:

(إن الكائنات التي ارتأيتُ خلقها ستظهر إلى الوجود
 ولسوف نعلّق عليها صورة الآلهة

<sup>(1)</sup> انظر: الكسائي، ص103. ونجد عند فينسينك (Wensinck) أنّ «لعزرائيل قدماً في السماء الرابعة أو السابعة، والقدم الأخرى تقع على جسر بين الجنة وجهنّم، ويقال إنّ له سبعين ألف قدم». انظر:

Wensinck A. J., «'Izrā'īl », in E.1.2, Brill, 2003. Vol. IV, pp. 292-293.

<sup>(2)</sup> وهي أربع محاولات عند بعض الرواة. انظر: أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1562.

امزجى حفنة طين من فوق مياه الأعماق وسيقوم الصناع الإلهيون المهرة بتكثيف الطين وعجنه ثم كونى أنت له أعضاءه وستعمل معك ننماخ<sup>(1)</sup> يداً بيد وتقف إلى جانبك، عند التكوين، ربات الولادة ولسوف تقدّرين للمولود الجديد، يا أمّاه، مصيره وتعلَّق ننماخ عليه صور الآلهة

... في هيئة الإنسان...»(2)

إنّ فكرة التعب والعناء في الخلق(3) ممّا يشدّ النص الأسطوري إلى أصوله السرديّة القديمة على الرغم من الحرج الذي يجده النص العقدي في قبوله، فلئن عمل النص العقدي على رفض استراحة الخالق، فإنّ النص الأسطوري يعمل، دون أن يخضع هذا العمل ضرورة إلى مقياس الوعي/ اللاوعي، على تقنيع نوع حضوره ضمن أشكال لا تواجه مباشرة الضمير الديني.

غير أن العلاقة بين الملائكة وآدم لا تتوقّف عند حدود جمع الطين؛ بل تتشعّب بعد ذلك عندما يتهيّأ آدم للتحوّل من هيكل إلى كائن حيّ أوجب سجودهم له. ولقد أثار هذا التحوّل قضايا أهمّها مَن المقصود بالملائكة، وكيف تمّ السجود، وما معناه، وكيف يكون إبليس من الملائكة في حين أنّه ﴿ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ﴾ [الكهف: 50]... على أنّ ما يهمّنا من هذه القضايا، التي تمثّل فروعاً لقضية كلاميّة عميقة هي قضية المفاضلة بين

<sup>(1)</sup> وهي الأرض الأمّ في الأسطورة السومرية.

<sup>(2)</sup> سواح، فراس، مغامرة العقل الأولى، (م.س)، ص46. Hooke, p. 29 et suite.

<sup>(3)</sup> ابن قتيبة، المعارف، ج1، ص11.

الملائكة والإنسان، ومن ورائها قضية العصمة، هو الإجابة السردية، وكيف يوجّه الإشكال الكلامي النص الأسطوري، وهو ما يثير أيضاً السؤال عن كيفيّة توجيه النص السردي الذي يغذيه المخيال للقضايا الكلامية ومن ورائها المسائل الفلسفية الدينية.

يظهر هذا التوجيه الكلامي في التردّد بين اعتبار الملائكة ملائكة السماء وبين اعتبارهم ملائكة الأرض<sup>(1)</sup>؛ فاعتبار الملائكة ملائكة خُلقوا لتعمير الأرض، أو أنّهم نزلوا لقتال الجنّ والشياطين، ثم استقرّوا في الأرض، وأحبّوا المكوث فيها لهوان العبادة، وكرهوا من ثمّ أن يخلفهم آدم في ذلك، وأن يرفعهم الله إلى السماء، يحلّ الإشكال الكلامي الخاص بوضع إبليس أهو من الجنّ أم من الملائكة؛ ذلك أنّ الأرض إذ تقابل السماء في معنيين (sèmes) هما: الظلمة/النور، والعصيان/الطاعة، تقدّم إمكان عصيان الملائكة، وتساهم في الخروج من حرج بعض المتكلمين، وابن حزم مثال نموذجي عليهم<sup>(2)</sup>، في تأويل سجود الملائكة لآدم.

غير أنّ قصة حلق آدم -وإن وُجِّهَتْ بحسب نزوع راويها أو مؤلّفها نحو وجهة دون أخرى- تبقى متمتّعة بنوع من الاستقلال الذي تستمده من نصوص تسبق الراوي أو المؤلّف، وتضع حدوداً في عمليّة توجيهه تلك. وأهمّ حدِّ في إطار علاقة آدم بالملائكة هو حدّ الصراع السياسي بين السماء والأرض الذي نجد له صدى في أكثر الأساطير النشكونيّة إيغالاً في الزمن؛ كالأساطير

<sup>(1)</sup> الثعلبي، التفسير، ج1، ص175. مقاتل، التفسير، ج1، ص40، وج 2، ص203.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، الفصل في الملل والنحل، ج2، ص120، ج5، ص16 وما بعدها. انظر أيضاً: ابن سعيد، جمال الدين أحمد بن محمد بن محمود (ت 593هـ/ 1197م)، كتاب أصول الدين، تح. عمر وفيق الداعوق، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط1، 1988م، ج1، ص156 وما بعدها. ويبين المقدسي أنّ صالحي المؤمنين أفضل من الملائكة، في حين أن الملائكة أفضل من عامة المؤمنين وعامة الناس. المقدسي، البدء والتاريخ، ج1، ص180. ويناقش القرطبي من عَدَّ آدم أفضل من الملائكة من خلال حادثة السجود. القرطبي، ج1، ص293.

السومريّة، والبابليّة، والكنعانيّة، واليونانيّة، بين آنو إله السماء وتعامة المياه البدئيّة والعماء والهيولى والسكون عند البابليين، وبين بعل إله المطر والسحاب وموت إله الحرارة والجفاف والعالم الأسفل عند الكنعانيين، وبين أورانوس إله السماء وجايا أمه وزوجته إلهة الأرض عند اليونانيين (1). ويتم هذا الصراع عبر المواجهة بين آدم وإبليس، أو بين الملائكة وآدم، سواء من خلال السجود الذي يحتلّ بوساطته آدم وضع الملائكة فينتصب واقفاً في حين يقع الملائكة ساجدين، بل إنّه ليستعجل الوقوف على قدميه قبل أن يصل الروح إليهما، أم من خلال حمل الملائكة آدم حتى يطوف في السماء «وليكون عالياً عليهم» (2). إن التأويل الكلامي وتوجيهه للسرد يعجز وإن بنسبة ضعيفة – في إحداث الانسجام والتوازن بين رمزية إبليس، التي تقضي بإخراجه من الملائكة إعلاءً من شأنهم، وبين ما يعبّر عنه النص القرآني من اعتبار إبليس مخاطباً بما خوطب به الملائكة، وبين رمزية الملائكة التي تقضي بتنزيههم عن كل عصيان في مقابل نسبة العصيان إليهم (فإبليس منهم، وهاروت وماروت ملكان ارتكبا أشد الكبائر (3)، وبين رمزية السماء التي تقضي بأنها موطن النور والطاعة، وبين صعود الطين إليها وعصيان إبليس تقضي بأنها موطن النور والطاعة، وبين صعود الطين إليها وعصيان إبليس تقضي بأنها موطن النور والطاعة، وبين صعود الطين إليها وعصيان إبليس

<sup>(1)</sup> انظر: سواح، مغامرة العقل الأولى، ص384-385. شابيرو، وهندريكس، ص102، وص257.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص113. انظر كذلك: القرطبي، تفسير القرطبي، ج7، ص170. ويعيد البحراني ما جاء عند الكسائي حرفاً حرفاً: البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص345. ويرى الشهيد الثاني أنّ علم آدم هو سبب علوّ آدم على الملائكة. الشهيد الثاني (ت 965هـ/ 1557م)، منية المريد، تح. رضا المختاري، ط1، مكتب الإعلام الإسلامي، 1409هـ ق-1368هـ ش/ 1988م، ص124. الطبرسي، جوامع الجامع، ج1، ص94.

<sup>(3)</sup> نجد حديث هاروت وماروت في القرآن [البقرة: 102]. انظر تفسير مقاتل للآية، وفيه يغيب تقريباً ما سيروى عن الملكين من حكايات. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج2، ص427. الثعلبي، عرائس المجالس، ص44. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص114 وما بعدها. عجينة، موسوعة الأساطير، ج1، ص215.

فيها. إنّه البحث عن التوازن بين النص السردي التكويني الذي اخترقت بنيةً رموزه، التي تقيم في الكون طرفين متصارعين (الله / إبليس، إبليس/ الملائكة، السماء/الأرض، النور/الظلمة...)، حجب الزمان عبر قنوات أهمّها النص التكويني التوراتي وأساطير الفرس والهند والنصوص الهرمسيّة الصادرة عن مدرسة أفلوطين أساساً، وبين ما يقرّره الدين الجديد والحضارة الجديدة. إننا أمام حضور قويّ لبنية ثنائيّة تقيم التناقض والصراع بين السماء والأرض باعتبار أن الخلق ليس فعلاً سماويّاً فحسب؛ بل فعل أرضيّ كما سيتوضّح لنا ذلك عند تحليلنا لرمزية طينة آدم.

الله/آدم: تقوم العلاقة العامليّة بين الذات الفاعلة (الله) والعامل (آدم) على إلزام الذاتِ العامل بما لا يمكنه أن يرفضه أو يتدخّل فيه أو يغيّره؛ إنّه حكم بالوجود يتجاوز قدرة الموجود. ولذلك آدم واقعٌ تحت الحكم عاجز عن توجيهه مجبر على تحمّل تبعاته ونتائجه، إنّها «ولادة»، ولا دخل للمولود في زمن خروجه أو في طريقته أو في الفضاء والعلاقات التي يُلْزَمُ بالدخول فيها. وآدم في هذا البرنامج بؤرة سرد وبطل دون أن يسعى إلى ذلك، والذات الفاعلة تهيئه لمصير عظيم لا علم له به، وهي تعطي، من خلال عمليّة الخلق ذاتها، المخلوق الجديد ما به يحقّق النجاح في الاختبار الأساسي الذي سيمرّ به، تعطيه الروح، والسلطان على الملائكة. إنّ الذات الفاعلة، المؤتي، تحدّد وجود آدم ومصيره وهي تحدِّدُهُ من خلال ما أوجبته عليه وهو طين، ويظهر ذلك خاصة في المراحل التي مرت بها طينة آدم، وهي مراحل طين، ويظهر ذلك خاصة في المراحل التي مرت بها طينة آدم، وهي مراحل حتى صار طيناً ليّناً، ثمّ صار الطين حماً مسنوناً ثمّ صلصالاً (1). ويتحوّل آدم في هذه المراحل الأربع من اللّين إلى اليبوسة، ومن الطيب إلى النتونة، فإذا في هذه المراحل الأربع من اللّين إلى اليبوسة، ومن الطيب إلى النتونة، فإذا في هذه المراحل الأربع من اللّين إلى اليبوسة، ومن الطيب إلى النتونة، فإذا في هذه المراحل الأربع من اللّين إلى اليبوسة، ومن الطيب إلى النتونة، فإذا في هذه المراحل الأربع من اللّين إلى اليبوسة، ومن الطيب إلى النتونة، فإذا

<sup>(1)</sup> مقاتل، ج2، ص202. الثعلبي، عرائس المجالس، ص23. ابن الجوزي، زاد المسير، ج4، ص397.

كيان الفعل وفعل الكيان عنده، رأينا ما يشبه التحوّل المساري، الذي تكتسب عبره طينة آدم جملة من «المعارف» والقوى «المكنونة» تؤهّله لأن يكون بطلاً خليفة، وهو المآل الذي سعى إليه من يفوقونه قوّة وعلماً (1).

إنّ علاقة الإلزام بالوجود، والمراحل التي مرّ بها آدم من طين عاجز إلى «بطل» منتظر، تضع آدم في الوضع ذاته الذي يتهيّأ فيه كلّ بطل تراجيديّ لفعل ما أملته عليه الآلهة، وهو يعتقد أنّه لا يفعل إلا ما يريد. إنّ إشكال البطولة التراجيديّة هو إشكال الفعل الإرادي ضدّ الفعل الإلهي، وسنرى فيما يأتي بعض ملامح هذا الفعل من خلال رمزيّة الطين والأرض.

## 1-3- رمزيّة الطين والأرض:

لئن بدا قرار وجود آدم نابعاً من المؤتي، فإنّ سياق السرد يجعل هذا «القرار» محكوماً بتتالي حضور العناصر الأصليّة للكون في عمليّة الخلق؛ ذلك أنّنا، مع برنامج خلق آدم، أمام دخول عنصر التراب في فضاء الفعل النشكوني بعد أن حضرت المياه البدئيّة والهواء والنار. ولهذا العنصر الأخير خطر في الخلق الذي أوقفه العقل الإسلامي على الله، وتردّد النص الأسطوري بين التصريح بما أقرّه العقل الإسلامي وما وقع تحته من نصوص سابقة عليه صنعت هويّته الخطابيّة التي ميّزته عن النص الفقهي والنص الكلامي. وخطورة هذا العنصر نستشعرها للوهلة الأولى في الموقف المعارض الذي اتخذته الأرض في عمليّة جمع طينة آدم، فهي العنصر الوحيد الذي يقف مقابل إرادة الخالق المهيمن دون أن يستوجب وقوفه لعناً وعقاباً. ولبيان دلالات الطين في هذا البرنامج السردي الجزئي سندرسه من خلال واطن طينة آدم.

يتردد في الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة نصّان يحسن أن نذكّر بهما الأوّل نجده عند الثعلبي: «فقبض قبضة من

<sup>(1)</sup> إلياد، مرسيا، المقدّس والدنيوي، ص141.

زواياها الأربعة من أديمها الأعلى ومن سبختها وطينها وأحمرها وأسودها وأبيضها وسهلها وحزنها، فكذلك كان في ذرية آدم الطيب والخبيث والصالح والطالح والجميل والقبيح، ولذلك اختلفت صورهم وألوانهم ...وسأل عبد الله بن سلام رسول الله ﷺ كيف خلق الله آدم ﷺ؟ فقال: خلق رأس آدم وجبهته من تراب الكعبة، وصدره وظهره من بيت المقدس، وفخذيه من أرض اليمن، وساقيه من أرض مصر، وقدميه من أرض الحجاز، ويده اليمنى من أرض المشرق، ويده اليسرى من أرض المغرب»(1). ويقول الكسائي: «قال وهب رضي الله تعالى آدم عَلِيُّهُ، فرأسه من الأرض الأولى، وعنقه من الثانية، وصدره من الثالثة، ويداه من الرابعة، وبطنه وظهره من الخامسة، وفخذاه ومذاكيره وعجزه من السادسة، وساقاه وقدماه من السابعة»(2). ونجد عنده رواية أخرى عن ابن عباس هذه المرّة(3): «قال ابن عباس في الله تعالى على أقاليم الدنيا، فرأسه من تربة الكعبة، وصدره من تربة الدنيا، وبطنه وظهره من تربة الهند، ويداه من المشرق، ورجلاه من تربة المغرب» (4). ولا يخفى أن لتوزيع طينة آدم على هذه الأماكن معانى دينيّة وسياسيّة، إنّ طينة آدم تحدّد المكان المقدّس كما ترسّخ في الثقافة العربية الإسلاميّة، وإذا كانت مكة وبيت المقدس وفلسطين أماكن مقدّسة لنزول الكتب السماويّة بها، ولمكانتها في التاريخ المقدس لأمم هذه الكتب، فإنّ توسيع هذا التحديد إلى الحجاز (وهو ما يجمع مكة والمدينة) والشام (وليس بيت المقدس إلا مكاناً من أماكنها المميّزة)، والعراق

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص22-23. الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج2، ص471.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص109. الكليني، ج2، ص5. المازندراني، ج8، ص11 وما بعدها.

<sup>(3).</sup> هذه الرواية أضيفت فيما يبدو إضافة بعد الكسائي ذاته، وذلك لأن أقدم النسخ التي اعتمد عليها المحقّق لقصص الكسائي لم تذكر هذه الرواية. انظر: الكسائي، ص109، الهامش رقم 7.

<sup>(4)</sup> الكسائي، ص109. البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص343.

واليمن، قائم على المعطى الجغرافي-السياسي الذي توزّعت عليه ديار الإسلام، وهو توزّع قائم بدوره على تاريخيّة هذه النواحي السياسيّة، وقد التبست بها جوانب اجتماعيّة وعلميّة: فقهيّة وكلاميّة ليست إلا امتداداً للجانب السياسي، فالحجاز موطن ذو تاريخ سياسي؛ إذ هو للعلويين في بداية أمرهم مقرِّ، وهو عند أهل السنة والجماعة ذو سلطة دينيّة دون منازع، والشام (دمشق وبيت المقدس وجبل لبنان وفلسطين...) الأرض المباركة المقدسة (1)، منزل الأمويين ومصدر قوّتهم وموطن دولتهم، والعراق ركن بني العباس المتين، وحصنهم الحصين، وهو لشيعة علي مقام إذ هو مثوى الأئمّة وقبلة الحجاج، أمّا اليمن فأهله أرق أفئدة وألين قلوباً، وإنما الإيمان يمان، والحكمة يمانية (2)، وقد يعود الأمر أيضاً إلى أنّ اليمن كان يعج، قبل البعثة

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص69. انظر كذلك: الترمذي، سنن الترمذي، باب في فضل الشام واليمن، ج5، ص730 وما بعدها. القرطبي، التفسير، ج1، ص303 السيوطي، جلال الدين (911هـ)، الدر المنثور، ج3، ص530 وما بعدها... ولكن "قرن الشيطان" يطلع من المشرق أيضاً. انظر: ابن حبان، صحيح ابن حبان، حبان، صحيح ابن حبان، حبان، صحيح ابن عن المشرق والمغرب في تاريخ الطبري. الطبري، التاريخ، ج3، ص160... وموقف الإمامية من الشام وأهله يقوم على العداء؛ لأنّ منه صدر معاوية يحارب الخليفة الرابع. جاء في كتاب الغارات: "وكان أهل الشام أعداء الله وكتابه ورسوله وأهل بيته أجلافاً جفاة غواة أعوان الظالمين وأولياء الشيطان الرجيم. عن ميسرة قال: قال علي شخ : قاتلوا أهل الشام مع كل إمام بعدي». ابن هلال الثقفي، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الثقفي (ت 283هـ/ 896م)، الغارات، تح. السيد جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، مطابع بهمن، (د.ت)، ج2، ص580.

<sup>(2)</sup> الأحاديث في فضل اليمن كثيرة. انظر: ابن كثير، تفسير ابن كثير، ج4، ص307؟

«وعن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: ثمّ الأزد أسد الله في الأرض يريد الناس أن
يضعوهم، ويأبى الله إلا أن يرفعهم، وليأتين على الناس زمان يقول الرجل يا ليت
أبي كان أزدياً يا ليت أمي كانت أزدية». الترمذي، سنن الترمذي، ج5، ص725.

وفي مسند أحمد: «... وأجد نَفَسَ ربكم من قبل اليمن». انظر: ابن حنبل، مسند
الإمام أحمد بن حنبل، ج2، ص541. ولا يخفى أنّ هذه الأحاديث قد كانت محل =

وبعدها بقليل، باليهود مثلما ستصبح بعد القرن الخامس محلّ دولة شيعيّة هي حفيدة الدولة الفاطميّة.

وتتحدد مواطن تربة آدم على ثلاثة مستويات، أولها: السطح والوادي والجبل، وثانيها: البعدان الأفقي والعمودي، وثالثها: الأديم (Adamah).

المستوى الأول: جُمعت فيه طينة آدم من السهل المنبسط والوادي العميق والجبل المرتفع، وتجمع هذه المواطن، من وجهة أنثروبوجغرافية، بين مكوّنات الإنسان النفسية، فالسهل يمثّل الوعي، ويمثّل الوادي والكهوف اللاوعي، وتمثّل الجبال الأنا الأعلى<sup>(1)</sup>. واجتماع هذه المستويات الثلاثة يجعل للسهل ميزة خاصة؛ إذ يجمع بين المتعالي نحو السماء والمنحدر نحو الأعماق؛ أي بين عالم سماوي نورانيّ مثّل، إلى الآن، موطن الفعل والمآل الذي تسعى إليه الكائنات (ما عدا الجنّ الذين أحبّوا المكوث في الأرض فعصوا فعوقبوا) وبين عالم أرضي مظلم كلّ ما فيه يدعو إلى الموت والفناء.

والمستوى الثاني: يكشف أنّ طينة آدم جُمعت ضمن بعدين من أبعاد الوجود البعد الأفقي والبعد العمودي، والبعدان يحاصران كلّ أطراف الأرض وتوزّعها المكانيّ، فالتوزّع العمودي ينطلق من الأديم إلى الأرض السابعة، فهو انغراس في المظلم المرتبط بالعقاب وأهواله (2)، وهو تدرّج من

<sup>=</sup> مفاخرة ينسب في بعضها الخير لجهة والشرّ لأخرى كما جاء في قول كعب ينصح عمر بن الخطاب: "إن الشر عشرة أجزاء والخير عشرة أجزاء فجزء من الخير بالمشرق وتسعة بالمغرب، وإن جزءاً من الشر بالمغرب، وتسعة بالمشرق، وبها قرن الشيطان، وكل داء عضال». انظر: الطبري، التاريخ، ج3، ص160. ابن كثير، التاريخ، ج1، ص60. الحلبي، أبو الفرج علي بن إبراهيم بن أحمد (ت 1044هـ/ 1634م)، السيرة الحلبيّة أو إنسان العيون في سيرة الأمين والمأمون، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط2، 1427هـ، ج3، ص71.

Durant, G., «Symbolisme de la terre», E.U., Paris, 1992, Corpus 22, p. 326. (1)

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص6-7. عجينة، موسوعة الأساطير، ج1، ص160 وما بعدها.

ظاهر إلى خفي مظلم موحش ملحق بما لا يرغب فيه، أمّا التوزّع الأفقى فيمتدّ من المشرق إلى المغرب، وهو، كذلك، امتداد من الخير المرغوب فيه إلى نقيضه ومقابله، فالشرق موطن الفردوس(1) فضاء انبلاج الصبح، وبوّابة الشمس(2)، أمّا المغرب فموطن موت الشمس وغيابها، فضاء يولد منه الظلام إنّه «إقليم ظلمات الحزن، إقليم الموت، مقام الأموات الأبدى الذين ينتظرون انبعاث الأجساد والدينونة الأخيرة»(3). والبعدان يتقاطعان عند التأليف بين نصّ الثعلبي ونص الكسائي في مكّة وترابها، فهي مركز الأرض، وهي «أمّ القرى»، وأوّل بيت وُضع للناس، ومنها دحيت الأرض، وآدم من هذه الناحية هو العنصر الذي انبثق عن الأرض الأولى أو المادّة الأولى (matéria prima). فبخلق الإنسان يكتمل العالم وتكتمل جهاته وهو اكتمال وظيفة لا اكتمال وجود؛ إذ أصبحت هذه الجهات مساهمة في وجود الخلق المفضّل. من هنا لم تكن طينة آدم واختلافها الأفقى دالة على تنوّع أعراق ولده فحسب؛ بل كانت إعادة تحديد للعالم في بعديه الظاهر والخفيّ، والمرغوب فيه وغير المرغوب فيه، وإعادة تحديد الجهات الأربع. من هنا، مثل المستوى الأفقى والمستوى العمودي وتقاطعهما شكل صليب تمتد أطرافه انطلاقاً من مركزه نحو كلّ الجهات، فيشتمل المركز على هذه الجهات، ويضفى عليها من قوّته وقدسيّته، وبهذا، الأرض «نموذج كلّى... نجد فيه (بفضل دلالات رمزها الهيروغليفي ولاسيما المربّع (4) أو الصليب) كلّ أبعاد بقيّة العناصر وقدراتها» (5). ويتعمّق هذا التربيع عندما نجد لكلّ الأفعال المرتبطة بخلق آدم علاقة بالرقم أربعة، فالأرض خُلقت في أربعة

<sup>(1)</sup> إلياد، مرسيا، المقدّس والدنيوي، ص59.

Morfill, W., R., The Book of the secrets of Enoch, translated from the Slavonic, (2) Oxford, 1896, p. 15.

<sup>(3)</sup> إلياد، المقدّس والدنيوي، ص60. عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج2، ص183.

<sup>(4)</sup> يرتبط المربّع عند العرب قديماً بالقداسة؛ إذ صُوّرَتْ اللات في شكل مربّع.

Durant, G., "symbolisme de la terre", p. 3. (5)

أيام، وخُلق آدم من جهاتها الأربع، أو من أربعة أجبل، وقد أتت عليه أربعون سنة وهو ملقى في طرقات السماء أو على باب الجنة لم يكن شيئاً مذكوراً، والطينة «عجنها ثمّ تركها أربعين سنة حتى صارت طيناً لازباً، ثم تركها أربعين عاماً حتى صارت صلصالاً كالفخّار...»<sup>(1)</sup>... إلخ. والتربيع رمز المتقابلات، في حين أن الصليب رمز المتقاطعات، ما يكشف أنّ آدم، من خلال رمزيّة الطين والأرض، موطن المتناقضات والصراعات، وهو في الوقت نفسه موطن القوّة والاكتمال والقدرة هذه القدرة التي يكشفها معنى «أديم» وعلاقته بأبعاد أخرى من أبعاد رمزيّة الأرض.

خُلق آدم من الأديم، والأديم سطح الأرض، وهو الأرض المحروثة؛ ما يعني قدرته على الإيجاد من خلال النبات (العشب أو الشجرة أو الحبوب...) والأرض قادرة على الانبعاث بعد الموت وعلى بعث الميت (2)؛ فكثيراً ما ضرب النص القرآني حجّة على البعث في اليوم الآخر بالأرض التي بعد أن أصابها الجفاف والموت نزل عليها الماء غيثاً غداقاً في أهنزَت وَرَبَت وَالنبت وَأَنبتت منها على مورة الإله، وإذا كان آدم من خلال علاقاته بعوامل برنامج خلقه مركز الأرض وموطن حركة الوجود، كما رأينا، فإنّ الأرض التي منها خُلق وإليها يعود تصبح مصدر الوجود الجديد. إن التراب، وقد لحقه الماء وأخصبه، هو الوحيد الذي له القدرة على الخلق في مقابل النار والهواء (3). وتلتحق الأرض في هذا بالمرأة؛ إذ النساء حرث للرجال يأتوهن أنّى شاؤوا (4)، فاحتاجت الأرض إلى من يأتيها، فكان أن أتاها الملائكة عند جمع الطين، فرفضت

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص23. القرطبي، ج19، ص119. أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1546. ج2، ص549. وج2، ص642.

Eliade, M., Traité d'histoire des religions, Payot, Paris, 1964, p. 218. (2)

Ibid., pp. 211-213. (3)

<sup>(4)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص275.

جبريل وميكائيل وقبلت بملك الموت<sup>(1)</sup>، واحتاجت إلى الماء لتحمل وتنجب<sup>(2)</sup>.

هكذا تخرج الأرض رمزيّاً من فضاء الموت والظلام والعجز... فتتحوّل إلى أمّ كونيّة بفضلها تستقيم الحياة. ونتيجة قدرتها على الإنجاب والانبعاث، التي تجعلها في تحوّل مستمرّ من حالة إلى أخرى، يتحقّق الاستقرار في الحياة، وهي قدرة انبثت داخل آدم دون غيره من بني الإنسان، لأنه كان الأوّل وأمّه هي الأمّ الحقيقيّة، ومن هنا بطولته فهو أشبه بالأبطال الذين يواجهون مصيرهم بكلّ قوّة وعزم، شأن أوديب الذي نشأ وترعرع بعد أن ترك على الأرض وألقي في حضن أمّه الأولى، ولئن كانت بطولة أوديب بادية في إخصاب أمّه الثانية، الأمّ الثانويّة، متعرّضاً بذلك إلى لعنة السماء، فإن بطولة آدم، حتى قبل الاختبار الذي ستكون نتيجته الالتحاق بأمّه وانفصاله عن «أبيه»، تكمن في جمعه بين السماء والأرض جمعاً يعارض به إرادة الإله الذي فرّق بينهما.

فبعد أن فتق الله السموات والأرض وكانتا رتقاً، شأن إبعاد إنليل السماء عن الأرض، عند السومريين، ومردوخ الذي خلق من تعامة أرضاً وسماء وفصلهما عند البابليين... ترفع الملائكة طينة آدم التي تحتوي على كلّ مكوّنات الأرض ومميّزاتها إلى السماء، وينفخ المؤتي، صاحب أمر الأرض والسماء، في هذه الطينة بالروح وهي «ليست كأرواح الملائكة وغيرها من الخلائق، هي روح خلقها الله تعالى بيده وفضلها بها على جميع الخلائق» (في فطينة آدم تختصر أفضل ما في الأرض (طينة الرسول)، وأفضل ما في السماء (روحه). إنّ آدم «مرشح» ليوحد بين الأرض والسماء اللتين فصلتا، ويجمع بين المذكّر (الماء) والمؤتّث (الأرض)، ولعلّه لهذا السبب

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص22. وللإتيان والإقدام معاني المباشرة الجنسية.

Eliade, M., Traité d'histoire des religions, p. 223 et suite. (2)

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص111.

كان مكرّماً مميّزاً عن بقيّة الكائنات؛ إنه أفضلها لأنه يعيد الربط بين العالمين ربطاً رمزيّاً إشاريّاً ربطاً يقوم على خلافة الله في الأرض؛ إنّه ربط واتصال بين العالم الأرضي والعالم السماويّ دون إلغاء الانفصال الواقع بينهما، والذي بفضله كانت الحركة وكانت الحياة، فهذا الاتصال الجديد ليس عودة إلى السكون البدئي، وإنما هو إدخال الكون والوجود في دور جديد هو «دور آدم» إن جاز هنا أن نستعير المفهوم الإسماعيلي. خَلقُ آدم إذاً هو سعي إلى تحقيق المزاوجة من جديد بين السماء والأرض لأنه بغير هذه المزاوجة لاحياة ولا كون.

إن الاتصال بين الأرض والسماء، بين الطين والآلهة، نجده في أساطير ساميّة كثيرة فرالأسطورة السومريّة المتعلّقة بخلق الإنسان هي أوّل أسطورة خطّتها يد الإنسان في هذا الموضوع. وعلى منوالها جرت أساطير المنطقة، والمناطق المجاورة، التي استمدّت منها عناصرها الأساسيّة، وخصوصاً فكرة تكوين الإنسان من طين، وفكرة تصوير الإنسان على صورة الآلهة (أ)... هذا الازدواج في تكوين آدم (طين وإله)، هو الذي يواصله النصّ الأسطوري الإسلامي. إن آدم محاولة لإعادة الانسجام والاتصال والتوازن والصلح بين قطبين منفصلين متناقضين متحاربين، هما الأرض موطن عصيان سكانها وإفسادهم والسماء التي حاربت الأرض حتى انتصرت عليها. إن الطين في الثقافات الساميّة، والثقافة العربيّة الإسلاميّة، لا تبتعد كثيراً عنها، موحّد بين الإنسان والإله.

<sup>(1)</sup> سواح، فراس، مغامرة العقل الأولى، ص45. قد نحتاج إلى التذكير السريع بكيفية وجود الإنسان في العالم القديم؛ "ففي الأساطير البابليّة اللاحقة يتمّ خلق الإنسان من دم كينغو قائد جيش تعامة في عصيانها ضد مردوخ ومن طين... وفي سفر التكوين العبراني، نجد إله اليهود يهوه، يقوم بخلق الإنسان من طين ويجعله على شاكلته». وفي الأسطورة اليونانيّة خلق بروميثيوس الإنسان... "من تراب وماء، وعندما استوى الإنسان قائماً، نفخت الآلهة أثينا فيه الروح». سوّاح، فراس، مغامرة العقل الأولى، ص74

### 2- آدم في الجنّة:

يعبر (ب.س.ج2) عن هذه المرحلة. وينطلق خطابها السرديّ من لحظة استقامة آدم واقفاً بعد نفخ الروح فيه إلى لحظة هبوطه، من لحظة تكريمه إلى لحظة تجريده من الكرامة. ويمثّل هذا البرنامج القسم الثاني من (ب.س.ك. 1)، الذي يعتني بآدم في السماء، في حين يعتني (ب.س.ك2) بآدم في الأرض.

ويمر المكون السردي لـ (ب.س.ج2) بثلاث مراحل تُحَقِّقُ انتزاع المؤتي موضوع الخلافة من إبليس ووصله بآدم، أو بعبارة أدق تمكين آدم من انتزاع الموضوع واكتسابه لنفسه. ولذلك كان تحقيق انتقال الموضوع من إبليس إلى آدم قائماً على الاختبار (1).

## 2-1- الاختبار الترشيحي:

يقوم العهد بين آدم والمؤتي (2) على فعلين أساسيّين هما الإطراء والإغراء

<sup>(1)</sup> يقول العجيمي: «تقوم الهبة من وجهة غريماس على تلازم ضربين من ضروب الانتقال هما «التبادل» و«الوصل»، وتكسب النص طابع الاتزان والتواصل والبراءة فيما يتأسس الاختبار على تلازم الاكتساب والانتزاع، ويكسب النص سمة التوتّر والصّراع». العجيمي، في الخطاب السرديّ، ص52. أمّا الاختبار فيمرّ بمستويات ثلاثة، أولها: الاختبار الترشيحيّ، وثانيها: الاختبار الرئيس، وثالثها: الاختبار التمجيدي. ويقوم الاختبار الترشيحيّ على عقد يجمع بين المؤتي والمؤتي إليه حول موضوع يكتسبه المؤتى إليه بشروط المؤتي ممّا يقيم بينهما علاقة تابع بمتبوع، وممّا يدرج هذا العقد في المدى المعرفي الإقناعي؛ ولذلك التحق بالعقد إغراء المؤتى إليه للقيام بالفعل وتمكينه ممّا يساعده عليه. أمّا الاختبار الرئيس فمداه عملي ومجاله إنجاز الفعل، وهو سعي إلى تحقيق الموضوع والإيفاء بما تعهّد به الفاعل في العقد. والاختبار التمجيدي مداه معرفي تأويليّ ومجاله الجزاء، ثواباً أو عقاباً، وفي هذا الاختبار يقيّمُ المؤتى ما أنجزه المؤتى إليه بحسب ما اتفقا عليه في العقد.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص116-117. انظر توسيعاً للأمانة عند الطبري والتعلبي والقرطبي... فهى الفرائض، أو الصلاة، أو الفرج، أو هي ما في الخلق من الدلائل على =

يؤطرهما عقد يقوم على حفظ الأمانة. ويتجلّى الإطراء في الأقوال، وهي أساساً أقوال آدم التي من خلالها يكتشف الملائكة وبقيّة الخلق فضله عليهم، وسبق من خلقه الله بيده على من خلقهم بكلمته، ويظهر الإغراء في تكريم آدم بما أعطي من نعيم وكرامة بداءً لا جزاءً على ما قام به. ونجد لأقوال آدم وأحواله عند الكسائي نصّاً جامعاً لما تردّد في الثقافة الإسلاميّة من نصوص حول آدم في الجنّة. يقول الكسائي بعد أن نُفِخَ في آدم الروح وعطس:

«قال ﴿وَعَلَمْ ءَادَمُ ٱلْأَسْمَاءً كُلَّها﴾ [البَقرة: 31] حتى عرف اللغات كلّها حَتَّى لغة الحيتان والضفادع وجميع ما في البر والبحر (قال ابن عباس رضي الله عنهما لقد تكلّم آدم بسبعمئة لغة أفضلها العربيّة) ثمّ أمر الله الملائكة أن يحملوا آدم على أكتافهم (ليكون عالياً عليهم) وهم يقولون: قدّوس قدّوس لا نخرج عن طاعتك يا ربّ (فمرّوا به في طريق السموات)، وقد اصطفّت الملائكة حوله (وهو يقول) السلام عليكم، فيجيبونه وعليك السلام ورحمة الله وبركاته (يا صفيّ الله وفطرته). قال: فضربت له في الصفيح الأعلى (قبات) من الياقوت الأحمر والزبرجد الأخضر، فما مرّ آدم في موقف الملائكة أو مقام النبيين إلا نكره باسمه وصاحبه (ثمّ ردّته الملائكة الملائكة أن مقام النبيين إلا نكره باسمه وصاحبه (ثمّ ردّته الملائكة الملائكة ليجتمعوا على آدم ليخطب بهم، فنادى جبريل، فاجتمع أهل السموات أجمعون، واصطفّوا عشرين الف صفّ كل صفّ على زينة الملائكة لخرى، وأعْطِيّ آدم السوت ما أبلغهم، ووضع له منبر

الربوبية... الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج20، ص336، تح. العطّار، ج22، ص66 وما بعدها. الشعلبي، التفسير، ج8، ص67 وما بعدها. القرطبي، التفسير، ج8، ص41، ص253 وما بعدها. البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص348. الفيض الكاشاني، الوافي، ج2، ص282، وج 26، ص313. أو هي نبوّة محمد وولاية عليّ، المجلسي الأوّل، روضة المتّقين، ج4، ص7 وما بعدها.

الكرامة له سبع مراقى، وعلى آدم يومئذ ثياب السندس الأخضر في رقّة الهواء، وعلى رأسه تاج من الذهب مرصّع بالجوهر له أربعة أركان في كلّ ركن منها درّة عظيمة يغلب ضوءها ضوء الشمس والقمر، وفي أصابعه خواتيم الكرامة، وفي وسطه منطقة الرضوان، ولها نور يسطع في كلّ غرفة في الجنّة، فوقف آدم ﷺ على المنبر في هذه الزينة، وقد علَّمه الله الأسماء كلَّها، وأعطاه قضيباً من النور، فتحيّرت الملائكة، فقالت: إلهنا هل خلقت خلقاً أفضل من هذا، فقال الله ﷺ: ليس من خلقته بيدي كمن قلت له كن فكان. قال: ثم انتصب آدم على المنبر قائماً وسلَّم على الملائكة، فقال: السلام عليكم يا ملائكة الله ورحمة الله وبركاته، فأجابت الملائكة: وعليك السلام يا صفوة الله ويديع فطرته. وأتاه النداء يا آدم لهذا خلقتك، وهذا السلام منك تحيّة لك ولولدك من بعدك إلى يوم القيامة... ثمّ إنّ آدم عَلِيهَ أخذ في خطبته، فكان أوّل ما بدأ به أن قال: الحمد شه (فصار ذلك سنة) في أولاده، ثم ذكر علم السموات والأرض وما فيهما من خلق ربّ العالمين بعد ما (أثنى على الله تبارك وتعالى بما هو أهله أنطقه الله ﷺ به وألهمه إيّاه) فعندها قال الله تبارك وتعالى للملائكة: ﴿ أَنْبُونِي بِأَسْمَاءِ هَنُؤُلاءِ إِن كُنتُمْ صَدِفِينَ ﴾ [البَقرة: 31] أنّ ليس فوقكم من هو أعلم منكم فأقرّت الملائكة وقالوا: ﴿ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَّأَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [البَقَرَة: 32] ، فعندها قال الله عَلى: ﴿ يَكَادَمُ أَنْبِتُهُم بِأُسْمَآيِهِمْ ﴾ [البَقَرَة: 33] فجعل آدم (يخبرهم باسم كلّ شيء خلقه تعالى خفيها وظاهرها وبرّها وبحرها حَتّى الذرّة والبعوضة، فتعجّبت الملائكة من نلك قال الله عَيْن: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنَّ أَغَلَمُ غَيْبَ ٱلسَّهَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُنُبُونَ ﴾ [البَقَرَة: 33] (يعني من الطاعات وما كنتم تكتمون يعني ما كان إبليس من إضماره المعصية). ونزل آدم من منبره، وقد زاد 

## 2-1-1- الأقوال:

يمكن ردّ أقوال آدم إلى صنفين، بحسب الطرف الذي يتوجّه إليه القول؛ الصنف الأوّل يتوجّه إلى المؤتي، وهو الحمد والشكر عندما عطس فشمتته الملائكة، ويقيم هذا الصنف علاقة خضوع وتبعيّة بين آدم وخالقه علاقة أرادها الخالق واشترطها حَتَّى يكون آدم فيرتبط الكون بالخضوع واتباع الأوامر، وهي علاقة انتظرها الملائكة، ووجد آدم نفسه فيها دون سابق تفكير أو تدبّر. إن الصنف الأوّل من الأقوال يدفع المؤتي إلى أن يعطي آدم المزيد ممّا به يحقّق الغاية الأساسيّة من خلقه وهي الخلافة. أمّا الصّنف الثاني، ويأتي نتيجة للأوّل، فيحتلّ من الخطاب القصصي مساحة أكبر، ويتوجّه إلى الملائكة أساساً، ويشتمل على العلم وما ينتج عن العلم من سلطة وهيمنة.

وينكشف حضور آدم من خلال أقواله إلى الملائكة، في المشهد الذي يدبّجه الكسائي، على مستويين: مستوى الامتداد الأفقي، ومستوى الامتداد العمودي. ويتبدّى المستوى الأوّل في مدى علم آدم، علمه بلغة أهل البر والبحر، وتسميته مواقف الملائكة ومقامات الأنبياء، وفي مدى صوته الذي يظهر في سلامه على الملائكة، وفي قوّته التي تجعله مهيمناً على موقف احتشد فيه عشرون ألف صفّ من الملائكة، وفي مدى نوره؛ إذ "يخرج من الملائكة، وفي مدى نوره؛ إذ "يخرج من ثناياه نور كشعاع الشمس ونور نبينا محمد عليه في جبينه كالقمر ليلة البدر" (2).

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص113-114. البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج3، ص345.

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص24. الكسائي، ص125. الحنفي، ابن إياس، بدائع =

ويبدو المستوى العمودي في ركوبه أكتاف الملائكة، وصعوده منبر الكرامة<sup>(1)</sup>، وقيامه للخطبة فهو خطيب الملائكة<sup>(2)</sup>. ويتعاضد المستويان ليصنعا من آدم ذاتاً فاعلة هي المركز وغيرها الأطراف يطوفون حولها؛ فتفيض عليهم بخلقهم الجديد، خلق التسمية والتحديد<sup>(3)</sup>، وخلق المتبوع للتابع، وصاحب الأمر للطائع. ويظهر الخلق عبر التسمية في حادثة الأسماء، وسواء كانت هذه الأسماء أسماء الملائكة أم أسماء ذريّة آدم أم اسم كلّ

Rutherford, H. Platt, Jr, (Editor), The forgotten books of Eden, the first book of Adam and Eve, § 13: 13-20, p .12.

- (1) يمثّل الركوب والصعود، في مستوى الأقوال، شرطي تحقّق مقام الخطبة، ولهما دلالات أخرى سنراها عند حديثنا عن أفعال آدم.
- (2) الخطيب رأس من يخطب فيهم وسيدهم وقائدهم شأن إبليس خطيب أهل النار، كما عند الثعلبي، والنسر خطيب الطير، كما يذكر ابن الجوزي. انظر على التوالي: الثعلبي، عرائس المجالس، ص29. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص181.
- (3) يقول ابن إسحاق: "فكان ما سمى آدم من شيء كان اسمه الذي هو عليه إلى يوم القيامة". الطبري، التفسير، ج1، ص208. ويقول الواحدي مبيّناً أنّ إطلاق الاسم يعني تحديد المسمّى وإعادة توزيع وجوده: "فسمّى كلّ شيء باسمه وألحق كلّ شيء بجنسه". الواحدي، أبو الحسن علي بن محمّد (ت 468هـ/ 1076م)، الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تح. صفوان عدنان داوودي، دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ط1، 1415هـ/ 1994م، ج1، ص99.

الزهور، ص33. أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1568. ويضاف إلى نور الجبين والثنايا نور اللباس الذي كان لآدم وحواء قبل الخطيئة. انظر: الطبري، التفسير، ج1، ص355. السيوطي، الدر المنثور، ج3، ص431. الشوكاني، فتح القدير، ج2، ص196... أو نور خاتم العزّة اله نور عظيم كالشمس. العصامي، ج1، ص91. وتشير المدوّنة الإماميّة إلى نور آدم من خلال الربط الصميم بين نور الرسول وآله وطينة آدم. انظر: العسكري، التفسير، ص221، وص 391. وفي كتاب آدم وحواء الأوّل والثاني وهو من الكتب المسيحيّة المنسيّة إيا آدم لقد خلقت النهار، وجعلت فيه الشمس نوراً، حتى تعمل أنت وبنوك (12). لأنني كنت أعلم أنّك ستأتي إلى هذه الأرض. ولكنّني لم أكن لألزمك... لأنّني خلقتك من نور، ولأنّي سأخرج منك أبناء النور وسيكونون مثلك.. انظر:

شيء أم اسم موقف الملائكة ومقام الأنبياء في الجنّة، فإن معرفته بها معرفة باللفظ والمعنى، وبالاسم والرسم، وبالظاهر والباطن، وبالشاهد والغائب، ولذلك كانت هذه المعرفة معرفة بعلم السموات والأرض لا لأن المؤتي أخبره بذلك فحسب؛ بل لأنّ آدم كان مهيّاً لهذه المعرفة من خلال مصدر خلقه وكيفيّّتِه، ومن خلال المهمّة التي تنتظره، فقد «ألهمه معرفة ذوات الأشياء وخواصها وأسمائها وأصول العلوم وقوانين الصناعات وكيفيّة آلاتها، ثم عرضهم على الملائكة... فقال: أنبئوني بأسماء هؤلاء تبكيت لهم، وتنبيه على عجزهم عن أمر الخلافة»(1).

غير أنّ تعيين الاسم، والكشف بذلك عن مدى العلم، غير كافي لتحقيق الهيمنة، ولذلك سعى النصّ إلى إضافة القوّة الصوتيّة لآدم، فللصوت، من ناحية، دلالة الحدث والفعل؛ ذلك أن الصوت معبر الوجود، وبالكلمة يتمّ الخلق، وهو، من ناحية أخرى، مرتبط بالنّفَس، وهو بذلك أعلق بالروح وألوط بالحياة، وبالنفس الحياة والإبداع. ويلحق الصوت كذلك بالنور، فلئن كان الجهير قويّ الصوت، فإنّ الأجهر هو صاحب البصر الضعيف في النهار بسبب نور الشمس، والجهر مرتبط بالنهار، والإسرار مرتبط بالليل، ويعبّر العرب عن ذلك بعبارتين هما الخفض والنفض، فالخفض لليل والنفض للنهار. والنفض يجمع بين ارتفاع الصوت وكثرة ولادة المرأة (2)، والخفض يجمع بين ارتفاع الصوت وكثرة ولادة المرأة (2)، والخفض يجمع بين غض الصوت والإسرار في المناجاة من جهة، وختن الأنثى من

<sup>(1)</sup> البيضاوي، التفسير، ج1، ص286. انظر كذلك ص291-292. إخوان الصفا، الرسائل، ج1، ص31. انظر أيضاً معنى تعلّم الأسماء وعلاقته بالمعرفة وبالقدرة على إظهار المسمّى: الفيض الكاشاني، التفسير الصافي، ج1، ص113. انظر أيضاً بعض هذه الدلالات عند أهل الكتاب:

Morfill, W., R., The Book of the secrets of Enoch, pp. 39-40.

<sup>(2) «</sup>نَفَضَتِ المرأةُ كَرِشَها فهي نَفوضٌ: كثيرةُ الولدِ. ونَفَضَتِ الإبلُ أيضاً وأَنْفَضَتْ: نُتِجَتْ... ويقال: إذا تكلَّمتَ ليلاً فاخفِضْ، وإذا تكلَّمتَ نهاراً فانْفُضْ؛ أي التفتْ هل ترى من تكره\*. انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص240 وما بعدها.

جهة أخرى<sup>(1)</sup>، وهذا الجمع جمع لمتقابلين يتعلّق أوّلهما بالقوّة والنور، ويتعلّق الثاني بالولادة والإحياء، فصفات الصوت لاحقة بأحوال الفرج ممّا يلحق الفم بالفرج. ولقد جاء في الحديث سؤال عن أكثر ممّا يُدخل الرجل النار، قال الرسول: "الأجوفان: الفم والفرج"<sup>(2)</sup>. والفرج علامة قدرة الأنثى، المرأة أو الأرض<sup>(3)</sup>، والفم وما يخرج منه من صوت مرتبطٌ بالتسمية، وهي القدرة على إعادة خلق الموجود، وإنشاء علاقات جديدة له لم يدخل فيها، تحدّد له وجوداً جديداً لم يعرفه وعليه قبوله. تلتقي في آدم إذا عناصر القوّة (النور، الصوت)، وفاعليّة الخلق (النور، ومنه الدرّة التي منها الخلق<sup>(4)</sup>، والكلمة التي بها يكون الخلق، والفرج الذي منه يخرج الموجود الني يجمعها آدم تهيئة الرائمانة التي سيحملها.

<sup>(1)</sup> وخَفْضُ الصوتِ: غَضُّهُ. يقال: خَفِّضْ عليك القولَ، وخَفَضْ عليك الأمر، أي هَوِّنْ. والخافضة: الخاتنة، وخفض الجارية يخفضها خفضاً وهو كالختان للغلام، والخفض: المطمئن من الأرض وجمعه خفوض، والخافضة: التلعة المطمئنة من الأرض. ابن منظور، لسان العرب ج7، ص146.

<sup>(2)</sup> ابن حنبل، المسند، ج2، ص392، الحديث رقم 9085. وجاء أيضاً في الحديث: «قال النبي ﷺ: ثمّ من توكل لي ما بين رجليه وما بين لحييه توكلت له بالجنة». البخاري، صحيح البخاري، ج6، ص2497، الحديث رقم 6422. انظر أيضاً: ابن حبان، صحيح ابن حبان، ج2، ص224، الحديث رقم 476. الحاكم، المستدرك، ج4، ص360، الحديث رقم 7919.

<sup>(3) «</sup>حكي أنّ رجلاً قال: رأيت رأسي حلق وخرج من فمي طائر، وأن امرأة لقيتني فأدخلتني في فرجها... وقال: إني تأوّلتها: أمّا حلق رأسي فوضعه، وأمّا الطائر الذي خرج منّي فروحي، والمرأة التي أدخلتني في فرجها فالأرض تحفر لي وأغيّب فيها...». ابن سيرين، محمد (110هـ/ 728م)، تفسير الأحلام الكبير، ضبطه ونقّحه جمال محمود مصطفى، دار الفجر للتراث، القاهرة، ط2، 1425هـ/ 2004م، ص 94.

<sup>(4)</sup> انظر: الثعلبي، عرائس المجالس، ص10 وما بعدها. الكسائي، ص94 وما بعدها.

ولكنّ المعرفة والقدرة على إعطاء الحياة، عبر القول أو عبر النور أو عبر الوطء، لا تتحقّقان إلا في بعد أساسيّ هو بعد الاعتلاء والارتفاع والترفّع، وهو البعد الذي يظهر فيه تكريم المؤتي آدم أو إغراؤه ممّا يحوّلنا للحديث عن أحواله.

### 2-1-2 الأحوال:

يتحقّق تكريم آدم في علاقته بمن لم يكرّموا كرامة ككرامته كالملائكة والجنّ، أو بمن نالتهم الكرامة بسببه مثل حوّاء، أو بمن هم علامة على كرامته، كالفرس الميمون والجنّة والسرير. وعلاقة آدم بالملائكة والجنّ، كما رأينا ذلك من خلال فعل خلقه وتعليمه، علاقة هيمنة وتحويل الخلافة منهم إليه. أمّا علاقته بحوّاء فعلاقة سكن، وعلاقته بالجنّة وما فيها علاقة التذاذ ومتعة. وهذه العلاقات الثلاث تجمع بينها صورتان نواتيتان (nucléaire الركوب الاعتلاء والارتفاع (الملائكة، والمنبر، والسرير)، والامتطاء الركوب الاعتلاء والارتفاع (الملائكة، والمنبر، والسرير)، والامتطاء (الفرس)، والوطء (حواء)، ومسارات السكن القرار والسكون والنوم (البخنة) والكتفاء والإفاضة (حوّاء)، وجامع الصورتين الجنس المفضي إلى اللذّة؛ إذ الركوب علامة عليه، وإذ لا سكنَ دون إفاضة. ويمكن أن نستخرج من هاتين الصورتين النواتيتين مجموعتين من الرموز تشتمل الأولى على الخاتم والمنبر والقضيب والسرير والفرس، وتجمع الثانية حوّاء والناقة.

### أ- الخاتم والمنبر والقضيب والسرير والفرس:

تعبّر أطراف هذه المجموعة عن معنى أساسيّ هو السلطان:

- فللخاتم دلالات كثيرة تعنى في مجملها قدرة حامله على التصرف في ما

<sup>(1)</sup> العجيمي، ص76-77.

Groupe, D'Entrevernes, p. 120.

يملكه (خاتم التجار أو الأغنياء الذين يوقّعون به تحت شهادات ملكيتهم...)، أو قدرته على امتلاك ما لا يملكه (الخاتم السحري، خاتم سليمان (1)، كما

(1) «زعموا أن مُلْكَ سليمان كان في خاتمه. قال وهب: وكان ذلك الخاتم فيما ألبسه الله تعالى آدم ﷺ في الجنة، وكان يضيء كضوء الشمس". السمعاني، تفسير السمعاني، ج4، ص 441. ويقول العصامي: «وكان الله ألبس آدم خاتماً من النور، وقال: هذا خاتم العز خلقته لك؛ فلا تنسّ فيه عهدي، وإن نسيته، خلعته عنك وألبسته من لا ينسى عهدى وأورثه خلافتي، فقال: يا رب، من هذا الذي تورثه خلافتك؟ فقال له: ولدك سليمان أجعله نبياً ملكاً على سائر ولدك وعلى سائر الجن، وكان في إصبع آدم له نور عظيم كالشمس، فلما نسى العهد، طار الخاتم من إصبعه حتى استجار بركن من أركان العرش، وقال: يا رب، هذا آدم رفضني، وأنت قد طهرتني، فقال له: استقر فلك الأمان؛ فكان هنالك حتى وهبه الله لسليمان عليها العصامي، ج1، ص91. ويقول الثعالبي: «خاتم سليمان يضرب به المثل في الشرف والعلو ونفاذ الأمر، وذلك أن ملكه زال عنه بعدمه وعاوده مع عوده والقصة فيه معروفه سائرة. ويقال إنه كان معجزة له كما كانت عصا موسى من معجزاته وبه اقتدى الملوك بعده في اتخاذ خواتم الملوك ودواوين الخاتم». الثعالبي، ثمار القلوب، ص57. انظر كذلك: الطرطوشي، أبو بكر محمد بن محمد بن الوليد الفهري (520هـ/ 1125م)، سراج الملوك، من أوائل المطبوعات العربيّة، مصر، 1289هـ/ 1872م، ص43. يُنظَر أيضاً في هذا: القرطبي، ج10، ص87. القمي، تفسير القمّي، ج2، ص236. انظر أيضاً الحوار الذي يروى أنّه وقع بين أمير المؤمنين وبعض عترته ومنه: «...فقال له الحسن عُلِيِّلاً: يا أمير المؤمنين إنَّ سليمان [بن داود] كان مطاعاً بخاتمه فبماذا أمير المؤمنين مطاع؟ فقال عَلِيهِ: أنا عين الله في أرضه، أنا لسان الله الناطق في خلقه، أنا نور الله الذي لا يطفى، أنا باب الله الذي يؤتى منه، وحجّته على عباده. ثمّ قال: أتحبّون أن أريكم خاتم سليمان بن داود؟ قلنا: نعم. فأدخل يده إلى جيبه فأخرج خاتماً من ذهب، فصّه من ياقوتة حمراء، عليه مكتوب: محمّد وعلى. قال سلمان: فعجبنا من ذلك. فقال ﷺ: من أيّ شيء تعجبون؟ وما العجب من مَثلي، أنا أُريكم اليوم ما لا ترون أبداً. فقال الحسن ﷺ: أريد أن تريني يأجوج ومأجوج والسدّ الذي بيننا وبينهم». الحلي، حسن بن سليمان، المحتضر، ص131. البحراني، هاشم، مدينة المعاجز، ج1، ص244، وص 549، وج 2، ص98. البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج2، ص412، وج 4، ص656. انظر أيضاً الروايات الكثيرة التي تجعل للمتختّم بالعقيق =

يتراءى ذلك في ألف ليلة وليلة...)، وفي الحديث أنه نهى عن لُبْس الخاتَم إلَّا لذى سلطان (1).

- «أمّا المنبر فإنّه سلطان العرب، والمقام الكريم وجماعة الإسلام، فمن رأى أنه على منبر وهو يتكلّم بكلام البرّ، فإنّه إن كان أهلاً أصاب رفعة

الرخاء والحماية، وكأن للخاتم سلطان على القدر شأن سلطان سليمان على الحيوانات والطير والجنّ... يقول المجلسي الأوّل: «وروي الأخبار الكثيرة في التختم باليمين واليسار، وفي استحباب التختم بالياقوت والزمرد والفيروزج والجزع اليماني ودر النجف والبلور والعقيق. روى الكليني في الصحيح عن الرضا على قال: العقيق ينفى الفقر ولبس العقيق ينفى النفاق. وفي الصحيح عن الرضا على قال: من ساهم بالعقيق كان سهمه الأوفر. وروي أنه مبارك -ويقضي للابسه بالحسنى- ويقضي حوائجه -ولم يفتقر- ولا يرى مكروهاً-ويحرس من كل سوء». المجلسي الأوّل، روضة المتقين، ج7، ص518. انظر أيضاً: شبل، معجم الرموز الإسلامية، ص110، و161. وللخاتم عند اليهود، ورمزه خاتم الملك سليمان، دلالات القوّة والملك التي تعود إلى مكوّناته وإلى الاسم الأعظم الذي كتب عليه. انظر في هذا كتاب الملك سليمان الذي يذكر ناشره ومحقّقه أنّه قد يكون كاتبه متأثراً بالقصص الإسلامي وعالم ألف ليلة وليلة.

Ahimaaz, (Court Historian), The Book of King Solomon, Discovered, Translated and Annoted by Professor Solomon, Top Hat Press, U.S.A., 2005, § 33, p.196. Torijano Pablo A., Solomon the Esoteric King From King to Magus, Development of a Tradition, Brill, Leiden, 2002, p. 76-77.

أمّا عند المسيحيّين فإن للخاتم دلالات الارتباط المقدّس والخضوع للغير، سواء كان خضوعاً لله أم كان خضوعاً للطرف الذي نرتبط به ارتباطاً زوجيّاً. ويذكر مالك شبل أنّ اعتبار الخاتم رمزاً للرابط الزوجي قد ارتحل من المسلمين إلى الغرب، وخاتم الكاهن رمز للسلطان المؤقّت على تابعيه ورمز للخضوع الروحي للربّ.

Chevalier, Gheerbrant, p. 50 et suite. Biedermann, p. 283, et 173. Tresidder, p. 170...

(1) ابن حنبل، مسند أحمد، ج4، ص134. القرطبي، ج10، ص88. ابن منظور، لسان العرب، ج12، ص169. الستوطي، الدر المنثور، ج2، ص690. المتقي الهندي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ضبطه وفسر غريبه وصححه ووضع فهارسه ومفتاحه الشيخ بكري حياني، والشيخ صفوة السفا، مؤسسة الرسالة، ط1، بيروت و1409هـ/ 1989م، ج16، ص391.

وسلطاناً، وإن لم يكن للمنبر أهلاً اشتهر بالصلاح»(1). والمنبر رمزٌ، في بدايات الدولة الإسلاميّة خاصّة، للحاكم موقوفٌ عليه، فقد منع عمر بن الخطاب عمرو بن العاص من اتخاذ منبر في مركز ولايته مصر، وكان معاوية يأخذ منبره كلّما تنقّل خارج مركز الخلافة (2).

- والعصا رمزٌ، أيضاً، للسلطة، فقد كان لتنصيب الحاكم الجديد في

Murray, Robert, Symbols of Church and Kingdom: a study in early syriac tradition, T&T Clark International, 2004, p. 298.

وللعمود أو النصب دلالات الربط بين الأرض والسماء، والعمود المكسور في الحضارة الغربية دلالة على الموت أو الفوضى. والعمود الخشبي أو الحجري يدل على الشجرة الكونية أو الآلهة... وقد قاد الربّ شعبه المختار بعمود من نار في محراء سيناء... انظر: ... 159-266. Biedermann, pp. 266-267, et 25 ميناء... انظر: ... ويحدثنا مرسيا إلياد عن العلاقة بين العمود والجبل والشجرة والحبل والسلم... بالموت أو بالمعرفة الحقّة في الحضارات السابقة، وكلها تفيد ما يفيده المنبر من ارتقاء، ولكنه ارتقاء من نوع خاص سواء بالنسبة إلى ما يذكره إلياد أم ما يفيده المنبر. ... Eliade, Traité, p. 94 et suite...

(2) مؤنس، حسين، المساجد، سلسلة عالم المعرفة، العدد 31، كانون الثاني/يناير 1981م، ص73، وص76.

- الإسلام شعارات من بينها العصا والخاتم وخطبة يوم الجمعة والعباءة (1).
  - والسرير عرش؛ إذ الأسرّة مجالس الملوك.
- وكذا الفرس الحيوان الذي فضّله الله على سائر الدواب، فجعله سيدها<sup>(2)</sup>، فهو السلطان؛ إذ «كلّ عضو من الفرس شعبة من السلطان»<sup>(3)</sup>. وهو العز إذ عندما اختار آدم من دواب الجنة الفرس «قال الربّ تعالى: اخترت عزّك وعز ولدك خالداً معهم ما خلدوا»<sup>(4)</sup>.

انظر: الأصبهاني، العظمة، ج5، ص1777. ويذكر القرطبي أنّ الفرس هدية الله وجزاؤه لإبراهيم وإسماعيل، جدّ العرب، على بنائهما الكعبة. القرطبي، ج2، ص122. ويذكر السيوطي عن: «ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانت الخيل وحشاً كسائر الوحوش، فلما أذن الله تعالى لإبراهيم وإسماعيل برفع القواعد من البيت. قال الله عن: إنّي معطيكما كنزاً ادخرته لكما، ثمّ أوحى الله إلى إسماعيل بين أن اخرج فادع بذلك الكنز، فخرج إسماعيل الله ألى أجناد، وكان موطناً منه وما يدري ما الدعاء ولا الكنز فخرج إسماعيل الله الدعاء، فلم يبق على وجه الأرض فرس إلا أجابته فأمكنته من نواصيها وذلّلها له فاركبوها وأعدوها، فإنها ميامين، وإنّها ميراث أبيكم إسماعيل الشياب. السيوطي، الدر المنثور، ج7، ص166. النويري، نهاية الأرب، والأبطال عند العرب المسلمين أو في الحضارات الأخرى قد ارتبطت بأفراس معينة والأبطال عند العرب المسلمين أو في الحضارات الأخرى قد ارتبطت بأفراس معينة كها ميزات خارقة كالطيران أو الانبثاق من تحت الأرض أو الركض فوق الماء. انظر: Coleman, pp. 490-491. Biedremann, p. 177. Tresidder, p. 105. Chevalier, et Gheerbrant, p. 223 et suite. Cassandra, Eason, Fabulous creatures, mythical monsters, and animal power symbols, Greenwood Press, London, 2008, p. 5.

انظر أيضاً مكانة رخشه فرس رستم في شاهنامة الفردوسي وانتصاره على الأسد والتنين: الفردوسي، الشاهنامة، ص47. عجينة، موسوعة الأساطير، ج1، ص288 وما بعدها، وص 293.

<sup>(1)</sup> شبل، مالك، معجم الرموز الإسلاميّة، ص207.

<sup>(2)</sup> يذكر فيري أنّ المسلمين اعتقدوا أنّ الفرس «مطيّة الله»، وأنّه يبعد الشيطان عن صاحبه Viré, F. «FARAS», in E.I.², p. 785-786.

<sup>(3)</sup> ابن سيرين، ص208 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> الأصبهاني، العظمة، ج5، ص1779. المجلسي، بحار الأنوار، ج61، ص157.

غير أنّ للمنبر والسرير والفرس رمزيّة أخرى، إضافة إلى الدلالة التاريخيّة السياسيّة، وتظهر هذه الرمزيّة، بالنسبة إلى المنبر، في دلالات مراقي «منبر الكرامة»؛ إذ إضافة إلى أنّ حركة آدم هي الصعود في المنبر، ما يعني الارتفاع والعلوّ والعروج، فإنّ مراحل ارتفاعه ومستويات عروجه تتناظر وعدد السموات السبع، ووصول آدم إلى المرقى السابع هو وصول إلى رمزيّة السماء السابعة، وصول إلى حيث تسكن الآلهة كما كانت الأساطير الإيرانيّة تصوّر ذلك في طقوس الإله ميثرا. ورمزية العروج هذه نجدها في دلالة السرير، فهو «مفهوم قرآنيّ يعني الفردوس المدعوّ «الرفرف العالي» ومسكن المجد الإلهي، مكان التجلّي الخالد» (1). ويعضد الفرسُ السريرَ في هذه الدلالة، فهو فرس

<sup>(1)</sup> شبل، مالك، معجم الرموز، ص207. انظر أيضاً: الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج23، ص83-84. ويورد السيوطي: "متكثين على رفرف، قال: وسائد». السيوطي، الدر المنثور، ج7، ص722. «والرفرف: ما تدلَّى من الأسرّة من عالى الثياب... واشتقاقه من رفّ الطائر أي ارتفع في الهواء». السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (756هـ/ 1354م)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تح. أحمد محمد الخرّاط، دار القلم، دمشق، (د.ت)، ج10، ص186. وينسب ابن عجيبة إلى الرفرف القدرة على الرفع والارتفاع. ابن عجيبة، البحر المديد، ج4، ص73. ويضيف ابن عادل الدمشقى أن الرفرف جبريل أو هو البساط "قال البيهقيُّ: الرفرف: جبريلُ -عليه الصلاة والسلام- في صورته على رفرف، والرَّفْرَفُ: البسَاط. وقيل: ثُوبٌ كان يُلْبَسُهُ. وقال القرطبي: وروى ابن عباس -رضي الله عنهما- في قوله تعالى: ﴿ مَا فَلَدُكُّ ﴾ [النَّجْم: 8] أنَّه على التقديم والتأخير، أي تدلى الرفرف لمحمد - عليه الصلاة والسلام - ليلة المعراج فجلس عليه، ثم رفع فدنا من ربه». ابن عادل الدمشقي، أبو حفص عمر بن علي الحنبلي (675 (؟)-775هـ (؟)/ 1276 (؟)-1373م (؟))، اللباب في علوم الكتاب، تح. الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ على محمد معوض، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1419هـ/ 1998م، ج18، ص176. انظر هذه الدلالات للرفرف من أنه البساط أو السرير الطائر. ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، تصحيح وشرح ومقابلة لجنة من أساتذة النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، 1316هـ/ 1956م، ج2، ص74. ابن طاوس السيّد، اليقين، ص298، وص300. والرفرف: الفرش والبسط والشجر. البحراني، هاشم، مدينة المعاجز، ج2، ص422، هامش 4.

مجنّح يشبه، من ناحية، البراق أو "دلدل" الحصان الذي أهداه الرسول محمد لابن عمّه عليّ، ويشبه، من ناحية ثانية، الكائنات الميثولوجيّة في الأساطير اليونانيّة التي تعرف بالسنتور (Centaures) وهي كائنات مزدوجة الشكل، شأن البراق ودلدل وميمون، وشبهه بكلّ هذه الكائنات يفتح أمامه عالم الغرابة، عالم ما وراء المرئيّ، عالم الغائب الذي لا يدرك. إنّ الوصول إلى «النهاية» نهاية الكمال وامتلاء الوجود، عبر قطع المراحل السبعة في الصعود، أو عبر صعود الرفرف العالي، أو عبر ركوب الفرس، دخول في عالم الأمر والغيب والخلق، العالم الذي تعجز كلّ الكائنات عن الدنوّ منه، العالم الذي لم يلجه إلا محمّد، ليلة الإسراء والمعراج، عندما قيل له تقدّم يا محمّد، في حين تخلّف جبريل قائلاً: لو تقدمت لإحترقت.

غير أن هذه الرموز؛ إذ تفتح أمام آدم عالم الخلق «الغائب» الواقع هناك خلف الحجب، تفتح كذلك عالماً للخلق والفعل نظير العالم الأوّل، ويبدو ذلك من خلال دلالات رمزية الخاتم والسرير والفرس والقضيب؛ إذ تفتح هذه الرموز أمام آدم البعد المرئيّ المشهود بعد الوجود، كما سنرى خاصة في رمزيّة حوّاء، والإنجاب، والتلذذ؛ إذ الخاتم كناية عن غشاء البكارة، ففي حديث ذي الكفل: إنه لا يحل لك أن تفض الخاتم، وهو كناية عن

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص207. الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد (170هـ/ 786م)، كتاب العين، تح. مهدي المخزومي، إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، (د.ت)، ج7، ص13. ابن سيرين، ص317. ولم نجد في الحضارات السابقة ما يدل على أن الخاتم مرتبط ببكارة الصبايا. غير أن (Hymen) تعني غشاء البكارة، وتعني أيضاً إله الزواج الذي من طقوسه إدخال الإصبع في الخاتم، وهي حركة قد ترمز للعملية الجنسية، ثم إن هذا الإله عُرِف بإنقاذه مجموعة من الصبايا من يد خاطفيهم، وهو ما يفيد أن من دلالات غشاء البكارة عند الرومان حماية الصية دون أن يرتبط ذلك بن عة النقاء. انظر:

Mercatante, Anthony S., and Dow James R., The Facts On File Encyclopedia of word Mythology and Legend, 3<sup>rd</sup> edition, Facts on File, N.Y., 2004, p. 490.

الوطء<sup>(1)</sup>. والعذرة: البكارة. قال ابن الأثير: العذرة: ما للبكر من الالتحام قبل الافتضاض<sup>(2)</sup>، و«العذرة: خاتم البكر»<sup>(3)</sup>. و«يرمز السرير إلى الاتحاد الزوجي، إلى الزوجين، إلى الزواج»<sup>(4)</sup>. ويرمز الفرس إلى المرأة والهوى فكلاهما مركوب<sup>(5)</sup>. أمّا القضيب فهو الذكر آلة الإخصاب والإتيان والإفاضة. هكذا نرى أنّ هذين العالمين، عالم الخلق وعالم الفعل، يحقّقان لآدم القوّة والقدرة والفحولة تلك التى رأينا حضورها عبر رمزيّة الصوت.

#### ب- حوّاء والناقة:

ما يجمع بين حواء والناقة أنهما طرفان مؤنّثان في مقابل أطراف المجموعة السابقة المذكّرة، وما يوحّد بين هاتين الأنثيين أنهما تخرجان من

غير أنّ ارتباط الغشاء في الحضارات السابقة للحضارة العربيّة الإسلاميّة بالزهرة أكثر سهرة على الأقلّ في مستوى اللغة؛ إذ تعبّر اللغة اللاتينيّة عن فض البكارة بـ (deflorare)، وتعني نزع وردةٍ عذريّة الصبيّة أو الزوجة، وهي تتكرّر عند أغلب اللغات الأوربيّة فهي في الإسبانيّة (desflorar)، وفي الإنجليزيّة (deflower). انظر: Ferber, Michael, A Dictionary of Literary Symbols, Cambridge University Press, N.Y., 2007, p. 76.

- (1) ابن منظور، لسان العرب، ج4، ص551. الرازي، مختار الصحاح، ج1، ص203.
- (2) الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد بن الأزهر الهروي (282-370هـ/ 895-897) 186م)، تهذيب اللغة، تح. محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 2001م. ج2، ص186. الكليني، الكافي، ج7، ص404. الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج2، ص43. المجلسي (الأوّل)، روضة المتقين، ج6، ص144. الفيض الكاشاني، الوافي، ج16، ص960.
  - (3) شبل، مالك، معجم الرموز، ص156.
- (4) ابن سيرين، ص208. الثعالبي، يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، ج3، ص228. اليافعي، أبو محمد عفيف الدين عبد الله بن أسعد (768هـ/ 1366م)، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، وضع حواشيه خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1417هـ/ 1997م، ج1، ص251.

<sup>=</sup> ويذكر ريكور أن الخاتم رمز للعضو الأنثوي وعلامة على الإخلاص. Ricoeur, De L'interprétation, p. 485.

حيّز مخفي إلى حيّز معلوم، فقد خُلقت حوّاء من ضلع آدم، ومن بقايا طينة ضلعه، أو من مكنون علم القائم، وقد أخرج الله الناقة من بعد أن قال لها كوني فكانت. وإذا كان آدم وفرسه قد خُلقا بيد الله، فإن حوّاء قد جَمَعَتْ في خلقها، بطريقة غامضة، بين الخلق باليد والخلق بالكلمة، وكذا ناقتها التي إن خلقت بالكلمة فإن خروجها يحيل إلى موطن كانت كامنة فيه وعالم انتمت إليه. والعالم الذي خرجت منه حوّاء عالم مظلم إظلاماً مضاعفاً، فهي من داخل جسد آدم المظلم، من ناحية، وهي من حلمه، لأنّه رآها في منامه فأفاق ووجدها عند رأسه، والعالم الذي تنتمي إليه الناقة هو أيضاً عالم الخفاء عالم المجهول المظلم؛ إذ في الإبل عرق من سفاد الجنّ (1). ومن الخفاء عالم المجهول المظلم؛ إذ في الإبل عرق من سفاد الجنّ (1).

<sup>(1)</sup> الجاحظ، الحيوان، ج1، ص152-154. عجينة، موسوعة الأساطير، ج1، ص293. الدميري، أبو البقاء كمال الدين محمد بن موسى (742هـ/، 808هـ)، حياة الحيوان الكبرى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1408هـ/ 1989م، ج1، ص30. ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، ج37، ص447. انظر أيضاً: الهيثمي، مجمع الزوائد، ج5، ص212. الشبلي، ص27. العلامة الحلّي، نهاية الإحكام في معرفة الأحكام، تح. السيّد مهدي الرجائي، مؤسّسة إسماعيليان، قم، إيران، ط2، 1410هـ، ج1، ص345. انظر أيضاً: البرقى، المحاسن، ج2، ص365. الشيخ الصدوق، الخصال، ص434. المجلسي (الأوّل)، روضة المتقين، ج2، ص115... وفي المقابل يرى القرطبي أنّ ما جاء عن الرسول من تحريم الصلاة في معاطن الإبل منسوخ بقول آخر يَعدّ الأرض كلها مسجداً وطهوراً ممّا لا يغيّر التصوّر من الإبل فحسب؛ بل من العالم الذي ترتبط به الإبل ورموزه، ومنها الثعبان والحيّة للتشابه بين الرمزين؛ بل يطال التغيير التصوّر الخاصّ بالأرض وارتباطها بالطهارة والقداسة، ولكن يبدو أن هذا التصوّر لم يلق امتداداً كبيراً. انظر: القرطبي، التفسير، ج10، ص49. ويُعدّ لحم الإبل في الديانة اليهوديّة محرّماً لأنه غير طاهر (العهد القديم، سفر اللاويّين: 11: 4؛ سفر التثنية: 14: 7)، ولكن جلده قد يكون علامة على التوبة والتقوى (العهد الجديد، سفر مرقس، 1: 6). انظر في هذه الدلالة الأخيرة: . Mercatante, and Dow, p. 222 وعلَّة عدم طهارة تلك الحيوانات أن أرواح الآلهة الوثنيَّة تحلُّ فيها:

De Manhar, Nurho, The Seoher Ha-Zohar or the Book of Light, Theosophical Publishing Company, N.Y., 1900, p. 107.

النوق ما يسمّى «الرئميّة [وهي] ناقة كانت العرب إذا مات واحد منهم عقلوا ناقته عند قبره، وسدّوا عينيها حَتَّى تموت. يزعمون أنه إذا بُعث من قبره ركبها» (1). فعالم الناقة عالم ليلي مظلم، وهو ما يوحّدها بحوّاء، وهو توحّد يفتح الباب أمام ما سيقام من علاقات بين حوّاء وإبليس (الجنّ، الشيطان...) والحيّة؛ ذلك أن الحيّة ناقة من أجمل كائنات الجنّة قبل نزول لعنة آدم عليها. ومن هنا، إنّ ما وُصفت به حوّاء من نور وجمال وبهاء فلمجانسة عالم الجنّة النيّر وعالم السماء، في حين أنّها تبشّر، سرديّاً، بانكسار هذا العالم من خلال انكسار وحدة المتوحّد واجتماع المظلم والنيّر. هذا الانكسار الذي تكشف عنه رمزيّة المزاوجة.

يتناظر طرفا هذه المجموعة مع طرفين هما آدم والفرس، وعبر هذا التناظر تحدث المزاوجة. ولئن اقتضت مزاوجة آدم وحوّاء تحقيق اللذّة والسكن... فإن المزاوجة بين الناقة والفرس مزاوجة وظيفيّة، من حيث الركوب والاعتلاء والزينة والخفاء. والمزاوجة تحوّل «الوحشيّ»، وهو آدم، إلى كائن له من يؤانسه، فقد جاء خلق حوّاء ليؤنس وحدة آدم ووحشته. وبهذا الخلق يتحوّل آدم من مفرد إلى مثنّى، ومن أحد إلى زوج.

والحقّ أنّ هذا التحوّل هو الذي جعل آدم ذا وجود فاعل؛ ذلك أن ما رأيناه من قدرة آدم على الإيجاد، سواء من خلال رمزيّة عنصره، أم رمزيّة الخاتم والمنبر والقضيب والسرير والفرس، لا يتحقّق، في بعد الإخصاب

ويذكر صاحبا معجم الرموز أن كتاب الزوهار يتحدّث عن الإبل الطائرة التي تشبه
 الثعابين المجنّحة أو التنانين، ويشيران إلى أن لهذه الصورة علاقة بالميثولوجيا
 الإيرانية. أما في الأيقونة الهندية فللجمل علاقة بعالم الموت:

Chevalier, et Gheerbrant, p. 204. Tresidder, p. 35. Biedermann, pp. 56-57. وهذه الدلالات عند أهل الكتاب، أو في الثقافتين الفارسية والهنديّة، تلتقي بالصورة التي ترسمها الثقافة العربيّة الإسلاميّة التي تربط الإبل بالعالم غير المنظور في أوسع فضاءاته.

<sup>(1)</sup> الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص176.

والإنجاب، إلا عبر وجود حوّاء واقترانه بها؛ أي عبر تحوّل الواحد إلى اثنين، واجتماع المذكّر بالمؤنّث، وخروج الوتر إلى الشفع (1). وللرقم (2) رمزيّة ثريّة، وأوّل أهمّ دلالاتها، في السياق الذي يهمّنا، التحوّل من الجوهر (substance) إلى الوجود (existence)، وذلك لأنّ الوجود لا يكون إلا عبر الحركة التي لا تتحقّق إلا عبر التقابلات والاختلاف والتعارض والصراع...، وثاني أهمّ الدلالات أنّها رمز التكامل والحبّ والعطاء والجنس والألم، فحوّاء، من خلال هذا السياق، طرف التكامل والكمال عبر إحداث الاختلاف والتناقض، إنه إخراج للكائن الغفل، ذاك الذي لم يع بعدُ نوعَ وجوده وطبيعة كينونته، إلى الوجود «الحق»؛ وجود الرغبة التي منها الإرادة الذاتيّة تلك التي تحتكم إلى ما تريد.

هكذا نرى في الاختبار الترشيحي، من خلال إغراء آدم وإطرائه، أو من خلال تعليمه وتكريمه، ثلاثة مستويات من الدلالة يتبعه أوّلها إلى ما اكتسبه آدم، ويحدّد ثانيها العالم الذي يتحرّك داخله، ويقيم ثالثها مقارنة بين صورة آدم في الجنّة وصورةٍ ضمنيّة توجِّهها هي صورة الرسول محمّد.

<sup>(1)</sup> القرطبي، تفسير القرطبي، ج20، ص40. وانظر أيضاً: مقاتل، ج3، ص481. شبل، معجم الرموز، ص40. جينزبرغ، ج1، ص80.

Ginzberg, Vol. I, p. 65.

ويذكر صاحبا معجم الرموز أنّ العدد اثنين ارتبط في القديم بالأمّ؛ إذ منه وبسببه ينحدر سائر الموجودات، وأنّه يضاعف القدرة أو الباءة إلى ما لا نهاية له.

Chevalier, et Gheerbrant, pp. 351-352.

وقد طوّر آباء الكنيسة فكرة حوّاء الجديدة، ورأوا أن وجود حوّاء الأولى؛ أي خروج آدم من الوحدة إلى التعدّد، شرط لظهور رحمة الله التي هي المسيح.

Vollerts Rev. Cyril SJ., (and Others), «Mary and the Churche» in New Catholic Encyclopedia Supplement, Gale Cengage Learning, U.S.A., 2010, Vol. II, p. 714.

Fishbane, Michael, Biblical Myth and Rabbinic Mythmaking, Oxford University Press, 2003, p. 172, note 67.

تجتمع أقوال آدم وأحواله في تحقيق قدرة الخلق وقدرة التصريف والرعاية والسلطان... والقدرة على الخلق تتوضّح من خلال التسمية والتحديد، ومن خلال العروج إلى عالم الخلق والأمر بفضل رمزية المنبر والسرير والفرس، ومن خلال الإخصاب بفضل رمزية الخاتم والسرير والفرس وحوّاء.

والقدرة على التصريف تتوضّح من خلال شارات السلطان والخلافة كالمنبر والعصا أو القضيب والسرير والفرس، ومن خلال تنصيبه متبوعاً تتبعه الملائكة وحوّاء، ومن خلال جعله مطاعاً يطيعه الفرس الميمون والسرير وقبابه التى ترخى ستائرها على آدم ليقضي من حوّاء حاجته.

ويمكن جمع هاتين القدرتين المندرجتين ضمن أشد الموضوعات التصاقاً بالمحرّمات (tabous)، السياسة والجنس، في معنم واحد هو معنم الفحولة؛ ذلك أنّ الفحل من الرجال أو الدوابّ (الجمل والثور...) هو القادر على الإخصاب، والفحل هو المتبوع وسيد القطيع، والفحل من الشعراء من كان في صوته قوّة وفي نفسه مدّ، والفحل الكريم... والفحولة موضع فخر بالذكورة والسيادة؛ إذ يقول الشاعر حاجب بن ذبيان المازني (حاجب الفيل): [الطويل]

## ونحن بنو الفحل الذي سال بوله بكلّ بلاد لا يبول بها فحل

ولم يكن لآدم أن يوجد، ولا لفحولته أن تكون، لو لم يكن متحرّكاً في عالم من التقابلات والتناقضات، التي كان هو جامعها وموطن صراعها. ويتّخذ هذا العالم، في مستوى الاختبار الترشيحي، ثنائيّتين هما الظلام والنور، والعجز والفعل؛ فالظلام واقع في عنصره (التراب) وفي مصدره (الأرضون السبعة)، وفي جسده الذي رفضت الروح الدخول فيه لأنّه مدخل مظلم بعيد قعره، في حين أن النور واقع في نور روحه، ونور جبينه، ونور ثناياه، ونور لباسه، ونور منبره وسريره وقضيبه وفرسه وخواتيم الكرامة، ونور حوّاء. ويتخذ التقابل بين الظلام والنور بعداً ثانياً بين ظلمة ظلمه لنفسه؛ إذ

يقبل العهد والأمانة دون استثناء أو طلب العصمة، ونور علمه. ويعضد هذا التقابل بين الظلام والنور تقابل يحدد عالم حركة آدم من الخفيّ إلى الجليّ، ومن الغفل إلى الفعل، ويمثّل آدم معبر التحوّل بين الطرفين؛ لأنه الجامع بين عالم الغيب وعالم الشهادة، بين المخفيّ والمرئيّ، بين الروح والتراب.

لقد تحوّل آدم من طين إلى إنسان، وخرجت حوّاء من الضلع إلى الوجود، وتحوّلت بقيّة الكائنات من الصوت إلى الكينونة، وهذا التحوّل تحوّل من العجز إلى الفعل مع ما يتبع ذلك من الانتقال من وضع التابع إلى وضع المتبوع، ومن مهين إلى مكرّم. إن هذه الثنائيات التي يتحرّك ضمنها آدم هي التي تصنع وجوده الحقيقي، من خلال تحويله من مفرد إلى زوج، ومن جوهر إلى كائن، من الوجود إلى الموجود، هذا التحويل الذي تحكمه صورة ضمنيّة الشبه بين آدم والرسول محمد، من حيث كرامته وعروجه. ويمكن توزيع مواطن الشبه بين آدم والرسول محمد على قسمين هما اتخاذ المنبر وركوب الفرس المجنح والوصول إلى «سدرة المنتهى» من ناحية أولى، واشتراكهما، من ناحية ثانية، في الأبوّة؛ فآدم أبو البشرية ومحمد «أبو» المسلمين ﴿وَأَزْوَلُهُهُ أُمُهُنْهُمُ للله الصورة التي قدّمتها نصوص القصص عن آدم محكومة بصورة أخرى تحقّقت، الصورة التي قدّمتها نصوص القصص عن آدم محكومة بصورة أخرى تحقّقت، بحسب سياق الخطاب السردي، بعدها، يبثها التاريخ إلى لحظة ما قبل التاريخ لحظة البداية، وهو بثٌ له وظيفة سياسيّة عقائديّة رأينا بعض ملامحها في لحظة البداية، وهو بثٌ له وظيفة سياسيّة عقائديّة رأينا بعض ملامحها في القراءة التاريخيّة للحكاية الشبعيّة عموماً والإسماعيليّة خصوصاً.

# 2-2- الاختبار الرئيسي:

استعد آدم، من خلال العقد الذي بينه وبين المؤتي، للقيام بالاختبار الرئيسي، فقد اكتسب سلطتين: سلطة القيادة والريادة، وسلطة الإخصاب والإنجاب، فأصبح بهما متبوعاً عليّاً فوق كلّ الكائنات الموجودة معه. والاختبار الرئيسي، الذي يتهيّأ للدخول فيه، موضوعه الشجرة، ومضمونه الابتعاد عنها والتحذير من الوقوع في حبال إبليس، وأطرافه آدم وإبليس.

ويأتي الخطاب السردي في هذه المرحلة مركزاً على برنامج إبليس باعتباره معرقلاً لما يُراد لآدم من نعيم، ولما يُنتَظَرُ منه من طاعة. فكان برنامج إبليس السردي السعي إلى إخراج آدم من الجنة، لقد استعاد الخطاب السردي اهتمامه بإبليس الذي كاد ينقطع عند طرده من الجنة.

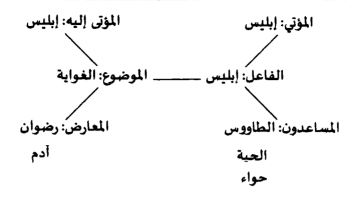
يأخذ برنامج إبليس السردي الشكل التجريدي الآتي:

[ت (إبليس) [آدم  $\land$  النعيم  $\rightarrow$  آدم  $\lor$  النعيم]

ويقوم هذا البرنامج على عمليّة انتزاع؛ انتزاع النعيم من آدم، مع ما يعني هذا الانتزاع من تحويل آدم من حال إلى حال، وإذا تذكّرنا أنّ آدم، وهو لا يزال طيناً، قد حوّل إبليس من حال إلى أخرى، فإنّنا ندرك أنّ الخطاب السردي من خلال برنامج إبليس، يعمل على التقريب بين الطرفين، وذلك عبر التحويل في المكان بإخراج آدم من الجنّة، وتحويل تكريمه إلى إهانة، وسلطته إلى ضعف، وقدرته على الإخصاب والإنجاب إلى قدرة يحكمها إبليس، كما يظهر ذلك في ميثم «حديث عبد الحرث»(1)، فيصبح آدم بذلك شبيهاً بإبليس في الطرد والإهانة والضعف.

وفعل التحويل والانتزاع موضوع اختبار إبليس، ولكنّه اختبار ألزم به نفسه، بعكس آدم الذي ألزمه المؤتي بعدم الأكل من الشجرة، وهذا الإلزام الذاتي هو الذي يصنع عالم فعل إبليس الذي نراه في الأنموذج العاملي لبرنامجه:

<sup>(1)</sup> هو الحديث الذي يبدو فيه آدم وحواء وقد خضعا لرغبة إبليس في أن يسمّيا ابنهما باسمه وهو «عبد الحرث». انظر على سبيل المثال: مقاتل، تفسير مقاتل، ج1، ص37 وما بعدها. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج13، ص313، تح. العطّار، ج9، ص146. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج23، ص271.



واضح أنّ حضور إبليس في هذا الأنموذج طاغ؛ فهو قادح الفعل وغايته. إنّ عالم الفعل عالم ذاتي لا دخل فيه لإرادة تخرّج عن الذات، فالعناصر المعارضة تكاد لا توجد. أمّا المساعدون فعلى تنوّعهم يُردّون، كما سنرى، إلى ذاتٍ واحدة هي إبليس؛ إنّه عالم الذات في مواجهة المجموعة، والإرادة في مواجهة الاتباع، والفعل في مواجهة السكون، والتمرّد في مقابل الطاعة. إنّها حزمة رمزيّة مكوّنة من عالم ذي لون واحد، رموز متعالقة، كلّ من يمتّ إليها بصلة سيتلوّن بلونها، فقيام العلاقة بين الوحدات يقرّبها بعضها من بعض بشكل تتحقّق به دلالتها فلا تبقى إمكاناً لا يدرك.

وتتحدّد كفاءة إبليس في مستوى كيان الفعل بالإيجاب؛ إذ نجده يشعر بوجوب إخراج آدم من الجنّة، ونرى رغبته في ذلك. فمن ناحية لا يستحقّ آدم، بالنسبة إليه، الكرامة والنعيم لأنه لم يعبد الله كما عبده، ولأنه لا فضل له على غيره، ولأنّ عنصره دون عناصر بقيّة الخلق، ويوجب كلّ هذا على إبليس العمل على إخراجه من الجنّة. وآدم، من ناحية أخرى، لا ينبغي أن يبقى في الجنّة، ولا أن يكون خليفة من دون إبليس أو الملائكة. والوجوب تحرّكه الحسرة على ما أصبح عليه بعد أن كان ملك سماء الدنيا، ورئيس الزاهدين (1)، والرغبة يحرّكها حسده آدم على ما نال من الرضا والنعيم دونه.

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص504، وج18، ص40، تح. العطّار، ج1، ص322، وج15، ص26. الكسائي، =

أمّا في مستوى فعل الكيان فيظهر إبليس قادراً على تحقيق فعله عالماً بكيفيّته، فقد استطاع التحيّل على الطاووس والحيّة للدخول إلى الجنّة، وعرف عند دخوله إلى الجنّة السبيل لمخاطبة آدم وحوّاء وإغوائهما. هكذا يكشف الحسد والحسرة والحيلة عن القدرة التي استطاع إبليس أن يكتسبها بمفرده، وبمقتضى إرادته (1).

Ginzberg, Vol. I, p. 63

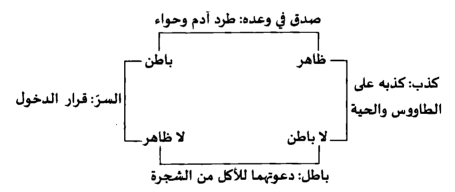
انظر هذه القدرة التي عليها رمز الشر عموماً في الحضارات الإنسانية مثل الشيطان عند المسيحيين من خلال قدرته على التعرّف إلى المسيح ومحاولة إغوائه منذ البداية، أو مثل أهرمن عند الفرس الذي يسيطر الآن على العالم في انتظار الحرب الكبرى بينه وبين رمز النور أوهرامازدا. درسدن، «أساطير إيران القديمة»، ضمن: أساطير العالم القديم، ص298.

Chevalier, et Gheerbrant, (art., Satan) p. 846-847. (art, Diable) pp. 352-353. (art Démon) p. 348. Tresidder, p. 63. Biedermann, p. 94...

<sup>=</sup> ص108. ابن كثير، التفسير، ج1، ص231. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص121...

<sup>(1)</sup> لا يذكر النصّ السردي أنّ الله أعطى إبليس كلّ هذه القدرة قبل وقوع آدم في الخطيئة، إلا إذا اعتبرنا أنّه مَلِكٌ وللملك قدرات أو سلطات لا تحدّ. وسيذكر النص السردي أن الله أعطى إبليس قدرات عندما سلطه على آدم في مختلف مظاهر وجوده بعد الخطيئة. كل ما تذكره نصوص مدوّنتنا في هذه المرحلة أن لإبليس قدرة على إغواء آدم دون بيان كيف تسنّى له ذلك ومن أين له القدرة عليه؛ وهو أمر نراه في معالجة كيفيّة دخول إبليس الجنّة لغواية آدم، وهو الذي أطرد منها، ما أنتج قضايا كلاميّة منها: هل الجنّة في الأرض أم في السماء؟ وإذا كان إبليس قد أوقع آدم في الخطيئة فمن الذي أوقع إبليس فيها…؟ غير أنّنا نجد عند الطبري أن إبليس كان يعلم نتيجة عصيان آدم «لما كان يقرأ من كتب الملائكة ولم يكن آدم يعلم ذلك». الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص526، تح. العطار، ج1، ص236. الطبري، التاريخ، ج1، ص75. السيوطي، الدر المنثور، ج5، ص468. ويبدو إبليس في أساطير اليهود ذا قدرة تضاهي قدرة العليّ حين يقول: «لئن غضب عليّ [الله] فسأقيم عرشي فوق نجوم الربّ، وسأكون مثل العليّ». غير أن قدرة الله أطردته ومن معه إلى الأرض. جينزبرغ، ج1، ص76.

ويقوم مربّع المصداقيّة على أوجه العلاقات والتقابلات بين قطبين هما الظاهر والباطن. وعند النظر في مكيّفات الملفوظ الحالي (d'états) لإبليس نرى أن مصداقيّته تتطوّر من السرّ إلى العلن، ومن الكذب إلى الصدق. يقع فعل إبليس في مرحلة تحيّله على الطاووس والحيّة في مستوى السرّ؛ لأنه يستبطن أمراً يخفيه على من يدخل معه في علاقة أولى (الطاووس) وفي علاقة ثانية (الحيّة). وهذه العلاقة ذاتها تكشف في مرحلة متقدّمة منها عن تقابل ما يعلنه إبليس مع ما يضمره ممّا يوقع فعله في مستوى الكذب، ويتحوّل فعله مع آدم وحوّاء إلى مستوى الباطل عندما يزيّن لهما ما ليس صحيحاً في باطنه ولا في ظاهره، ويكشف في الأخير عن حقيقته بانكشاف باطنه، فيستوي الظاهر والباطن عندما يحقق ما يريد ويدفع بآدم وحوّاء إلى الأكل من الشجرة. ويمكن تجريد مكيفات الملفوظ الحالي بشكل بجمع مختلف مراحله ومضمون كلّ مرحلة في الشكل الآتي:



تتحدّد قدرة إبليس، إذاً، في «التلبيس» والإغواء، وما اختبار إبليس إلا تحقيقاً لهذا الفعل-الصفة؛ فتلبيسه واضح في فعل العبادة؛ لأنها وسيلة يخفي بها ما يريد من شرّ بساكن الجنان، وفي الإيهام بوجود ما ليس موجوداً، شجرة الخلد أو شجرة الملك، أو كلمات تعصم من الهرم والموت، إنه تلبيس المظهر؛ إذ يسير في طرق السموات مستخفياً، أو هو تلبيس الصورة؛ إذ يتحوّل إلى ريح حَتَّى يدخل بين أنياب الحيّة. أمّا الإغواء فقائم ضمن

بعدين، أوّلهما: الجسد؛ إذ تمّ الإغواء عبر حوّاء (1) وعبر الأكل؛ أي عبر «الأجوفين: الفم والفرج». وتذكر النصوص أنّ الإغواء من غوى الفصيل؛ أي البشم من الأكل (2). وثانيهما: هو ما يلحق الإغواء بالتلبيس، وهو التضليل ممّا يجمع البطن بالعقل في مستوى واحد، ما يعني كذلك أنّ اللذّة، لذّة الأكل أو لذّة الجماع، لا تلتقي بالعقل إلا في مستوى الغواية، وأنّ العاقل الحقيقي هو الذي لا يركن إلى اللذائذ، أو إلى الجسد... أو... في المقابل لا يكون الإنسان إلا عبر الغواية، عبر إبليس. إنّ التلبيس والغواية والتضليل وجوهٌ أخرى يتمكّن من خلالها إبليس من إعادة توجيه خلق آدم كما كان اللمس والمسّ، وآدم طينة، تعميداً وتحديداً له. فالتلبيس والإغواء يكوّنان عالم إبليس الجامع بين المتضادّين المتقابلين بين الحقيقة والباطل، فلا يُفَكُ انتظامهما، ولا يفرد تشاجرهما.

لقد نجح إبليس في إغواء آدم، وساعده على ذلك الطاووس والحيّة وحوّاء، فقامت بمقتضى هذه المساعدة علاقاتٌ بين هذه الأطراف وإبليس شكّلت هويّتها النهائيّة، فتحدّد بذلك، في المخيال الإسلامي عموماً، وجودها ودلالاتها.

## أ- الطاووس:

ينزل «أبو الوشي» مُنْزَلَ غِنَى في علاقته بإبليس والحيّة في قصّة محنة آدم. وهذا الغنى واضح في تعقّد رمزيّته من ناحية، وتعقّد رمزيّة من كان على صلة بهم من ناحية ثانية، وفي النتائج المتشابكة التي أفضت إليها تلك العلاقة من ناحية ثالثة. ولئن كانت هذه النتائج المتشابكة موضوع نظر اله (ب.س.ك2)، وهو آدم في الأرض، فإنّ النظر في رمزيّة الطاووس وعلاقاته بإبليس والحيّة ممّا يكشف عن صورة هذا الطائر في حكاية آدم في الثقافة الإسلاميّة.

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص108. ابن إسحاق، المبتدأ، ص60.

<sup>(2)</sup> ابن الجوزي، زاد المسير، ج5، ص329. الثعلبي، التفسير، ج4، ص220.

أولى صفات الطاووس أنه "سيّد طيور الجنّة" (1) عظيم في خلقه، فإذا نشر جناحيه غطّى سدرة المنتهى، وذيله من زمرّدة خضراء (2). وثاني صفاته أنه "أطيب طيور الجنّة صوتاً وتغريداً (3). ولذلك يضرب المثل به في الحسن والبهاء، فيقال: "أحسن من طاووس وأزهى من الطاووس) (4). غير أن

Chevalier, et Gheerbrant, p. 1002. Tresidder, p. 94-95. Biedermann, pp.158-159. وللبراق ذيل هو ذيل الطاووس

Tommasi, Chiara Ombretta, «Ascension», in Gale Encyclopedia of Religion, 2<sup>nd</sup> Edition, Thomson Gale, U.S.A., 2005, Vol. I, p. 523.

- (3) الكسائي، ص118. العصامي، ج1، ص92-93. انظر أيضاً: النويري، نهاية الأرب، ج13، ص17-18. الجاحظ، الحيوان، ج1، ص131. انظر الحديث المتأخر عن المهدي من أنه «طاوس أهل الجنّة». السيوطي، العرف الوردي في أخبار المهدي، تح. أبو يعلى البيضاوي، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1427هـ، ص142. المقدسي، يوسف بن يحيى (ق7هـ/ق13م)، عقد الدرر في أخبار المنتظر، تح. عبد الفتاح محمد الحلو، مكتبة عالم الفكر، القاهرة، ط1، 1399هـ/ 1979م، ص148. ابن طاووس، السيّد (ت 664هـ/ 1265م)، الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، مطبعة الخيام، قم، إيران، ط1، 1399هـ، ص178. البحراني، هاشم، غاية المرام، ج7، ص97. عجينة، موسوعة الأساطير، ج1، ص306... ويرتبط الطاوس في حضارة ما بين النهرين بالشيطان: Coleman, p. 21، وهو رمز لشيطان آخر من الشياطين التي كانت تحت سليمان الحكيم، وكانت له القدرة على تعليم الرياضيات وعلى مسخ الإنسان إلى طائر Coleman, p. 67، ويذكر جينزبرغ أن عرش الملك سليمان يزيّنه طاووس: جينزبرغ، ص153؛ Ginzberg, إ .. Vol. II, p. 969 ويذكر الدميري أن من عناصر قوّة سليمان الحكيم وهيبته بين المخلوقات طاووسين من ذهب معلقين على نخلتين فوق كرسي عرشه. الدميري، ج1، ص316.
- (4) الثعالبي، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ج1، ص478. الآبي، أبو سعد منصور بن الحسين الرازي (ت 421هـ/ 1029م)، نثر الدر في المحاضرات، تح. خالد عبد الغنى محفوظ، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ =

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص26.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص118. عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج2، ص200 وما بعدها. وهو رمز الخلود والأمل والقوّة.

للطاووس صفات أخرى فاتحتها لونه الأزرق المشؤوم (1)، وبشؤمه يُضرب المثل فيقال: «أشأم من طاووس» (2). وهو مع شؤمه محطّ الكبر والعجب والخيلاء والزهو (3). يجمع الطاووس إذاً بين صفات الجمال الجسدي وصفات القبح النفسي الذي ترك عليه علامة في رجليه (4). ولقد مكّنه هذا الجمع من أن يكون جسر وصول إبليس إلى الحيّة سيّدة دوابّ الجنّة، وسميرة حوّاء المقرّبة (6). ولقد أفاضت عليه هذه الوظيفة خصائص أعمق من مجرّد التقابل بين الحسن والقبح؛ فقد ارتبط الطاووس، من جهة، بالتجدّد الحولي الذي تمرّ

<sup>= 2004</sup>م، ج6، ص124-125. اليوسي، نور الدين أبو علي الحسن بن مسعود بن محمّد (1102هـ/ 1690م)، زهر الأكم في الأمثال والحكم، تح. محمّد حجي، ومحمّد الأخضر، الشركة الجديدة، دار الثقافة، الدار البيضاء المغرب، ط1، 1401هـ/ 1981م، ج2، ص124، وج3، ص145.

<sup>(1)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص316؛ ج2، ص201. واللون الأزرق هو لون عيني الدنيا، وقد اتخذت يوم القيامة «صورة عجوز شمطاء زرقاء العينين أنيابها بادية مشوّهة الخلق لا يراها أحد إلا هرب منها». انظر: الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص598. الغزالي، إحياء علوم الدين، ج9، ص178. وفي المقابل إن اللون الأزرق في الثقافات الغربيّة هو رمز الأشياء الخاصّة بالروح والفكر، وذلك عكس اللون الأحمر .44 Biedermann, p. 44، وهو رمز اللانهاية والخلود والحقيقة والإخلاص والإيمان والطهارة والصفاء والسلام .75 Tresidder, p. 27

<sup>(2)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، ج1، ص258. الدميري، ج2، ص71.

<sup>(3)</sup> الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص252-253. البيضاوي، تفسير البيضاوي، دار الفكر، بيروت، (د.ت)، ج1، ص563. انظر أيضاً: الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج5، ص495، وص 507، تح. العطار، ج3، ص75. القرطبي، التفسير، ج6، ص300. السيوطي، الدر المنثور، ج2، ص34. وقد يكون حضور الطاووس في المخيال الإسلامي متأخراً عن حضور الغراب والحمام والديك، وهو ما قد يفسر غياب الطاووس عن هذه الطيور الأربعة عند مقاتل بن سليمان. مقاتل، ج1، ص141.

<sup>(4)</sup> الثعالبي، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ج1، ص480. الدياربكري، ج1، ص51.

<sup>(5)</sup> الكسائي، ص119.

به الطبيعة؛ لأنه يرمي ريشه في الخريف كالأشجار، فإذا بدأ طلوع أوراقها طلع ريشه (1)، وبالحياة الجنسيّة، من جهة أخرى، إذ يُعرف الطاووس بالغيرة حين تحضن أنثاه بيضها حتى أنّه قد يكسرها، ما يرفع نسبة الفحولة عنده (2).

هذه الدلالات، وهي الجمال والعجب والقدرة على التجدّد والإخصاب والانتصاب، هي عينها دلالات الطاووس الرمزيّة في الثقافات القديمة، فالطاووس، عند الهنود، مطيّة آلهة الموسيقا والشعر ساراسفاتي الجميلة، وآلهة الرغبة الجنسيّة كاما، وآلهة الحرب سكاندا، وهو عند اليونان رمز الآلهة هيرا الغيورة التي أنجبت هاريس إله الحرب، وهيفستوس إله النار، وهيبي إله الشباب، وإليثيا آلهة الخصب والإنجاب. ويُعدُّ هيجان الطاووس الجنسي مرتبطاً في هذه الثقافات بنزول الأمطار؛ إذ تظهر عليه علامات الهيجان قبل يوم من نزول الأمطار وهو أمر، إضافة إلى دورة تساقط ريشه وطلوعه، يوحده بالطبيعة فإخصاب أنثاه متزامن مع إحياء الأرض وإخصابها(3).

<sup>(1)</sup> الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص252.

 <sup>(2)</sup> تذكر صاحبة مقال «طاووس» في الموسوعة الإسلامية أنّ لجلد الطاووس مفعولاً جنسيّاً، وأنّه يعالج المشاكل المتعلّقة بالتقارب بين الزوجين:

Bas du formulaireBaer, Eva, «Ṭāwūs», in E.I.2<sup>nd</sup>, Leiden, Brill, 2000, p. 396. غير أنّنا لم نجد في المصادر التي عادت إليها، ولا في ما رجعنا إليه من غيرها، ولا في موسوعة عجينة وغيرها من الموسوعات، ما يدعّم رأيها؛ بل لم نجد في الفقرات الخاصّة بالطاووس في الموسوعة اليهوديّة ما يشير إلى ارتباط دلالته بالباه أو النشاط الجنسي.

Feliks Jehuda, «Peacock», in E. J., Vol. XV, p. 704.

وهو ما لم نره أيضاً في التصوّر المسيحي المبكّر أو المتأخّر، فقد رأت المسيحيّة المبكّرة أنّ الطاووس رمز الولادة المتجدّدة، والخلود والحكمة ... Biedermann, أو هو رمز لحضور الشيطان أو الشرّ من خلال الزهو والكبر ,p. 258 ... والإشارة الوحيدة التي نجدها تربط بين الطاووس والرغبة الجنسيّة نراها في علاقته بكاما الهندية وهي آلهة الرغبة الجنسيّة . Tresidder, p. 155

<sup>(3)</sup> انظر في كلّ هذا: شبل، مالك، ص187 وما بعدها. ابن سيرين، ص232. الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص252. شابيرو (ماكس)، وهندريكس (رودا)، ص117، و139، و219.

ارتبطت العلاقة بين إبليس والطاووس من خلال خداع «أبي مرة» «أبا الوشي». وإذ كان الطاووس معبر تلبيس إبليس، فقد كان للطاووس ذاته باع في التلبيس؛ لأن ريشه «ملابس التلبيس»<sup>(1)</sup>، ولأنه يخفي بزينة ريشه الظاهرة سوء طويّته المشؤومة وقبح صوته ورجليه، ولئن كان ريشه إغراء، فإن في ذيله لعيوناً «مئة»<sup>(2)</sup> علامةً على قدرته على الإبصار فهماً وإدراكاً، أو على عمق قدرته على الإبصار فهما وإدراكاً، أو على عمق قدرته على الإبليس فحسب بل شريكه في التلبيس، ولئن طرد إبليس بسبب كبره وحسده آدم، فإنّ الطاووس رمز الكبر والعجب والحسد.

أمّا علاقته بالحيّة فتأتي على مستويين يتكاملان إذا نظرنا إليهما من خلال أسطورة آدم في الجنّة؛ المستوى الأوّل أن الطاووس جامع بين إبليس والحيّة بقصد الدخول إلى الجنّة، ومن هنا تبدو الحيّة أقدر من الطاووس على تحقيق ما يريد إبليس. وتبدو العلاقة بينهما علاقة «أخويّة» (3) تصل إلى إنشاء كائن يجمع بينهما نراه في الفنّ الفارسي في ما يعرف بالتنّين-الطاووس (Dragon-paon) (4). والمستوى الثاني ما جاء في كتب الحيوان من أن الطاووس آكل الثعابين، فإذا قتلها أخذ في الرقص، ومن أنه إذا اشتمّ رائحة سمّ في صحن نشر ذيله... (5). ويُعدُّ الطاووس في الثقافات التي سبقت الثقافة الإسلاميّة رمز الخلود وانتصار النور على الظلمة من خلال تصويره وفي فمه

Chevalier, et Gheerbrant, pp. 725-726. Tresidder, p. 154 et suites. Coleman, p. = 471, et p. 558 et 807... Mercatante, and Dow, p. 465, et p. 769. Cassandra, p. 72. Biedermann, p. 257.

<sup>(1)</sup> ابن غانم المقدسي، عز الدين بن عبد السلام (678هـ/ 1280م)، كشف الأسرار في حكم الطيور والأزهار، تح. وتع. علاء عبد الوهاب محمد، دار الفضيلة، القاهرة، (د.ت)، ص85.

<sup>(2)</sup> شابیرو (ماکس)، وهندریکس (رودا)، ص49.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص119.

Amiet Pierre, et autres, «Perse: C. Art», dans E. U., Corpus 14, p. 282. (4)

Baer, Eva, «Ṭāwūs», in E.I.2<sup>nd</sup>, Leiden, Brill, 2000, 396. (5)

ثعبان أو حيّة، بل يُذكر أنّ جمال ريشه يعود إلى قدرته على تحويل سموم الثعابين التي أكلها إلى عنصر جمال، وهي قدرة أعطته قيمة الدلالة على الخلود<sup>(1)</sup>. يعود المستويان إذا إلى «أخوّة» في السماء وعداوة في الأرض، وليس الاختلاف بينهما إلا اختلافاً بين «مرحلة أولى» و«مرحلة ثانية»؛ الأولى كانت في ما قبل التاريخ، قبل السقوط، والثانية مرحلة تاريخيّة طبيعيّة جاءت بعد السقوط.

#### ب- الحية:

تمثّل الحيّة طرفاً أساسيّاً في الاختبار الرئيسي لآدم في الجنّة؛ فهي عند بعضهم خادمة آدم وعند غيرهم سميرة حوّاء، وهي عند بعضهم صديقة إبليس وعند غيرهم زوجته. واجتماع هذين القطبين فيها يغني رمزيتها بدلالات فعّالة في سياق الخطاب السردي؛ فتعلّقها بآدم أضفى عليها صفات الجمال والبهاء والبلاغة والمعرفة؛ لأنها صفات موجبة تتناسب والجنّة، وتعلّقها بإبليس جعل هذا الجمال والبهاء لاحقاً بفضاء الجن والشياطين، فقد كانت الحيّة كالبعير، والبعير عند العرب يضرب بسبب قويّ في عالم الجنّ والشياطين كما رأينا. وهذا الجمع بين هذين العالمين هو الذي مكّنها من القيام بما عجز عنه الطاووس، ورفض القيام به بقيّة الخلق. فظاهر الحيّة لاحق بآدم، وخفيّ أمرها راجع إلى إبليس، فكانت بذلك عوناً للفاعل الضدّ الذي يعرقل تحويل آدم إلى خليفة.

وتظهر مساعدتها في فعلين ليس أوّلهما محلّ خلاف بين أعلام مدوّنتنا، في حين تردّدت في الثاني أقوالهم بين أمرين. أوّل الفعلين أنها اجتمعت مع إبليس على آدم أو جامعته، وأعانته على الدخول إلى الجنّة، ولقد تمّ لها ذلك بأن ركبها(2)، أو بأن أدخلته في «فمها»، أو في «جوفها»، بعد أن

Tresidder, p. 154. (1)

<sup>(2)</sup> ابن منبّه، التيجان، ص9.

"مكّنت عدوّ الله من نفسها" (1) ثمّ أخرجته بعد مرورها به من أمام الملائكة حرّاس الجنّة، وإخراجه بعد حمله أشبه ما يكون بالولادة، ولادة الحيّة لإبليس في الجنّة، ما قد يجعل العلاقة بينهما تتدرّج من علاقة كائنين منفصلين إلى علاقة أصل بفرع أو المثل بمثله، وهذا الفعل الأوّل حاصلة فكرته عند اليهود والنصارى؛ بل لعلّه لم يكن حضور الحيّة في ميثم الغواية عندهم دون إبليس إلا لأنّها أصله أو لأنّها هو.

وثاني الفعلين (وهو الذي ترددت فيه نصوص أهل السنة) يخص مدى مشاركة الحيّة إبليس في تحقيق عصيان آدم؛ إذ تبعد جلّ النصوص الحيّة عن عمليّة الإغواء، في حين تجعلها بعض النصوص الأخرى مشاركة فيها (2). وعلى الرغم من هذا الاختلاف المهم، فإنّ حضور الحيّة في مرحلة الغواية، شأن حضورها عندما أعجب العرش بنفسه (3)، يعطيها خصائص القوّة والمكر التي تقوم كلّها على فعل إراديّ وتصميم، على الرغم من تلطيف ذلك بنسبته إلى دهاء إبليس.

وهذا الفعل الثاني ممّا لا يتوافر في رمزيّة الحيّة في الحضارات القديمة، فهي هنا سلبيّة في مستوى من مستويات فعلها، تابعة لإبليس، خائفة طامعة (4)، في حين أنّها في أساطير العالم القديم (ومن بينها أساطير اليهود (6)

<sup>(1)</sup> القرطبي، ج1، ص313.

<sup>(2)</sup> الأصبهاني، العظمة، ج5، ص1569. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج69، ص106.

<sup>(3)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص13. القرطبي، التفسير، ج15، ص295. الدميري، ج1، ص391. الكسائي، ص96-97.

<sup>(4)</sup> الكسائي، ص119-120.

<sup>(5)</sup> راجع الهامش التفسيري للآية 1، الأصحاح 3. وانظر أيضاً منزلة الحيّة باعتبارها أوّل من عصى الله، وباعتبارها عقاباً لبني إسرائيل الذين أخذوا في التمرّد على موسى في أواخر سنوات التيه في الصحراء، وباعتبار النظر إليها ترياقاً لا لسمّها فحسب بل لسمّ الكلب العقور وسائر الحيوانات الأخرى أيضاً. جينزبرغ، ج3، ص343-343.

Ginzberg, Vol. I, p. 746-747. Osborne Grant R., «Bronze Serpent», in Baker Encyclopedia of the Bible, Baker Book House Company, Michigan, 1988, Vol. I, p. 382.

انظر أيضاً حضورها وهي تقود مجموعة من الحيوانات، ومن بينها بعض ملوكها كالأسد والثور والنسر، حتى «تصعد على قمّة العرش وتحيط بالملك» جينزبرغ، حجل، ص155. Ginzberg, Vol. II, p. 969، والحيّة حاضرة مع الملك بختنصر فقد كان يرافقه أسد تحيط برقبته حيّة عظيمة ...Ginzberg, Vol. II, p. 1072 وما يلاحظ هو غياب ارتباطها بالشيطان في كل هذه المواقع. غير أنّنا نجدها آلة لإبليس الذي أغوى حوّاء من خلال الثعبان

Taylor Stephen, «Adam (Person)», in Baker Encyclopedia of the Bible, Vol. I, p. 26 et p. 765.

انظر أيضاً كيف توضع الحيّة إلى جانب الشيطان في صراعه ضد الله، حين يُحَدَّدُ الصراع الحقيقي بين الله والشيطان وليس بين آدم وإبليس

Shepherd, Norman, «Fall of Man» in Baker Encyclopedia of the Bible, Vol. I, p. 765.

ويستعيد هذا التصوّرُ التصوّرُ الأسطوري البابلي حول الصراع بين الآلهة القديمة التي تتخذ رمزاً لها تنّين الأعماق ضد مردوخ، أو التصوّر المانوي الفارسي المتمثّل في الصراع بين الخير والشر أو النور والظلمة. ويبدو أن هذا التصوّر واقع تحت التصوّر المسيحي للاهوت المسيح، فالصراع كما يظهر من خلال الأناجيل واقع بين يسوع المسيح والشياطين أو إبليس، سواء من خلال محاولات إغوائه الأولى (العهد الجديد، إنجيل متّى: 4: 3-11؛ إنجيل مرقص: 1: 12-13؛ إنجيل لوقا: 4: 1-13...) أم من خلال انتصارات المسيح على من تلبّستهم الشياطين (العهد الجديد، إنجيل متى: 9: 23-34؛ 17: 17-18؛ إنجيل مرقص: 3: 27؛ 7: كاملة (العهد الجديد، إنجيل متى: 16: 21-23؛ إنجيل مرقص، 13: 24-26...).

انظر أيضاً التساوي بين الحيّة أو التنّين والشيطان في رؤيا يوحنّا حين يقول: "إذ طرحوا إلى الأرض. هذا التنين العظيم هو الحية القديمة، ويسمى إبليس والشيطان الذي يضلل العالم كله». العهد الجديد، رؤيا يوحنّا: 12: 9. انظر ما يقابل هذا التأويل: . Rabinowitz, Louis Isaac, «Satan», in E. J.,2<sup>nd</sup> edition, p. 72.

ذات فاعليّة قادرة خالقة للفوضى<sup>(1)</sup>. وسنرى لهذه الدلالة حضوراً في الحضارات اللاحقة على الحضارة العربيّة الإسلاميّة ستجمع فيه الحيّة بين الفوضى والعدم، ولكنّها ستكون ضعيفة الحضور في المخيال الشعبي أمام رموز أخرى مثل الذئب والوطواط...<sup>(2)</sup>.

Comte, p. 210. Philibert, p. 263. Lurker, p. 184. leeming, p. 502...

وانظر أيضاً أزهي دهاكا (Azhi Dahaka) التنين ذي الرؤوس الثلاثة، الذي اغتصب عرش الأرض، وقد جلب حكمه على الأرض البؤس، والحاجة... إمام عبد الفتّاح إمام، ج1، ص62-63...

(2) تفتح لنا المقارنة بين وضع الحيّة في الأساطير القديمة ووضعها في ما يمكن تسميته بالمخيال الغربي الحديث، ذلك الذي يمتدّ زمنياً بين أواخر العصور الوسطى وكامل العصر الحديث، ومقارنتها برموز أخرى تزاحمها في رمزيّتها ودلالاتها (مثل رمزيّة الذئب ورمزيّة الخفّاش)، باب النظر في العلاقات الممكنة بين المخيال الإسلامي ومخيال الثقافات التي تعاصره وآثارها المحتملة. ما يهمّنا هنا هو تأكيد أن رمزيّة الحيّة قد تطوّرت من رمز للشر المطلق بارتباطها القويّ بالشيطان وما يفيده من شر وآلام وحزن... إلى رمز يكاد يقف ضدّاً للشرّ، وذلك من خلال حيّة موسى النحاسيّة التي ربطها التصور المسيحي بالمسيح وشفائه لمن أصابتهم علّة الخطيئة، أو هي رمز للتجدّد من خلال طرح ثوبها القديم الذي يتخذ رمزيّة الجسد الذي دنسته الخطيئة، وضرورة تعويضه بجسد جديد طاهر، أو هي رمز للبحث عن الصفاء والنقاء من خلال طرحها سمّها قبل أن تشرب، وكأنها لا تريد أن تشرب إلا صافياً زلالاً. وهو ما يعني أنّ على المسيحي أن يطرح «أوراق التوت» التي تخفي العورات، وأن يسعى الحيّة ترتبط بعلاقة تشابه مع الحبل السرّي أو الذّكر، وهو ما يلحقها بالحياة وليس بالموت... (Tresidder, p. 184).

ولا يرى كانافاجيو في معجمه حول المعتقدات الشعبية في أوربا في الثعبان الشرّ؛ بل لا يرى فيه سوى الخطر العادي على الحياة، في حين أنّه يلحق بالحيّة الذئب والخفّاش والهرَّ والبومة ... عند الحديث عن الحيوانات الخبيثة التي تنتمي إلى الشيطان (كانافاجيو، بيار، معجم الخرافات والمعتقدات الشعبيّة في أوروبا، ترجمة أحمد الطبّال، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، ط1، 1413هـ/ 1993م، ص88 =

<sup>(1)</sup> مثال ذلك تعامة الآشورية البابلية

.....

[مادة حيوان])؛ وهو ما يشير إلى ضعف تمثيل الحيّة لرمزيّة الشرّ والفوضى والعدم، بعد أن كانت علماً عليها. ويبدو أنّ الذئب والخفّاش يزاحمان الحيّة في التعبير عن الشرّ والفوضى، ولاسيما أن الجميع يتشابه في عنصر مهم من عناصر القوّة وهو الأنياب التي تطرح السم في الجسد (الحيّة)، أو تمزّق الفريسة (الذئب)، أو تمصّ دمها (الخفّاش). وإذا كأن للعامل المسيحي دور مهمّ في إضعاف رمزيّة الحيّة الدالّة على الفوضى والشرّ، فإن هذا العامل عينه هو الذي أعطى فيما يبدو الذئبُ رمزيّة الانتماء إلى العالم الآخر عالم الفوضى مقابل العالم المنظّم الذي يمثّله التصوّر المسيحى للكون، وعالم الموت مقابل عالم الحياة، وعالم النور مقابل عالم الظلام... ويبدو ذلك من خلال العلاقة التي يقيمها النصّ المقدّس وتفاسيره بين الذئب والغراب؛ إذ يلتقي الذئب بالغراب في سفر القضاة (العهد القديم، سفر القضاة: 7: 25، 8: 3.) وفي مزامير داود (المزامير، 83: 11). ولقاؤهما يفتح الباب للبحث عمّا يجمع بينهما. ولا شكّ في أن ارتباط الغراب بالموت في المخيال الغربي؛ ذلك أنّه «إذا حلّق سرب من الغربان ثلاث مرّات فوق أحد الحقول كان نذيراً بموت صاحبه» (كانافاجيو، ص218 [مادّة غراب])، يجعله على علاقة وثيقة بالذئب أو بـ «ذئاب الليل». وقد عُرف الذئب بالجرأة والضراوة والنهم وهو رمز العدو والشرّير والخبيث، فقد جاء في سفر حزقيال: «رؤساؤها فيها كذئاب خاطفة تمزق فرائسها؛ إذ يسفكون دماء الناس في سبيل الربح الحرام». (العهد القديم، حزقيال 22: 27). وفي سفر صفنيا: «رؤساؤها في داخلها أسود زائرة، وقضاتها كذئاب المساء الجائعة التي لا تبقى شيئاً من فرائسها إلى الصباح». (العهد القديم، صفنيا 3: 3). ويقول بولس في أعمال الرسل: «فإني أعلم أنه بعد رحيلي سيندس بينكم ذئاب خاطفة، لا تشفق على القطيع». (العهد الجديد، أعمال الرسل: 20: 29). وقد يكون تطوّر رمزيّة الذئب راجعة إلى تطوّر رمزيّة الحمل وارتباطه بالمسيح ورمزيّة الراعى وتمثيله للمسيح. يقول كانافاجيو: «إذا أراد السّحرة حضور محفل السّبت (وهو اجتماع ليليّ كان يُعْقَدُ، على ما يظنّون، برئاسة الشيطان بعد منتصف ليل السّبت)، تنكّروا بصورة ذئاب، فإذا لم يتهيّأ لهم الوقت لهذا التنكّر امتطوا ذئاباً... وإذا رأت امرأة ذئباً يتبعها، حلَّت حزامها وتركته مجروراً خلفها قائلة هذا القول الذي لا معنى له: «حارس الحيوان الصّغير، ذئب لم أمّ المسيح لك أخ» فإذا سمع ذلك عاد مضطرباً ٩. (كانافاجيو، ص105-106). هل لهذه الصورة التي عليها الذئب علاقة بالميثولوجيا المصريّة وإله الموت أنوبيس؟ هل لها علاقة بالذئب الذي =

إن لرمزيّة الحيّة دلالات ثريّة تتعاطف وتتقابل، وفّرت إمكانيّة استعادة حضورها في قصّة آدم، على الرغم من غيابها عن النصّ القرآني والنصّ النبوي، فاختيار الحيّة للقيام بدور إدخال إبليس الجنّة لغواية آدم راجعٌ إلى ما تتمتّع به من دلالات تُسْتَقْصَى ممّا تُرى عليه من أحوال، وما يصدر عنها من

«يمثّل عائقاً أمام الحجيج المسلمين نحو مكّة، أو التجّار المسافرين نحو دمشق، وهو عائق يحوّل هذا الحيوان إلى كائن جهنّمي» (.Chevalier, et Gheerbrant, p 584)؟ هل ارتباط الذئب بالشيطان في المدوّنة الإسلاميّة أثّر في صورته في المخيال الغربي؟ انظر إلى قوله في آكام المرجان: «من حديث معاذ بن جبل أن النبي عليه قال إنّ الشيطان ذئب الإنسان كذئب الغنم يأخذ الشاة القاصية» (الشبلي، آكام المرجان، ج1، ص321.). أمّا الخفّاش فيدلّ رمزيّاً على الخلود أو طول العمر (وهو من دلالات الحيّة في الحضارات القديمة)؛ لأنّه يسكن المغاور والكهوف، وهي عادة ما تكون معبراً إلى عالم الأموات. ويرتبط الخفّاش والذّئب بكائن «خرافي» هو مصّاص الدماء (vampire)، وهو ميّت يخرج من قبره ليمصّ دماء الأحياء. ويذكر صاحبا معجم الرموز أنّ هذه العقيدة رائجة خاصّة في روسيا وبولونيا وأوربا الوسطى واليونان... ويرمز مصّاص الدماء إلى نهم العيش الذي لا يشبع كلّما اعتقدنا أننا أخذنا ما نريده وما يكفينا، وبعبارة أخرى إنّه رمز طلب الدنيا الذي لا ينتهي (Chevalier, et Gheerbrant, p. 219 et p. 993) والخفّاش رمز الكفر وعبدة الشيطان والجنون أو نوم العقل (Tresidder, p. 20-21). وفي المعتقدات الأوربيّة "إذا وضعنا سبعاً من أوراق الغار على رأس نائم، وأجرينا فوقها سبع نقاط من دم وطواط رأى النائم في نومه سبعة شياطين. وإذا اصطدم وطواط بزجاج نافذة، وكان في البيت مريض، فهو سيموت قريباً...». (كانافاجيو، ص305). ننهى هذه الإحالات بقول جاء في موسوعة أساطير الشعوب الروسيّة والسلافيّة وخرافاتهم يربط، في رأينا، بين عالم المخيال الغربي وعالم المخيال الإسلامي عن طريق حضور «العدوّ التركي»: «أخذت كلمة (vampire) (مصّاص دماء) من اللغة الصربيّة (vampir)، التي تعود بدورها إلى الكلمة التركيّة (ubir)، وتعنى غير الميّت. وبعض المصادر تربط الكلمة بالأصل السلافي (upir)».

Kennedy, Mike Dixon, Encyclopedia of Russian and Slavic myth and legend, Santa Barbara, California, 1998, p. 289.

إن الكلمة ذاتها تفتح أبواب الحديث عن علاقات عميقة بين الشعوب المتقاربة لا نعتقد أن المخيال الإسلامي كان بعيداً عن التفاعل معها. أفعال... ولذلك سعينا من أجل بيان رمزيّتها إلى معرفة صورة الحيّة في نصوص مدوّنتنا.

يمكن حصر دلالات رمزية الحية في مجالين متقابلين: مجال الظلمة ومجال النور. في المجال الأوّل ارتبطت الحية، من خلال وصف مصنفي الحيوان، بالماء فهي "في أصل الطبع مائية" (1)، ومربضها في الجنّة على ضفاف نهر الكوثر. وارتباطها بالماء ارتباط بالأعماق شأن الحيّة التي أعدّت لفسقة القرّاء، ففي جهنّم وادٍ تتعوّذ منه جهنّم، وفي الوادي جبّ يتعوّذ منه الوادي، وفي الجبّ حيّة يتعوّذ منها الجبّ (2). والأعماق تجعل الحيّة منتمية إلى عالم ما تحت الأرض سواء في البحر أم في البرّ، ويأتي انتماؤها ذاك في أفقين متقابلين:

- الأفق الأوّل أفق الإخصاب والتجدّد، فمن تحت الأرض يخرج النبات، وبالماء يتم إخصاب الأرض والمرأة، وارتباط الحيّة بالماء يعطيها معنى جنسيّاً لا نراه في سخريّة المعرّي من ابن القارح، الذي يهرب من

<sup>(1)</sup> الجاحظ، الحيوان، ج4، ص128. ابن سيرين، ص241. الدميري، ج1، ص394، وج 1، ص405. ويذكر الرازي في شرح السائبة ممّا جاء في الآية: ﴿ مَا جَمَلَ اللّهُ مِنْ يَجِيرَةِ وَلَا سَآيَتِةِ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَالِي [المَائدة: 103]: "وأما السائبة فهي فاعلة من ساب إذا جرى على وجه الأرض، يقال: ساب الماء، وسابت الحيّة». الرازي، مفاتيح الغيب، ج12، ص91.

<sup>(2)</sup> ابن الجوزي، تلبيس إبليس، تح. السيّد الجميلي، دار الكتاب العربي، بيروت، 1405هـ/ 1985، ط1، ج1، ص139. الحنبلي، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب (736-795هـ/ 1395-1392م)، التخويف من النار، مكتبة دار البيان، دمشق، ط1، 1399هـ، ص88-88. الهيتمي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي بن حجر السعدي الأنصاري (909-974هـ/ 1504-1567م)، الزواجر عن اقتراف الكبائر، دار الفكر، ط1، 1407هـ/ 1407م، ج2، ص225؛ وص 41، 1407هـ/ 1987م، ج2، ص418؛ دار الجيل، بيروت-لبنان، ط1، 1408هـ/ 1988م، ج2، ص191.

رضاب الحيات في الجنّة فحسب؛ بل في نسبة القرء بمعنى الحيض إلى كلتيهما؛ إذ "يقال: أقرراًت المرأة إذا حاضت، وقراًت: حملت. ويقال: قد أقراًت الحيَّة إقراءً، إذا جمعت السّمَّ شهراً، فإذا وَفَى لها شهر مَجَّتُهُ" (1). أقراًت الحيَّة إقراءً، إذا جمعت السّمَّ شهراً، فإذا وَفَى لها شهر مَجَّتُهُ" (1). والأيم: المرأة والحية (2)، وعلاقتها بالجنس تظهر أيضاً في أنها "تأكل الزعفران والزعفران بلونه الأصفر... رمز متعدّد الدلالات من معانيه الجنس والباه (3). والحيّة إذ تغيّر جلدها، فتطرح بتجدّده الزمن الذي مضى، وتبدأ من جديد، تمثّل رمز الخلود والبعث المستمرّ، ولذلك نسب إلى الحيّة الخلود؛ لأنها لا تموت بشكل طبيعي، وإنما تقتل، ولو تركت لما ماتت (4)، أو هي إذا ضربت مرّة واحدة ماتت، فإن ثنّى ضاربها لم تمت، وهو ما عليه السعالي والغيلان أيضاً (5). وقد يكون أفق التجدّد والإخصاب في رمزيّة الحيّة امتداداً للتصوّر الديني الذي سبق الإسلام، فقد كانت الحيّة رمز الخصب والمطر، والجنسُ وخصبُ الأرض عالمان حافظا على سلطتهما في رمزيّة الحيّة وطقوسها؛ بل لقد أقيمت أقيسة بين الحيّة وعضو التناسل للرجل، وبينها وبين وطقوسها؛ بل لقد أقيمت أقيسة بين الحيّة وعضو التناسل للرجل، وبينها وبين

<sup>(1)</sup> السعدي، أبو القاسم علي بن جعفر (515هـ/ 1121م)، الأفعال، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1403هـ/ 1983م، ج3، ص55.

<sup>(2)</sup> فقد "قيل نعوذ من بوار الأيم أي كسادها»؛ "وفي الحديث أنه أتى على أرض جرز مجدبة مثل الأيم. الأيم والأين: الحية اللطيفة، شبه الأرض في ملاستها بالحية». انظر على التوالي: ابن منظور، لسان العرب، ج4، ص86، وج12، ص41. انظر أيضاً: الجاحظ، الحيوان، ج1، ص513؛ وج 4، ص306. الدميري، ج1، ص510.

<sup>(3)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص318. الكسائي، ص119. ابن شاهين، غرس الدين خليل الظاهري (ت 873هـ/ 1468م)، الإشارات في علم العبارات، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة-مصر، 1359هـ/ 1940م، ج1، ص399.

Chebel, Malek, Encyclopédie de l'amour en Islam, Petite Bibliothèque Payot, T.I, p. 280.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج7، ص397.

<sup>(5)</sup> الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص177. الجاحظ، الحيوان، ج4، ص157.

الحبل السري للجنين<sup>(1)</sup>، و"الثعبان القائم شبيه بالذّكر في مصر لتهديد الأعداء وحماية الشمس<sup>(2)</sup>، والتنانين سيدات الصواعق، وهي تدفع بالمياه لإخصاب الحقول والنساء. وبعض الصور التي تنتمي إلى الثقافة الهنديّة يُصوّر فيها الثعبان وهو يجامع المرأة<sup>(3)</sup>، والحيّة كذلك رمز الشفاء والدواء، كما يبدو ذلك في حيّة موسى النحاسيّة<sup>(4)</sup>، وقد عَدَّها المسيحيّون بعد ذلك رمزاً للمسيح الذي يحيي أصحاب الذنوب<sup>(5)</sup>.

- والأفق الثاني، الذي تكتسبه الحيّة من ارتباطها بالظلام وعالم ما تحت الأرض عالم الموتى، أو «دار الحقّ» في مقابل الدنيا «دار الباطل»، هو معرفة ما لا يعرفه الإنسان، كحيّة أميّة بن أبي الصلت التي علمته الكلمة التي نجا بها وقومه (6)، أو الحيّة التي داوت كسرى من زكام مزمن بالريحان، بعد أن أنقذها جنده (7). ولقد زادها خلقها قبل آدم معرفة بالموجود وأحواله أعمق من معرفة آدم (8). وعالم الظلام الذي منه اكتسبت الحيّة معرفتها الغيبيّة يربطها بالعقاب في الدنيا؛ إذ نهشت الحيات جسد امرأة كانت قتلت غلمانها الثلاثة الذين أنجبتهم حراماً كتماناً لأمرها (9). وفي الآخرة؛ إذ في جهنّم أفاع نهّاشة كالجمال (10).

Tresidder, p. 184. (1)

Tresidder, p. 185. (2)

Eliade M., Traité d'histoire des religions, p. 179. (3)

<sup>(4)</sup> العهد القديم، سفر العدد، 81: 9.

Tresidder, p. 186. (5)

<sup>(6)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص313.

<sup>(7)</sup> الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص219. الدميري، ج1، ص395-396.

<sup>(8)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص318.

<sup>(9)</sup> الأصبهاني، أبو الفرج علي بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم المرواني الأموي القرشي (284-356 هـ/ 897-967)، الأغاني، تح. سمير جابر، دار الفكر، بيروت، ط2، ج20، ص386.

<sup>(10)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص5-6. الكسائي، ص97-98.

ويربطها كذلك بالترهيب، كما كان شأن الحيّة التي دأبت على حماية بيت الله الحرام في الجاهليّة، فأرسل الله عليها عقاباً يأخذها، فتمكّن العرب من إعادة بنائه (1). ويربطها أيضاً بالدمار كما التنّين الذي سيكون طعام يأجوج ومأجوج (2).

هكذا كانت الحيّة، عند المسلمين عموماً؛ رمزَ المخيف ورمز العالم الخفيّ اللامنظور، ولذلك تمتّعت بقوى خارقة مكّنتها من «حراسة البخور المقدّس في المعابد» و«من أن تكون شافية، ملكيّة، ربّانيّة، خيميائيّة» (٤) وعلاقة الحيّة بالظلام وبعالم ما تحت الأرض، وبعالم الموتى، من ناحية، وقدرتها على معرفة الغيب من ناحية أخرى، ممّا تشترك فيه الثقافة الإسلاميّة مع ما سبقها من الثقافات، فالحيّة في الأساطير الساميّة تنتمي إلى عالم الظلام والفوضى، العالم الذي يهدّد عالم النور والخير، ويظهر ذلك خصوصاً في الكائنات التي خلقتها تعامة الآلهة –الأمّ لمحاربة مردوخ، وهي عند الفرس الزرادشتيين رمز ظلمة الشرّ والشيطان (٤). والحيّة في الفكر اليهودي المسيحي عدوّة الإنسان الذي حرمته من الخلود؛ بل إنّنا نجد دلالة الشرّ والظلام في الحيّة عند اليونانيين؛ فقد كان على أبولون أن يقتل بيثون التنّين الذي يرعى الوحش الرهيب تيفون، من أجل إعلان سيطرته على التنّين الذي يرعى الوحش الرهيب تيفون، من أجل إعلان سيطرته على دلف (٥).

<sup>(1)</sup> الأزرقي، أخبار مكّة، ج1، ص88، و159، و161. القرطبي، التفسير، ج2، ص123. ابن كثير، البداية والنهاية، ج2، ص301. ابن كثير، البداية والنهاية، ج2، ص301 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج3، ص198–199. المسعودي، مروج الذهب، ج1، ص140. النظر: الكسائي، ص359. ابن منظور، لسان العرب، ج13، ص74. الدياربكري، تاريخ الخميس، ج1، ص104. الدميري، ج1، ص233.

<sup>(3)</sup> شبل، مالك، ص106-107.

Tresidder, p. 185. (4)

<sup>(5)</sup> شابیرو (ماکس)، وهندریکس (رودا)، ص46.

أمّا المجال الثاني، الذي تتحرّك ضمنه الحيّة، فهو مجال النور والخير؛ مجال ما بين السماء والأرض حيث الفضاء، فالحيّة في أعلى المراتب؛ إذ تحيط بالعرش، وهي أفضل الدوابّ في الجنّة. ومن الجانّ، وهو نوع من الحيّات، ما يعرج إلى السماء من منبر الرسول<sup>(1)</sup>. وهي ممّا يستعان به على الشرّ والكفر شأن عصا موسى التي انقلبت حيّة تقاتل إلى صفّه (2). ولئن كان قتل الحيّة حلالاً في الحلّ والحرم، فإنّ منها ما يحرم قتله إلا بعد أن يُؤذَنَ ثلاثة أيّام، وتلك حيّات المدينة؛ لأن بها جنّاً مسلمين. وعندما التبس أمر قواعد البيت الحرام على إبراهيم وولده أتته الريح الخجوج فـ «كنست... ما حول الكعبة عن أساس البيت الأوّل»، وهذه الريح لها جناحان ورأس حيّة (3).

يعطي هذان المجالان، مجال عالم الإخصاب والتجدّد من ناحية، وعالم الخفاء والغموض والمعرفة الغيبيّة من ناحية أخرى، ومجال الخير والنور

<sup>(1)</sup> ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد القرشي البغدادي (208-281هـ/ 823-894)، الهواتف، تح. مصطفى عبد القادر عطا، مؤسسة الكتب الثقافيّة، بيروت، ط1، 1413، ص92-92. أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1656. الشبلي، ج1، ص117.

<sup>(2)</sup> الطبري، التفسير، ج9، ص15.

<sup>(3)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج3، ص66، وج 18، ص604؛ تح. العطار، ج1، ص550. ابن كثير، البداية والنهاية، ج1، ص165. ابن كثير، التفسير، ج1، ص179. ولا نجد في بعض المصادر وصف أنّ هذه الريح ذات جناحين وأنّ لها رأس حيّة، وإنّما يكتفى أحياناً بذكر أنّ لها رأساً، وأنها تتكلّم. الطبرسي، تفسير مجمع البيان، ج7، ص144. أما الملا الكاشاني فلا يذكر سوى اسمها: الكاشاني، الملا فتح الله، زبدة التفاسير، ج4، ص385. ويقرنها بعضهم بالسكينة؛ إذ جاء في (شرح نهج البلاغة): "إن الله أوحى إلى إبراهيم وهي ريح خجوج، فتطوقت حول البيت فضاق بذلك ذرعاً، فأرسل الله إليه السكينة، وهي ريح خجوج، فتطوقت حول البيت كالحجفة. وقال ابن قتيبة: الخجوج من الرياح: السريعة المرور". ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، تح. محمّد أبو الفضل إبراهيم، مؤسّسة إسماعيليان، (د.ت)، ج19، ص129، ص129.

والسماويّة؛ الحيّة نمطاً من القداسة تتردّد بين قداسة الديانات متعدّدة الآلهة والديانات التوحيديّة. ونرى قداسة الحيّة عند أهل السنّة في حمايتها بيت الله ممّا يهدّده، وفي أنّها الدابّة التي تأتى في آخر الزمان(١)، وفي كونها تحمى عرش الرحمن من «نفسه»؛ لأنها ترده عن كبريائه والعجب بعظمته (2). ومعنى القداسة، الذي يقوم (كما وضّح ذلك أوتو (Otto)) على الخوف والإعجاب، يعود إلى الخوف من الحيّة، وما تنتجه دلالات الدمار والرعب، وإلى الإعجاب المهيب بالحيّة الذي يستند أساساً إلى تزاوج دلالات التراب بدلالات الفضاء، من خلال طيرانها. وهذه القدسيّة ممّا نجده عند العرب في فترة ما قبل الإسلام، فالحيّة رمز للإله القمري ودّ. وكان من أسماء اللات اللاهة وهي الحيّة<sup>(3)</sup>. أمّا في الثقافات التي سبقت ثقافة العرب قبل الإسلام، فنجد لإله الفراعنة رع صلاً اسمه أوريوس ينفث اللهب ليحميه من أعدائه (4). وهي عند البابليين رمز الآلهة عشتارت، وعند اليونان رمز الآلهة أثينا آلهة الحرب، مثلما أنَّ الطاووس رمز الآلهة هيرا. وبيِّنٌ أنَّ التقارب هنا بين الحيَّة في هذا المجال الثاني، وبين الحيّة، باعتبارها رمز عشتارت البابليّة أو أثينا اليونانيّة أو رع المصري، تقاربٌ بين رمز بسيط وآخر مهيمن، أو بين رمز هو دليل على غيره في بُعْدِ فعله أو قدرته وسلطانه، وبين رمز هو دليل على فعله الذاتي وسلطانه الخاصّ. ثمّ إنّ التقارب بين الرمزين يُبرز الاختلاف العميق، وهو أنَّ الحيَّة في الثقافة الإسلاميَّة ترتبط بالمقدِّس السماوي في ذاتها، وليست لاحقة في دلالاتها بمن هي رمز عليه، إنّ هذه الدلالات المهيمنة

<sup>(1)</sup> القرطبي، التفسير، ج13، ص235-236.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص96-97. القرطبي، التفسير، ج15، ص295. الدميري، ج1، ص395.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج13، ص539. عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص311-311. ويذكر عجينة أنّ اللات كانت آلهة الشمس، ما يثير مسألة ازدواجيّة الدلالة في الحيّة، وفي رموز أخرى تنتمي إلى الحزمة الدلاليّة ذاتها كما سنرى. انظر: عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص193-194، وج2، ص183.

<sup>(4)</sup> شابيرو (ماكس)، وهندريكس (رودا)، معجم الأساطير، (م.س)، ص213.

للحيّة تختلف عن الدلالات القديمة، وهي من إضافات الثقافة الإسلاميّة في تلاقحها مع الثقافات السابقة لها.

إن هذه الدلالات المتشعّبة، التي تمتد إلى أعماق الزمن القديم أعطت إمكان الربط بين الحيّة وإبليس<sup>(1)</sup> ربطاً يوشك أن يوقعنا في العجز عن التمييز بينهما. فالحيّة، شأنها في هذا شأن إبليس، مضرب المثل في الكذب والظلم؛ وكذبها أن تنطوي في الرمل على الطريق فتصير كأنّها طبق خيزران. ومنها حيات بيض تستدير فتحسب خلاخيل أو أساور، وذلك لتغري الناس فتهلكهم؛ وظلمها أنّها لا تمرّ بجحر تدخله إلا هرب صاحبه منه وخلاه (2). والكذب تلبيس الحق بالباطل، وهو مع الإغراء والإغواء والإهلاك والظلم ممّا يوحد الحيّة بإبليس، ويجعل من الحيّة رمزاً للإرادة والفعل من ناحية وللمكر والخداع القائمين على العلم من ناحية أخرى، وهي الدلالات عينها لرمزيّة إبليس.

والالتقاء في الأفعال يعضده التقاء في الصوت؛ فالوسوسة: الصوت الخفيّ، وكذا الفحيح. ولقد تكلّم إبليس من فمها بصوتها؛ لأنّ حوّاء ظنّت أن المتكلّم الحيّة. ولقد أورث حضور إبليس في فمها سمّاً قاتلاً، فقام التناظر بين ما تنفثه الحيّة من سمّ وما ينفثه إبليس من غواية، ولذلك كان إبليس في دم ابن آدم «رأسه كرأس الحيّة»(3). ومن الروايات ما يجعل الشيطان هو الحيّة؛ فقد ذكر الطبري «أن الشيطان دخل الجنّة في صورة دابّة الشيطان هو كان يرى أنه البعير، قال: فلعن فسقطت قوائمه فصار حيّة»(4).

<sup>(1)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج2، ص67-68. الجاحظ، الحيوان، ج1، ص53. الشبلي، ج1، ص24.

<sup>(2)</sup> الجاحظ، الحيوان، ج4، ص200. انظر أيضاً: ج4، ص107.

<sup>(3)</sup> مجاهد، التفسير، ج2، ص798. البغوي، التفسير، ج4، ص548. ابن منظور، لسان العرب، ج6، ص555. السيوطي، الدر المنثور، ج8، ص694. الشبلي، ج1، ص221...إلخ.

<sup>(4)</sup> الطبري، التفسير، ج1، ص236. التاريخ، ج1، ص71. وجاء في (لسان العرب):ابن قترة: حيّة صغيرة «هو أغيبر اللون، صغير أرقط... أبو قترة: كنية إبليس، وفي =

تلتقي الحيّة بإبليس، إذاً، من حيث السياق السردي فهي صديقته (أ) وزوجته (أ)، تحمله في جوفها (أ) وفمها وتلده في الجنّة وتعينه على الإيقاع بآدم، ومن حيث دلالاتها الرمزيّة (العلم والظلمة والقداسة...)، فتلتحق بذلك بدلالات الطاووس وأفعاله. فماذا عن حوّاء المساعد الثالث لإبليس؟

#### ج- حوّاء:

تجمع حوّاء، شأنها شأن الحيّة، بين وظيفتين، فهي معبر الحيّة وإبليس لإغواء آدم، وهي الطرف الأساسيّ في لذته ومتعته. وتبدو في الوظيفة الأولى على ثلاث صور:

1- فهي صدى صوت إبليس (أ) والحيّة؛ لأنها تكرّر ما قيل لها دون أيّ إضافة (2).

<sup>=</sup> الحديث تعودوا بالله من قترة وما ولد... اسم إبليس". ابن منظور، لسان العرب، ح5، ص73. ويضيف ابن كثير، أثناء حديثه عن ابتلاء النبي أيوب، حادثة انقلب فيها إبليس إلى حيّة لإغواء أحد العبّاد. انظر: ابن كثير، البداية والنهاية، ج9، ص290.

<sup>(1)</sup> الحنفي، ابن إياس، بدائع الزهور في وقائع الدهور، ص37. ابن عساكر، ج14، ص60. السيوطي، الدر المنثور، ج9، ص569-570. ولمدوّنتنا تنويعات على تناسل إبليس لا تحضر فيها الحيّة بشكل واضح ما يعني أن حضورها في الروايات الأخرى ليس إلا تفصيلاً للروايات التي لم تحضر فيها من ذلك ما جاء عن ابن الجوزي. ابن الجوزي، ج1، ص177. القرطبي، ج10، ص420. انظر أيضاً: أبو الشيخ، العظمة، ج5، ص1682. الثعلبي، عرائس المجالس، ص36. الدميري، ج1، ص297.

<sup>(2)</sup> آبن منبّه، التيجان، ص8. الصنعاني، التفسير، ج2، ص226–227. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص526، وتح. العطّار، ج1، ص235. الطبري، التاريخ، ج1، ص72. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص204–205. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج69، ص103، انظر الصفحة 105 وفيها يورد ابن عساكر رواية عن تاريخ دمشق، ج69، من قصد غواية آدم وتفكّ قيد ارتباطها بإبليس. انظر أيضاً: القمّي، تفسير القمي، ج1، ص43. الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، ج1، ص160. الطبرسي، تفسير جوامع الجامع، ج1، ص95.

2- أو هي مساعدة لفاعل أساسي تقف منه في درجة ثانية، فقد أمرتها الحيّة بإطعام آدم من الشجرة فاستجابت لها<sup>(1)</sup>.

5- وهي في صورة ثالثة الفاعلة التي دفعت آدم إلى العصيان دفعاً، سواء كان تحت تأثير انفعالها العظيم بوسوسة إبليس<sup>(2)</sup> أم تحقيقاً لرغبة من رغباتها، فقد قال لهما الشيطان «إنها شجرة الخلد من أكل منها لم يمت، وأيّكما أكل قبل صاحبه كان هو المسلط على صاحبه، فابتدرا الشجرة فسبقته حواء، وأعجبها حسن الشجرة وثمرها، فأكلت وأطعمت آدم<sup>(3)</sup>. وقد قيل «إنّ حوّاء قالت لآدم: تعال حَتَّى نأكل من هذه الشجرة، فقال آدم: قد نهانا ربّنا عن أكل هذه الشجرة، فأخذت بيده حَتَّى جاءت به إلى الشجرة، وكان آدم يحبّ حوّاء فكره أن يخالفها لحبّه إيّاها، وكان آدم يقول لها: لا تفعلي فإنّي أخاف العقوبة، وكانت حوّاء تقول: إن رحمة الله واسعة، فأخذت من ثمرها فأكلت، ثمّ قالت لآدم: هل أصابني شيء بأكلها؟ وإنما لم يصبها... لأنها كانت تابعة وآدم متبوعاً» (4). ويتوضّح دهاء حوّاء وقوّتها في مقابل ضعف آدم في إفادتها من حاجة آدم إليها؛ فقد «دعاها آدم لحاجته، فقالت: لا، إلا أن تأتي ها هنا، فلمّا أتى قالت: لا، إلا أن تأكل من هذه الشجرة وهي الحنطة. قال: فأكلا منها... (6).

وتجد هذه الوظيفة الأولى ما يبرّرها في الوظيفة الثانية التي من أجلها

<sup>(1)</sup> البغوي، التفسير، ج2، ص154.

<sup>(2)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ في قصص الأنبياء، ص60. الطبري، التفسير، ج1، ص237. الطبري، التاريخ، ج1، ص72. الشيباني، الطبري، التاريخ، ج1، ص31. الثعلبي، عرائس المجالس، ص31. الكامل، ج1، ص31.

<sup>(3)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج69، ص105.

<sup>(4)</sup> السمرقندي، التفسير، ج1، ص71-72. وحوّاء عند الصدوق تابعة لإبليس. الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج1، ص274. معاني الأخبار، ص125.

<sup>(5)</sup> الطبري، التفسير، ج1، ص237. الشيباني، الكامل، ج1، ص31. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص205.

خُلقت حوّاء، وتبدو فيها في صورة المتاع، مسلوبة الإرادة لا يعتني الخطاب السردي بأفعالها بقدر اعتنائه بأحوالها وصفاتها، وفيها يُشَدُّ اهتمامه إلى حسن جسدها ودواعي اللذّة فيه. ويمكن اكتشاف هذه الصورة، من زاوية علاقة حوّاء ببرنامج إبليس السردي، من خلال تبيّن ظاهر أمرها في ثوبها وحليها، وباطنه في اسمها.

ولقد تركّز وصف ثوبها على الذيل وطوله ونوره وبهائه، ووُصفت الحلي وجواهرها وما على ضفائرها (1). وهذا الوصف يلحق حوّاء بالطاووس في حسن صورتهما، وتركيز ذلك على الذيل عند كليهما، وجمال مظهرهما. أمّا اسم حوّاء فتُستقى دلالاته أوّلاً ممّا استقرّ في الضمير الديني من «حقائق» التوراة وأساطير بني يعقوب، وثانياً ممّا تُوفّره اللغة من مرتكز مهمّ، وثالثاً ممّا يبنيه الموقف النفسي الاجتماعي من المرأة عموماً؛ ذلك أن اسم حوّاء يعود إلى أنّها خُلِقت من حيّ (2)، ولأنها أم كلّ حيّ (3)، وهي حوّاء لأنّ لها في شفتيها حوّة أي حمرة (4). واسم حوّاء موحد بين الحياة والحيّة، وهو

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص115.

<sup>(2)</sup> السمرقندي، التفسير، ج1، ص71. انظر أيضاً: الطبري، التفسير، ج1، ص237. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمّد حبيب (364-450هـ/ 974-1058م)، أعلام النبوّة، تح. محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ط1، 1987، ج1، ص78. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص127. الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص16. معاني الأخبار، ص48. الطبرسي، تفسير مجمع البيان، ج1، ص167-168. الكاشاني، الملا فتح الله، زبدة التفاسير، ج1، ص126. البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج2، ص9.

<sup>(3)</sup> ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج69، ص102. انظر أيضاً: ابن سعد، الطبقات، ج1، ص39. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص127. الطبرسي، تفسير مجمع البيان، ج1، ص168.

<sup>(4)</sup> السمرقندي، التفسير، ج1، ص71. ويرجع ابن منبّه اسم حوّاء إلى شعرها «إذ به سمّيت حوّاء». انظر: ابن منبّه، التيجان، ص8.

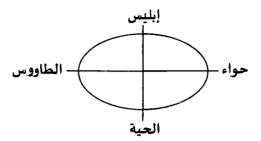
اتّحاد في ذاتها، فهي الحياة من ناحية، وهي «الالتواء والإغواء»(1) من ناحية أخرى، وهي التي في شفتيها، كناية عن الصوت والريق والفرْج، فحيحُ إغواء آدم، وسمّ كلامها المعسول، وقدرتها على التوليد والتجدّد من خلال بناتها «بنات حوّاء». إن حوّاء صورة عن إبليس لأنّها «وسواس المخدّة»(2)، وهي صورة أخرى عن الحيّة، أو إن «الحيّة المشتقّ اسمها من الحياة هي حوّاء واهبة الحياة والماء»(3).

يتحرُّك إبليس ومساعدوه، إذاً، بين عالمي النور والظلمة، وعالمي الحياة والموت، وأوّلهما سابق لثانيهما، فإبليس جامع بين مرحلة العبادة التي كان فيها مَلَكاً مَلِكاً، ومرحلة الإبلاس من رحمة الله، مرحلة الطرد إلى أعماق البحار ومغاور الجبال، والطاووس جامع بين كونه رمزاً شمسيّاً بنوره وجماله وعدائه للحيّات، وبين كونه رمز المعرفة الغيبيّة، رمز العين التي تحسد بعيون ذيله المتكاثرة، والحيّة رمز الخير والشرّ. والمرأة التي تنبع من باطن آدم (ضلعاً وحلماً)، والمحققة لأنسه وسكنه، هي أيضاً سبب قدرة إبليس عليه، وسبب خروجه من الجنّة. والعالمان يتوحّدان في حزمة رمزيّة تقوم على تعالق المتناقضات واجتماعها، وليس الاختلاف بين وحداتها (إبليس، الطاووس، الحيّة، حوّاء) إلا كشفاً لمختلف وجوه هذا التعالق؛ التعالق بين الخيّر والشرّير، والنيِّر والمظلم، والخائف والمخيف، والحاضر والغائب، والمعلوم والمجهول...، وتتواصل وحدات هذه الحزمة فيما بينها دون أن تفتح عالمها لغير المزدوج مثلها، فقد رفض كلّ سرح الجنّة أن يدخل إبليس، وتوقُّف، في الوقت نفسه، عن الدخول في عالمه، بإدخاله في جسده وَنَفَسِهِ. ويمكن رسم أوجه العلاقات، أو سبل مسار التعالق، بين وحدات هذه الحزمة الرمزية، متبعين سياق الخطاب السردي، كما يأتي:

<sup>(1)</sup> السعفي، ص99.

<sup>(2)</sup> القرطبي، التفسير، ج1، ص307.

<sup>(3)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص345.



والعلاقة الدائرية بين هذه الوحدات تعبّر عن انغلاق الفضاء الذي تكوّنه، وتعبّر، في الوقت نفسه، عن تواصلها المتبادل، وهي تفتح باب تناظر رأينا أسسه بين إبليس والحيّة من ناحية والطاووس وحواء من ناحية أخرى، وهذا التناظر الثنائي المضاعف يقوم على رمزيّة الرقم (2) ورمزية الرقم (4)، وهما رمزيّتان تخرجان الواحد نحو الكثرة، والمفرد نحو المتعدّد، فتتدرّجان بالعالم من الله إلى الإنسان، ومن السماء إلى الأرض. إن عالم إبليس عالم مكتمل وكماله ذاك هو الذي مكّنه من النجاح في تحقيق طِلبته، وهي إخراج آدم من الجنّة ونعيمها.

يلتقي الاختبار الرئيسي والتمجيدي لبرنامج إبليس بالاختبار الرئيسي والتمجيدي لبرنامج آدم؛ إذ يقيم السرد علاقة تقابل واضحة بين «البطلين» وما نتج عن فعلهما. ولقد كان نجاح إبليس في الاختبار تعبيراً موازياً عن فشل آدم في اختباره وعصيانه ربّه وسقوطه في حبائل الشيطان.

يقوم الاختبار الرئيسي لآدم على إحداث تغيير في العلاقات القائمة بين عوامل البرنامج السردي الجزئي الثاني (ب.س.ج2)؛ وهي أساساً آدم وحوّاء وإبليس والمؤتي والملائكة، فبعد أن كانت العلاقة بين آدم وحوّاء من ناحية، والمؤتي من ناحية أخرى، قائمة على تبعيّة الأوّلين للثاني، واتصالهما به، تغيّرت العلاقة إلى انفصال وخروج عليه عبر عصيان أمره، وخيانة العقد الذي قام بينهما، وهذا الانفصال والخروج أدّى إلى انقلاب في العلاقات بين آدم وكلّ عناصر قوّته ولذّته في الجنّة من علاقات اتصال وخدمتها إيّاه إلى علاقة انفصال وعقوبة وطرد و«شماتة»... ولقد أقام الاختبار الرئيسي

لبرنامج آدم علاقة جديدة بين آدم وحوّاء، فبعد أن كانت طيّعة تسير في ركبه أصبحت حجر الأساس في فشله ووقوع العقوبة عليه.

غير أنّ هذه التغييرات عائدة إلى علاقة أساسيّة ربطت بين آدم والشجرة، وترتقي هذه العلاقة من علاقة بين إنسان ونبات إلى علاقة رمزيّة تواصل خط قوّة الرموز التي تتحرّك داخل النص الأسطوري؛ علاقة تقوم على الأكل (أ) و«المواقعة»(1)، تتّخذ فيها الشجرة في دلالاتها الرمزيّة محلاً معقّداً. وسنعمد، من أجل محاصرة هذه الدلالات في حدود ما يهمّنا منها في قصّة آدم، إلى تتبّع سياقين هما سياق الخطاب الأسطوري الذي وردت فيه حكاية آدم، وسياق الخطاب الثقافي والفكري عموماً، حيث قد نجد ما يزيح عن دلالات الرمز حجباً تتكاثف.

### د- آدم/ الشجرة:

مرّت العلاقة بين آدم والشجرة بمرحلتين مرحلة الاجتناب ومرحلة الاقتراب، تستجيب الأولى للعقد القائم بين المؤتي وآدم، وتكسر الثانية هذا العقد، فيقوم عقد آخر بين آدم وبقية عوامل برنامج استخلافه في الأرض. وعندما نتذكّر أنّ الجنّة ﴿مِن نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ ﴾ [البَقَرَة: 266] ولآدم ﴿فِيهَا وَرَكِهُ كُتِيرَةٌ ﴾ [المؤمنون: 19]، علمنا أنّ اقترابه من شجرة بعينها حَرَمَه من بقيّة الأشجار التي أبيحت له. والسؤال الذي يستبق الذهن هو: لماذا كان الامتناع عن الاقتراب من الشجرة موضوعاً للاختبار، وليس عملاً آخر، ولاسيما أنّنا نجد في الحضارات السابقة موضوعات أخرى شكّلت اختبارات عسيرة، وجعلت الناجحين فيها أبطالاً تراجيديين (شأن كيومرث وهو يصارع عسيرة، وجعلت الناجحين فيها أبطالاً تراجيديين (شأن كيومرث وهو يصارع الشيطان، أو شأن أوديب ومعرفته لنفسه)، أو أنصاف آلهة (مثل هرقل أو جلجامش...). ونجد دواعي اختيار الشجرة موضوع اختبار آدم سواء عند المسلمين أم من سبقهم من أهل الكتاب في رمزيّة الشجرة وفي ارتباطها المسلمين أم من سبقهم من أهل الكتاب في رمزيّة الشجرة وفي ارتباطها

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص74. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص206.

بصورة آدم من ناحية، وبالدلالات التي تتحرّك وتتلاقى فيه من ناحية أخرى. دون أن نغفل، أثناء تبيّن هذه الدلالات، أنّ الأسطورة الدينيّة السنيّة والإماميّة تستعيد في موضوع الشجرة ما جاء في النصّ الديني الإسلامي منه والتوراتي. فما هي دلالات رمزيّة الشجرة؟

يمكن، بالنظر إلى ما آل إليه آدم عندما أكل من الشجرة، حصر دلالاتها المتنوّعة في قسمين كبيرين أوّلهما اعتبارها شجرة الخلد وملك لا يبلى، وثانيهما اعتبارها شجرة المحدث.

#### أ- الخلد والملك:

تنوّعت النصوص في بيان الخلد والملك اللذين أغرى بهما إبليس آدم وحوّاء، فالخلد بقاء في الجنّة أبداً لا ينقطع بخروج أو طرد، كما كان حال إبليس، أو هو الحياة التي لا موت بعدها ولا فناء كالإله، والملك تحوّل إلى صنف الملائكة، أو إلى رتبة الملوك؛ فقد قال إبليس لآدم: "إن أكلت منها كنت ملكاً مثل الله تبارك وتعالى"(1). و"الشجرة غصونها متشعّب بعضها في بعض، وكان لها ثمر تأكله الملائكة لخلدهم"(2). والخلد متعلّق بالحياة، والملك متعلّق بالقدرة التي يمثّل العلم، في السياق السردي، أقوى مظاهرها.

وتُحَدَّدُ شجرة الخلد والملك بكونها شجرة الحياة والعلم، ويوحد النص الستّي بهذا التحديد بين مجالين كان النص الكتابي قد فصل بينهما (3)؛ فقد

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص71؛ التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص526، وج 18، ص787، تح. العطار، ج1، ص236، وج16، ص223. الشوكاني، فتح القدير، ج2، ص196.

<sup>(2)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص72؛ انظر أيضاً: الصنعاني، تفسير الصنعاني، ج2، ص266. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج1، ص526، تح. العطّار، ج1، ص235. ابن عساكر، ج69، ص103. ابن كثير، التفسير، ج1، ص235. السيوطي، الدر المنثور، ج9، ص357. الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، ج1، ص169.

<sup>(3)</sup> العهد القديم، سفر التكوين: 2: 15-17.

كان آدم التوراة قد أكل من شجرة علم الخير والشرّ، ف «اضطرّ» الربّ إلى إخراجه من الجنّة قبل أن يتفطّن إلى شجرة الحياة فيأكل منها ويصبح إلهاً.

ولا توحد نصوص مدوّنتنا بين نوعين من الشجر عند بني يعقوب فحسب؛ بل تَسْتَعيدُ، من خلال شجرة الخلد وعظمتها<sup>(1)</sup>، دلالة الشجرة وقدسيَّتها عند العرب في الجاهليّة كما بدا ذلك في «ذات أنواط»<sup>(2)</sup>، أو في «نخلة نجران»...<sup>(3)</sup>؛ وهما شجرتان مقدّستان ترتبطان بالثياب وتعليقها عليهما إمّا قبل الدخول إلى الحرم، شأن ذات أنواط، وإما للزينة شأن نخلة نجران، وعند ثقافات موغلة في القدم، كالثقافة الصينيّة والفرعونيّة والإيرانيّة واليونانيّة

<sup>(1) «</sup>قال رسول الله ﷺ: إن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها مئة عام لا يقطعها شجرة الخلد». انظر: ابن كثير، التاريخ، ج1، ص77. شبل، معجم الرموز، ص169.

<sup>(2)</sup> الحموي، ياقوت، معجم البلدان، ج1، ص273. البيهةي، السنن الكبرى، ج6، ص346. عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص274. وقد تقوم مقام الإله أو عجل بني إسرائيل. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج13، ص8-82، تح. العطار، ج9، ص61. ابن كثير، التاريخ، ج4، ص325. الطوسي، التبيان، ج1، ص402 محمع البيان، ج1، ص345. انظر تعليق الغزالي على نوع مكانة ذات أنواط عند العرب قبل الإسلام وبعده حين يقول: "فاعلم أن ذات أنواط إنما كانت شجرة في أيام العرب الجاهلية تعلق عليها يوماً في السنة فاخر ثيابها، وحلي نسائها، لأجل اجتماعها عندها وراحتها في ذلك اليوم، ولم يكونوا يقصدونها بالعبادة لما كانت بغير صفة التماثيل المنحوتة والأصنام". الغزالي، كتاب الإملاء في إشكالات الإحياء، ضمن كتاب إحياء علوم الدين، دار الكتاب العربي، (د.ت)، ج17، ص35.

<sup>(3) &</sup>quot;كان أهل نجران يومئذ على دين العرب يعبدون نخلة لهم عظيمة بين أظهرهم لها عيد في كل سنة، فإذا كان ذلك العيد علقوا عليها كل ثوب حسن وجدوه وحلي النساء فخرجوا إليها يوماً وعكفوا عليها يوماً". الحموي، معجم البلدان، ج5، ص168. ابن كثير، التاريخ، ج2، ص168. عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص275. علي، جواد، المفصّل، ج1، ص184. انظر ما يروى عن كيفيّة تحوّل نجران من عبادة النخلة إلى المسيحيّة. الطبري، التاريخ، ج1، ص543.

الرومانية...<sup>(1)</sup>. ولئن بدا معنى الخلود مرتبطاً بالأشجار في تجدّدها الفصلي؛ إذ تتساقط أوراقها في الخريف وتزهر في الربيع، فإنّ اقترانها بالملك، ومن وراء الملك الألوهيّة، راجع إلى حركة نموّها التي تسعى من تحت الأرض إلى السماء. ولقد رأينا في رمزيّة الحيّة وحوّاء أنّ عالم ما تحت الأرض، عالم الغيب الأرضي المظلم المخيف، عالم الفعل الذي يحكم من خلاله الخفيُّ البيِّنَ والغائبُ الشاهد، هو العالم الذي لا يستطيع الإنسان الإقبال عليه وحكم أعوانه وسادته، إنه عالم فوق إنساني (2)، ولذلك كان الأكل من الشجرة دخولاً في هذا العالم (3).

تعبّر الشجرة إذاً عن مجالات رمزيّة ثلاثة، أوّلها: ربطها الصميم بين الأرض (الطين، والتراب...) والفعل والخلود عبر التجدّد الفصلي، أو ارتباطها بالنسر في الفن السلجوقي<sup>(4)</sup>، وثانيها: سعيها الذي يكاد لا يتوقّف إلى الصعود والعروج إلى السماء<sup>(5)</sup>، والارتفاع عن الأرض، إنّها جزء من

Chevalier, et Gheerbrant, p. 62 et suite.

انظر أيضاً:

Biedermann, p. 350. Humbert, p. 63 et suite. Cirlot, p. 346 et suite. Ferber, p. 219.

انظر دلالات النخلة مثلاً عند سائر الحضارات: شبل، معجم الرموز، ص169، وص 327...

- (2) انظر في هذا: . Eliade, Traité d'Histoire des Religions, p. 231 et suite.
- (3) تمثّل الشجرة في أساطير عديدة معبراً بين عالمين عالم الواقع وعالم آخر، انظر: Eliade, Traité d'Histoire des Religions, p. 231-232. Durand, «Symbolisme de la terre», E.U., Paris, 1992, Corpus 22, p. 327. Tresidder, p. 208-209.
  - (4) شبل، معجم الرموز، ص169.
- (5) يقول ملك شبل: «الشجرة بشكل عام ترمز إلى الإنسان الساعي إلى مصير أفضل بريء من أيّة فكرة سيّئة». شبل، معجم الرموز، ص169. الميداني، مجمع الأمثال، =

<sup>(1)</sup> يقدّم صاحبا (معجم الرموز) التأويلات السبعة التي يقترحها إلياد للشجرة، وتحوم في معظمها حول علاقتها بالكون وخلقه، ثم يقدّمون مختلف دلالات الشجرة في سائر الحضارات.

الأرض يسعى إلى الانقطاع عنها، وثالثها: تقديم هاتين القدرتين (الخلود والسموّ) في شكل ثمر مقدّس. ومن هنا يماثل آدم الشجرة، فقد تشكّل مثلها من الأرض، ويعرج مثلها إلى السماء؛ إذ يصعد المنبر، ويركب الفرس الميمون، ويُرفع على أكتاف الملائكة، وكلاهما يخرج من الظلمات إلى النور، من التراب إلى السماء (1). فهل كان منع آدم من الشجرة منعاً من العودة إلى جزء من ذاته، الجزء الذي يتعلّق بما عمّده إبليس من جسده، وهو مسار الأكل (الفم، والجوف، والدبر)؟ وهل كان إلزامه بعدم الاقتراب إشارة لآدم بأنّه أصل الخلود، وأنه متى طلب الخلود من خارج ذاته فقده؟ هل كان الحرمان من الشجرة حرماناً من الأمّ الرمزيّة، وتحقيقاً لاستقلال آدم، وهو مرحلة في مسار طقوس التعليم (rituels d'initiation)، فإذا خالف الأمر أصبح كما سنرى بعد قليل عاجزاً قابلاً للموت؟

#### ب- شجرة الحدث:

لئن سعى تحديد شجرة الخطيئة بشجرة الخلد والملك إلى تحديد وجهة حركة آدم وحواء نحو السمو والرّفعة والتماثل مع الملائكة أو التشبّه بالإله؛ وهو ما يلتقي وامتداد الشجرة عموديّاً وانتصابها، فإنّ تحديد هذه الشجرة عينها بالشجرة التي مَن أكل منها أحدث، ولا ينبغي لمن أحدث البقاء في

<sup>=</sup> ص1-2. انظر أيضاً: المعرّي، أبو علاء أحمد بن عبد الله بن سليمان (ت 449هـ/ 7057م)، رسالة الغفران، تصحيح إبراهيم اليازجي، مصر، ط1، 1325هـ/ 1907م، ص8. ويرى شبل أنّ الغزالي يَعدّ الشجرة رمزاً «إلى الملكة التأمّليّة الفكريّة جذعها منهل المعرفة، وأغصانها مواهب وثمارها نتائج». شبل، معجم الرموز، ص169.

<sup>(1)</sup> إن التشابه بين آدم، والإنسان عموماً، والشجرة، والنبات خصوصاً، ممّا أشار إليه الحديث النبويّ عند الكلام عن ناس يُخْرَجُونَ من النار إلى الجنّة، انظر القرطبي، التفسير، ج5، ص652-653. انظر أيضاً التفسير، ج5، ص652-653. انظر أيضاً الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج20، ص476؛ السيوطي، الدر المنثور، ج11، ص388؛ ابن كثير، التفسير، ج3، ص287؛ ج8، ص381.

الجنة، يعكس وجهة هذه الحركة نحو الأسفل ونحو غير المرغوب فيه؛ فالتحديد الأوّل يسعى إلى إلغاء الشهوة؛ لأن الشهوة لم تُركّبُ في الملائكة، في حين يؤكد التحديد الثاني هذا الجانب في أبوي البشريّة. النزوع الأوّل مقدّس والنزوع الثاني مدنّس، وإذا كان الأوّل ليس إلا «كذبة» من إبليس ومساعدتيه فإنّ ما بقى هو التدنيس والنزول.

ولقد سعى الخطاب الإسلامي إلى تحديد هذه الشجرة. ويذكر ابن الجوزي أقوالاً ستة؛ كلّ قول يُنْسَبُ إلى عَلَم من أعلام أهل العلم: "في الشجرة ستة أقوال، أحدها: أنّها السنبلة، وهو قول ابن عباس وعبد الله بن سلام وكعب الأحبار ووهب بن منبه وقتادة وعطية العوفي ومحارب بن دثار ومقاتل، والثاني: أنها الكرم رُوي عن ابن مسعود وابن عباس وسعيد بن جبير وجعدة بن هبيرة، والثالث: أنّها التين رُوي عن الحسن وعطاء بن أبي رباح وابن جريج، والرابع: أنها شجرة يُقال لها شجرة العلم قاله أبو صالح عن ابن عباس، والخامس: أنها شجرة الكافور نُقل عن علي بن أبي طالب، والسادس: أنّها النخلة رُوي عن أبي مالك، وقد ذكروا وجها سابعاً عن وهب بن منبه أنّه قال: هي شجرة الخلد، وإنما الكلام على جنسها»(1).

وإذا تجاوزنا اعتبار الشجرة شجرة العلم أو شجرة الخلد أو شجرة الكافور لما يجمع بين هذه الأقوال من انتماء الشجرة إلى فضاء المقدّس، فضاء الآلهة، فإنّ ما بقي من الأقوال يجعل الشجرة السنبلة أو الكرمة أو النخلة أو التين (2). وهذه التحديدات الأربعة تستعيد الأشجار المقدّسة في

<sup>(1)</sup> ابن الجوزي، زاد المسير، ج1، ص66. ونجد عند الهمذاني في الإكليل أنّها شجرة الأترجّ. انظر: الهمذاني، الإكليل، ج1، ص39. انظر أيضاً: الثعلبي، التفسير، ج1، ص188. الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، ج1، ص158، وص 169. الجزائري، نعمة الله، النور المبين، ص49.

<sup>(2)</sup> يقول ابن سيرين: «وورق الشجر رزق وأموال إلا ورق النين فإنه حزن». ابن سيرين، ص448.

الديانات والأساطير الدينية السابقة للإسلام. فالكروم ثمرة الخلود عند الفراعنة، والتين نبتة مقدّسة تلحق بالرّبة حاثور المصريّة (1)، والحنطة هي شجرة الخطيئة عند اليهود والشجرة المقدّسة عندهم (2)، وشجرة الكافور ذات خاصيّة فردوسيّة (3) تنشأ من ارتباطها بالنعيم أرضيّاً كان أو سماويّاً، والزيتون والنخل والرمّان شجر مقدّس في الثقافات الساميّة الشرق أوسطيّة (4)؛ فالنخلة من شجر العرب المقدّس في الجاهليّة، سواء رأينا ذلك في عبادة أهل نجران نخلة بين ظهرانيهم قبل أن تقتلعها كرامة المسيحي، أم رأينا ذلك في سمرات العزّى وسكناها فيها (5)، أو قرأنا ذلك في حديث للرسول يجعل النخلة من

Tresidder, Jack, The Hutchinson Dictionary of Symbols, p. 208. (1)

<sup>(2)</sup> انظر حضورها في العهد القديم، سفر التكوين، 27: 28، و27: 37، و45: 23. سفر الخروج، 29: 1-5.

<sup>(3)</sup> شبل، معجم الرموز، ص263. غير أنّنا لا نفهم كيف تكون الشجرة شجرة كافور إلا بالانتباه إلى أمرين مهمّين، الأوّل: أن من ينسب إليه القول بأن شجرة الخطيئة هي شجرة الكافور هو علي بن أبي طالب، والثاني: أن الخطيئة عند الإماميّة والإسماعيليّة هي، كما رأينا، متعلّقة بآل البيت سواء تعلّق الأمر بمكانتهم أو بعلمهم أم بالنور الذي منه خلقوا... وإذا علمنا أنّ الكافور هو رمز البياض الخالص والصفاء الكامل، ولذلك كان رمز الإله الهندي شيفا (.Chevalier, et Gheerbrant, p.) وتذكّرنا المكانة التي فيها آل البيت، كان اختيار رمز الكافور لشجرة الخطيئة مفهوماً.

<sup>(4)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص277.

<sup>(5)</sup> الطبري، التاريخ، ج2، ص163. الحموي، معجم البلدان، ج4، ص117. القرطبي، التفسير، ج17، ص99. ابن كثير، التفسير، ج4، ص255. ابن كثير، البداية والنهاية، ج4، ص316. يقول أحد المعاصرين واصفاً النخلة: «دم النخلة رحيق عذب وقلبها لذيذ شذيّ، تزهو وتحلم، تسقي وتسكر، تلد وتحنّ، وتطلب الحبّ في الربيع، تحمل الغناء إلى فؤادها، تطوّح بغلّتها الجنوب والشمال، وتصهرها الشمس فتذهّبها وتنضجها فتمتلئ لحماً، وتثقل العراجين، وتمتدّ الشماريخ بِتَمْر نوراني ذلك الخريف في الجريد». خريف، البشير، الدقلة في عراجينها، الدار التونسية للنشر، ص25-26.

الجنّة (1)، أو في تأويل آية من القرآن تعدّ الكلمة الطيّبة هي النخلة (2).

والمهم في كل هذا أمران، أوّلهما: أن النص الأسطوري يستعيد في تنويع معنى شجرة الخطيئة ما آمنت به أمم سبقته، وثانيهما: أنه يوحد بين دلالات الأشجار المقدّسة وبين ما جاء به الإسلام، وهذا التوحيد يقوم على المحافظة على هذه الدلالات دون الإبقاء على مضامينها القدسيّة. ولقد تمّ له ذلك بإعادة توجيه معاني هذه الأشجار من بيان علاقتها بالآلهة باعتبارها رمزاً من رموزها إلى بيان علاقتها بادم أساساً، فلقد «خلقت النخلة والرمّان والعنب من فضل طينة آدم»(3)، وهو خلق يعضد ما رأيناه من تماثل آدم

<sup>(1)</sup> البرقي، المحاسن، ج2، ص529. البكري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز الأندلسي (486هـ/ 1093م)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، تح. مصطفى السقا، عالم الكتب، بيروت، ط3، 1403، ج3، ص827. الثعلبي، عرائس المجالس، ص34.

<sup>(2)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج16، ص572، وص 574. الصنعاني، ج1، ص342. الطبري، الشوكاني، فتح القدير، ج3، ص106. السيوطي، الدر المنثور، ج5، ص29–23. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمّد بن محمّد بن حبيب البصري البغدادي (364-450هـ/ 974-1058م)، تفسير النكت والعيون، تح. السيّد بن عبد المقصود بن عبد الرحمن، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ج3، ص131. ويورد القرطبي تشابهاً بين النخلة وإيمان المؤمن. القرطبي، ج9، ص759. الطوسي، التبيان، ج6، ص791. الكاشاني، الفيض، التفسير الصافي، ج3، ص85... شبل، معجم الرموز، ص327. الكاشاني، الفيض الشجرة، شجرة الحياة أو شجرة المعرفة، بالتوراة في مختلف مراحل تاريخ اليهوديّة: الشجرة، شجرة الحياة أو شجرة المعرفة، بالتوراة في مختلف مراحل تاريخ اليهوديّة: Scholem Gershom, «antinomianism», in E. J., 2<sup>nd</sup> edition, Vol. II, p. 200. وانظر العلاقة والشيطان وأذاه:

Rabinowitz, Louis Isaac, «demons, demonology», in E. J., 2<sup>nd</sup> edition, Vol. II, p. 575.

<sup>(3)</sup> بن شيرويه، الفردوس بمأثور الخطاب، ج2، ص191. السيوطي، الدر المنثور، ج5، ص504. ابن عساكر، ج7، ص382. الطبرسي، أبو نصر رضي الدين بن أمين الدين أبي علي الحسن بن الفضل (ق6هـ/ 12م)، مكارم الأخلاق، منشورات الشريف الرضى، ط6، 1392هـ/ 1972م، ص174.

والشجرة، ولقد كان التماثل في مستوى حركة الشجرة ودلالاتها على الخلود والألوهيّة، ونجد هنا تماثلاً في العنصر فه «الشجرة... كالإنسان عالم صغير يجتمع فيه العناصر الأربعة من تربة وماء وهواء وبواسطتها يقتدحون النار»<sup>(1)</sup>، وعنصر النار ينبع من الشهوة وما الشهوة إلا شهوة البطن أو الفرج، ويتوحّدان في الطعام، الذي هو من شهوة البطن، ولأنّه نتج عنه انكشاف العورةِ جسرِ شهوة الفرج؛ وعنصر النار حاصل في طريق عروج إبليس في جسد آدم عندما دخل في فمه وخرج من دبره. لقد قدح الأكل عنصر النار، وهو عنصر جنسي أساساً، فانكشفت العورتان وانكشف من ورائهما العالم الخفي<sup>(2)</sup>.

إنّ ما تحمله الشجرة من دلالات التجدّد والخلود، واكتنازها كلّ العناصر التي تكوّن العالم والوجود، تضع آدم وإبليس في وضع البطل التراجيدي الذي يطلب ما يريد فلا يحقّق بما يطلبه إلا ما تريد الآلهة. وشبيه وضع آدم في الجنّة بوضع البطل رغم أنفه ذاك الذي يوضع في قصر، ويحرم من فتح باب واحد من دون كل أبوابه فيفتحه ويجد نفسه في وضع مأزوم ما كان ليدخله لو استمع النصيحة، فيقع بذلك في اختبار كيفيّة النجاة. وهو إذ «يختار» بمحض «إرادته» قبول الأمانة، ويسعى من خلال الشجرة إلى النجاح في تحقيق غاية قبولها، وهو البقاء في الجنّة، لا يفعل بذلك إلا فتح باب المجنّة للخروج منه إلى حيث يشقى ويضحى. أمّا إبليس فهو، إذ يغوي آدم بالشجرة سعياً إلى إخراجه من الجنّة، موقناً أنّه بذلك يقف ضدّ إرادة الله الذي فضّل آدم عليه، لم يفعل سوى أنّه حقّق إرادة الله في آدم بخروجه من الجنّة وقيامه خليفة في الأرض. كلاهما بطلٌ يقف على طرف مقابل للطرف الذي يقف عليه الآخر، يساعد كلّ واحد منهما مساعدون لم يحدّدوا بشكل الذي يقف عليه الآخر، يساعد كلّ واحد منهما مساعدون لم يحدّدوا بشكل نهائي بعد؛ لأن العداء الحقيقي، ذاك الذي يقوم على الفعل وضدّه، لا يكون

<sup>(1)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص280.

<sup>(2) «</sup>وأحبّ آدم أن يدنو من حوّاء فأسبلت القباب ستورها فتغشّاها». الكسائي، ص118.

إلا في الأرض، والهبوط إلى الأرض يحتاج إلى «خصال» و«مطالب» يحققها المؤتي لكل طرف، فتكتمل بذلك معالم الصراع بينهما، وهي عينها معالم الحياة في الأرض.



# الفصل الثاني

# آدم في الأرض

"فرح إبليس بنزول آدم من الجنة وما علم أنّ هبوط الغائص في اللجة خلف الدر صعودً" (ابن قيّم الجوزيّة)(1).

يعتني البرنامج السردي الرئيسي لحكاية آدم بوصل الفاعل آدم بموضوع هو الخلافة، وقد احتوى هذا البرنامج الرئيسي على برنامجين كبيرين يعتني أوّلهما بآدم في السماء خلقاً واختباراً في الجنة، ويعتني ثانيهما بآدم في الأرض. ويتّخذ (ب.س.ك2) الشكل التجريدي الآتي:

آدم ∨ الجنة → آدم ∧ الجنة

ذلك أنّ آدم ما إن أطرد من الجنّة حتّى أخذ "يحلم" بالعودة إليها، ويدعو الله لذلك، ويطلب من جبريل أن يسمح له بالنظر إليها مرّة أخيرة قبل الابتعاد عنها... ولكنّ هذا المقصد الأساسي لبرنامج آدم في الأرض له تنويعات مختلفة أهمّها:

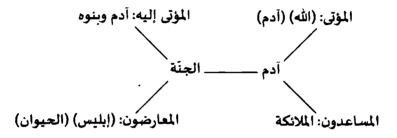
آدم ∧ الأرض ← آدم ∨ الأرض

<sup>(1)</sup> ابن قيّم الجوزيّة، الفوائد، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط2، 1393هـ/ 1973م، ج2، ص35.

أو

وهذه التنويعات ستجد لها صدى عند تحليلنا للبرنامج السردي. ونكتفي هنا بملاحظة مدى علاقة التوافق والتماثل بين السماء والجنة (1)، ومدى التقابل بين السماء أو الجنة من ناحية والأرض من ناحية أخرى.

ولهذا البرنامج السردي أنموذج عامليّ يتّخذ الصورة الآتية:



ويقيم هذا الأنموذج العاملي مجموعة من العلاقات المتشابكة بين مختلف الفواعل تسعى في منتهى أمرها إلى غايتين متقابلتين بحسب وظيفة الفاعل المعنيّ هما: إنجاح آدم في مهمّته أو عرقلته فيها، ما يعطي هذا

<sup>(1)</sup> نجد عند ابن كثير ذكراً لمن رأى أن جنة آدم في السماء ومن رأى أنّها في الأرض. ابن كثير، البداية والنهاية، ج1، ص75 وما بعدها. انظر كذلك: المقدسي، البدء والتاريخ، ج1، ص190، وج2، ص84-85. وممّن ربط إيمان المسلم بالإيمان بأنّ جنة آدم جنة سماويّة، ابن أبي يعلى في طبقات الحنابلة من الأوائل، والدمشقي في (شذرات الذهب) من المتأخرين. انظر في كلّ هذا: ابن حزم، الفصل في الملل والنحل، ج4، ص66 وما بعدها. ابن أبي يعلى، أبو الحسين محمد (ت 521هـ/ 1127م)، طبقات الحنابلة، تح. محمد حامد الفقي، دار المعرفة، بيروت، ج2، ص05. القرطبي، ج1، ص050. الدمشقي، أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد بن محمد بن العماد العكري الحنبلي (1032-1089هـ/ 1623–1678م)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تح. محمود الأرناؤوط، خرّج أجاديثه عبد القادر الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط1، 1406هـ/ 1986م، ج4، ص160.

البرنامج طابع الاختبار: اختبار آدم مرّة أخرى؛ أينجح في تحقيق ما يريد أم يفشل؟ واختبار آدم يتمثّل في اكتساب الموضوع وهو الجنّة بعد أن أضاعها وهبط منها. وسنعتني بجملة هذه العلاقات من خلال النظر في المراحل الثلاث التي يمرّ بها الاختبار، وهي: الاختبار الترشيحي، والاختبار الرئيسي، والاختبار التمجيدي.

### 1- الاختبار الترشيحي أو إعادة الخلق:

يسعى الاختبار الترشيحي إلى استعادة القدرات والمكانة التي كانت لآدم قبل خطيئته، والتي نُزِعَتْ عنه فتعرّى منها. ولقد رأينا أنّ تلك القدرات وهذه المكانة تُجْمَعُ في مجالات ثلاثة هي: الجمال والعلم والرفعة، ما يعني أن آدم أصبح في مكانة تجمع بين القبح والجهل والذلّة. يتحرّك الاختبار الترشيحي إذاً من نتيجة الخطيئة المباشرة إلى ردّ هذه النتيجة؛ أي من التشويه إلى تحسين خلقه، ومن الجهل إلى تعليمه، ومن الذلّ إلى إرجاعه إلى مكانته.

#### 1-1- في التشويه:

التشويه إحداث تغيير نحو الأسوأ في الخلق، وقد أصاب أطراف الخطيئة على مستويين مستوى الجسد ومستوى المنزلة. ولقد رأينا أن أطراف الخطيئة قسمان آدم من ناحية وحواء والحية والطاووس وإبليس من ناحية أخرى. ثمّ أُلحِقت حوّاء بآدم، وأصبحت له معينة؛ لأنها منه خُلقت فأصبح القسمان جامعين للتقابل الأساسي بين الإنسان في ازدواجه وثنائيته؛ أي في ما يُحَقِّقُ معنى إنسانيته، وبين غيره من الموجودات، وما الحية والطاووس وإبليس إلا نماذج عنها سواء كانت كائنات ضياء أم كائنات خفاء، وسواء كانت كائنات الفضاء أم كانت كائنات ما تحت الثرى.

والملاحظ أنّ التشويه الذي أصاب آدم جسداً ومكانةً يتقاطع، في كثير من المواقع، مع ما أصاب بقيّة الأطراف، ويمكن جمع ذلك في هذا الجدول البياني:

| الحية  | إبليس | الطاووس | آدم وحواء | الموضوع             |
|--------|-------|---------|-----------|---------------------|
| (-)    | (-)   | (-)     | (-)       | 1- اللباس           |
| (+)    | (+)   | (+)     | (+)       | 2- الإبعاد والهبوط  |
| (+)    | (+)   | (-) (+) | (+)       | 3- الشقاء           |
| (+)    |       | (+)     | (+)       | 4- الطعام من الأرض  |
| (-)(+) | (-)   | (+)     | (+)       | 5- الموت            |
|        | (+)   |         | (+)       | 6– انقطاع رؤية الله |

يمكن أن نلاحظ حول هذا الجدول ملاحظات ثلاث: الأولى أنّ التطابق بين جميع الأطراف جاء في مجالي العرى والإبعاد إلى الأرض، فهذان المجالان متلازمان لأنّه لا عراء في الجنّة ولا في السماء؛ إذ العراء يفزع الملائكة (1). والثانية أنّ نسبة التطابق تضعف قليلاً في مجالي الطعام والشقاء والموت؛ إذ يغيب إبليس من مجال الطعام والموت، ويغيب الطاووس من مجال الشقاء، وتغيب الحيّة نسبياً من مجال الموت؛ لأنها لا تموت حتف أنفها. ولكن الترابط، على الرغم من ذلك، بين هذه المجالات قويّ. والملاحظة الثالثة تجمع بين آدم، دون حوّاء، وإبليس، وذلك في مجال انقطاعهما عن رؤية الله، ما قد يعني تركهما دون عناية المؤتي؛ وهو ما يعني أنهما سيكونان بطلين يسعى كل واحد منهما إلى تحقيق ما يريد بمقتضي ما توافر له من قوى وسلطان. غير أن هذه المجالات الثلاثة يجمعها المجال الأوّل والمجال الثاني، ذلك أنّ الطعام راجع إلى الجوع والشقاء، راجع إلى العمل والموت، راجع إلى الخروج من عالم الخلود، وكلّ هذا نتيجة للهبوط من ناحية، وللعرى بما هو «النظر» في «سوءة» آدم وحواء من ناحية أخرى. أمّا الانقطاع عن رؤية الله فراجع إلى الخروج عن «العالم المقدّس» عالم الصفاء والنقاء، وإلى العرى؛ لأنَّ العراء مناقض لما عليه عالم القدس من

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص122.

احتجاب بالنور (1)، ولذلك يمكن اعتبار العراء والهبوط صورتين نواتيتين تكشفان الوجه الأوّل من وجوه الاختبار الترشيحي لبرنامج عودة آدم إلى الجنّة، وهو وجه التشويه/التحسين.

### 1-2- في العراء:

كان لباس آدم في الجنّة وجهاً من وجوه كرامته وسلطته على من فيها، ولذلك أصبح عريه سبباً في تحوّل علاقته بالملائكة، وبما كان عليه من حليّ، فإذا الملائكة لا يكفّون عن لومه وتقريعه والتحريض على طرده<sup>(2)</sup>، وإذا الأشجار تنقبض وتتطاول حَتَّى لا يأخذ آدم وحواء منها شيئاً يستتران به، وإذا ما كان عليهما من حلى وخواتم يطير عنهما ويبشرهما بالشقاء، ولقد انتفض السرير والمنطقة، ولامه فرسه الميمون والحمامة التي كانت تضع له تاجه؛ بل إنَّ الخطيئة جعلت حوّاء عاجزة عن ستر جسدها بشعرها لأن شعرها تاج جمالها والجمال هبة من المؤتى إليها. يحوّل العراء، إذاً، العلاقة بين آدم ومكوّنات الجنّة من حالٍ إلى أخرى فيقلبها، فبعد أن كان آدم هو الأعلى تتحوّل كلّ الكائنات إلى كائنات تنظر إليه من عل ما يجعل وضعه وضع الصغار والمذلَّة، وهو وضعٌ لا يليق بمن في الجنَّة لأنها ترتبط بالعزِّ والقوّة والكرامة، وهو وضع كذلك لا يليق بمن هو خليفة لله في الأرض في المعنى السياسي للخليفة؛ إنه وضع لا يليق بالعزيز من القوم. وحال آدم هي عينها حال الطاووس وإبليس والحيّة وحوّاء، إن الخطيئة سوّت بين الحاكم والمحكوم، بين الخليفة ورعيّته، وهي مساواة سيسرع الخطاب السردي إلى تجاوزها بإعادة تكريم آدم وترك بقيّة أطراف الخطيئة، دون حوّاء التابعة لآدم، على حال عرائها وذلَّتها.

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص27. النويري، النهاية في غريب الأثر، ج3، ص158.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص122-123. وهو تحريض قامت به الملائكة لإخراج الجن والشياطين من الجنة. انظر: ابن منبّه، التيجان، ص5-6.

والعري انكشاف الجسد وارتفاع الحجاب النوراني عمّا كان موجوداً، ولم يكن آدم يعلم بوجوده، فمن هذه الناحية نتجت معرفة للذات عن الخطيئة، عن ملامسة الشجرة أهمّ رموز التجدّد والبعث والحياة والانبثاق من الخفاء إلى الضياء. ولقد أدّت هذه الملامسة إلى انبثاق جسد آدم وحواء من الخفاء (النوراني) إلى الجلاء والضياء (غير النوراني). إنّ العري هو تحوّل الجسد إلى كائن «مظلم»، ولكنّه إظلام هو الانكشاف والجلاء والضياء عينه. لقد اكتشف آدم بعريه الجزء الذي سيمثّل ضعفه وستكون حياته في المستقبل استجابة لهذا الجسد، لقد تحوّل آدم بالشجرة إلى ذاته، فعرفها بعد أن كان لا يجهل إلّاها، وكان من نتيجة المعرفة أن تحوّل إلى جاهل بكلّ ما سيحيط به.

الجسد بعد الخطيئة ليس هو قبلها؛ ذلك أنّ ما فيه من ضعف وإظلام كان يغطّيه النور، فلا مجال لظهوره سواء في عيني آدم وحوّاء أم من خلال وظائفه الطبيعيّة، غير أنّ شجرة الخطيئة دفعت إلى الإحداث، ما أوجب شقّ دبر آدم وقبله، وهما موقعان كانا موجودين وآدم طين، وكان الدبر والفم مسرح حركة إبليس<sup>(1)</sup>. جديد جسد آدم بالنسبة إلى آدم هو انكشاف ما فيه<sup>(2)</sup>، وانتباهه إلى ما كان من «خلق» إبليس فيه، وإذا تحوّلنا بإبليس إلى عنصره أو رمزه كان جديد جسد آدم هو انبثاق النار فيه، لقد أصبح خلق آدم خلقاً مزدوج العنصر من ماء وطين من ناحية ومن النّفْس الموصوفة بالحرارة دائماً، من ناحية أخرى. أمّا الروح فقد تراجعت خلف النفس لأنّها همِنْ أَمْرِ رَقِي الإسراء: 85]، فلا جواب للسائل عنها. ومن هنا ليس انكشاف الجسد انكشاف الجسد ونتونته تينك اللين كانتا في طينته وأخفاهما طيب الجنّة ورَوْحُهَا.

<sup>(1)</sup> الأصبهاني، العظمة، ج5، ص1599 و1600.

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص30. الديار بكري، ج1، ص54.

#### 1-3- في الهبوط:

الهبوط تَحَوُّلُ من السماء إلى الأرض، ويأتي في إطار انتزاع الكرامة من آدم وطرده من الجنّة، وبقطع النظر عن المكان الذي نزل فيه آدم، فإن الهبوط تحوّل في المكان أدّى إلى تحوّل في الجسد والإحساس به؛ ذلك أن الجنّة لا جوع فيها ولا إحساس بحرارة أو برودة، في حين أنّ في الأرض الجوع والعطش من ناحية، وحرارة الشمس وبرودة الليل من ناحية أخرى (1). والتحوّل في المكان أحدث تحوّلاً في الزمان، فبالهبوط يبدأ تاريخ الإنسان، تاريخ عمله على العودة إلى أصله الذي أطرد منه. ويمكن اختصار دلالات الهبوط في سياق تحليل حكاية آدم في دلالتين: الأولى: نظر في معناه، والثانية: اكتشاف لما نتج عنه بخصوص آدم وصورته وشخصيّته.

يعني الهبوط في سياق حكاية آدم إلحاق ما صوّر من الأرض إلى الأرض، وإرجاع ما أُخذ منها إليها؛ إنّه رتق فتقها، وإصلاح تشويهها الذي خشيته عندما نزلت الأملاك تباعاً عليها، فالهبوط إلحاق آدم بأصله، وإرجاع الإنسان إلى أمّه الأولى، تغذّيه وتحميه، ففي الأرض لا طعام إلا من تراب، ولا مصدر حياة إلا منه، فالنبات عنه يصدر، وعيون الماء منه تنبع، فآدم؛ إذ يعود إلى الأرض الأم الأولى، شبيه بالأبطال الذين يُلْقَوْنَ على الأرض فترضعهم قوتها فيكونون بعد ذلك أبطالاً.

الهبوط، إذاً، إحداث لتقابل صميم بين السماء والأرض، وإعادة الإطار السماوي الذي كان فيه آدم إلى سابق عهده من السكون والخشوع، وإنزال عناصر الاضطراب وأطرافه إلى أصل الاضطراب ومنبع الفوضى. وفي هذا التقابل بين الأرض والسماء يتحدّد ما نتج عن الهبوط؛ إذ الإزلال عن الجنّة إيجاد بشكل عكسيّ للجنّة السماويّة، جنّة الخلود، في مقابل أرض الموت

<sup>(1)</sup> انظر: ابن كثير، البداية والنهاية، ج1، ص80. ابن كثير، قصص الأنبياء، ج1، ص72. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص138. ابن عساكر، ج7، ص143. ابن عساكر، ج69، ص108. الشوكاني، فتح القدير، ج1، ص71.

والفساد، فالهبوط على هذا إنشاء لحلم الجنة وحلم الخلود فيها، حلم «الفردوس المفقود»، وإنشاء الحلم هو إنشاء لإنسانيّة الإنسان إذا رأينا أنّ الخيال والحلم أهمّ خصائص إنسانيّته. إن ما ينتج عن الهبوط هو نشأة فكرة العمل على العودة إلى الجنة المفقودة، هذه الجنّة التي قد تكون الأصل الأنثروبولوجي لكلّ أحلام «المدن الفاضلة»، إن ممّا نتج عن الهبوط فكرة الدين، ولذلك ستشرّع جلّ طقوس الدّين من خلال الرجوع إلى هذا الحدث الأوّلي: حدث الخطيئة عموماً وحدث الهبوط خصوصاً.

يتضافر العراء والهبوط من الجنّة، إذاً، على "إعادة" خلق آدم جسديّاً لأنهما أحدثا التقابل بين الكساء في الجنّة وما يلحق به من عناصر سلطانه وباءته، وبين العراء في الأرض وما يلحق به من ضعف مزدوج؛ ضعف الجسد جوعاً وعطشاً وألماً، وضعف باءته لأنه كاد ينسى حوّاء فلم يغشها لسنوات تربو عند بعضهم على مئتي سنة. وليست إعادة الخلق هذه إلا تشويهاً، ضعفاً وعجزاً. إنّ آدم في هذه المرحلة، مرحلة ما بين الخروج من الجنّة وبداية الاختبار الرئيسي في الأرض، نظير آدم الطين عندما ﴿ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ [الإنسان: 1]؛ بل لعلّ آدم الطين أحسن حالاً؛ إذ كانت مادّته تتحوّل من طين لازب إلى حماً مسنون، وكان حالة يتدرّج من كائن غير مرغوب فيه إلى حاكم مطاع.

غير أنّ إعادة خلق آدم لم تتوقّف عند تشويه خلقه، وقد رافقه تشويه خلق حوّاء وإبليس والحيّة والطاووس؛ بل تجاوزته إلى تمكينه لا من الوجود فحسب؛ بل من القيام بالمهمّة التي من أجلها كان، وهي الخلافة، ولذلك تحوّل مسار السرد من تشويه آدم إلى تعليمه وتكريمه.

# 1-3-1 في التعليم:

لم يتمّ تعليم آدم بعد هبوطه تلقيناً كما كان شأن الأسماء في السماء، وإنّما تمّ عبر تجربة مساريّة يولد بعدها آدم من جديد، والمعرفة التي سيحصل عليها هي التي ستمكّنه من قبول الحياة على الأرض والعمل على النجاح في الاختبار الرئيسي، وتظهر هذه التجربة المساريّة في علاقة آدم بالمكان وعلاقته بالحيوان.

# 1-3-1-1- آدم والمكان:

لقد أحدث هبوط آدم اضطراباً في الأرض بنزول أطراف متصارعة لكلّ طرف منها ميدانه؛ فقد هبط آدم بالهند، وحوّاء بالجزيرة العربيّة، وإبليس بدستميسان<sup>(1)</sup>، والحيّة بأصبهان، والطاووس بالبحر<sup>(2)</sup>. يقول الثعلبي: «هبط آدم بسرنديب من أرض الهند، وقيل على جبل من أرض الهند يقال له نود، وقيل واسم، وحوّاء بجدّة بلد من أرض الحجاز، وإبليس بالأبلّة من أرض العراق، والحيّة بأصبهان، والطاووس بأرض بابل<sup>(3)</sup>. ولقد حُدّدت هذه الأماكن من خلال الثنائيّة التي ولّدها الهبوط، وهي ثنائيّة السماوي/الأرضي، أو المقدّس/المدنّس، فمكان هبوط الحيّة ومكان هبوط إبليس<sup>(4)</sup> مدنّسان أو المقدّس/المدنّس، فمكان هبوط الحيّة ومكان هبوط إبليس<sup>(4)</sup> مدنّسان باعتبار وظيفة من أُهْبِطَ إليهما في حكاية آدم. ونجد في كتب خصائص البلدان ما قد يمكّننا من فهم إلحاق هذه الأماكن بالمدنّس. فدستميسان باب الدنيا التي انثالت، أيام الفتح، على المسلمين انثيالاً، فقد كانوا «يهيلون الذّهب والفضّة فرغب الناس في البصرة فأتوها»<sup>(5)</sup>. وتوصف البصرة بالشدّة و«إنّما وسُمِّيَتْ البصرة [البصرة [البصرة عريب (بس

<sup>(1) &</sup>quot;بين واسط والبصرة والأهواز، وهي إلى الأهواز أقرب". الحموي، معجم البلدان، ج2، ص455.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص127.

<sup>(3)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص27-28. انظر تحديدات أخرى لا تخرج هي أيضاً عن ثنائية المقدّس المدنّس أو الدنيوي. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمّد حبيب (364-450هـ/ 974-1058م)، أعلام النبوة، تح. محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1987م، ج1، ص80. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص80. ابن كثير، البداية والنهاية، ج1، ص80. ابن كثير، التفسير، ج1، ص81. القلقشندي، أحمد بن علي (ت 821هـ/ 1418م)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تح. د. يوسف علي طويل، دار الفكر، دمشق، ط1، 1987م، ج4، ص263...

<sup>(4)</sup> ابن منبه، التيجان، ص9.

<sup>(5)</sup> الطبري، التاريخ، ج2، ص441.

راه)؛ لأنها كانت ذات طرق كثيرة انشعبت منها إلى أماكن مختلفة»(1). وما يجمع بين دستميسان أو البصرة عموماً وإبليس أنّ البصرة باب هيمنة الدنيا، وأنها شديدة وحجارتها سوداء، وأنها متشعبة الطرق. وقد توافق الدنيا والسواد والتشعّب ما ينسب إلى إبليس من أنه المحرض على الدنيا، ومن أنّه ربُّ ما يدلّ عليه السواد من شرّ وحضيض أرض وظلمة ليل (2)، ومن أنّ عمل إبليس هو الإبلاس؛ أي تفريع السبل على السالك لينحرف عن «الصراط المستقيم». أمّا أصبهان<sup>(3)</sup>، مهبط الحيّة، فنجد لها خصائص ثلاثة أولاها أنّها مدينة بناها اليهود. و «لقد دخل رجل على الحسن البصرى فقال له: من أين أنت؟ فقال له: من أهل أصبهان، فقال: الهرب من بين يهودي ومجوسى وآكل ربا»(4). وفي «الأخبار أن الدجّال يخرج من أصبهان» (6). وعلى الرغم من أنّ هذه الخصائص تساعد على إلحاق أصبهان بفضاء المكان العامي أو المدنس، فإنّ لأصبهان خصائص أخرى تقابل الأولى وتناقضها أهمّها أنّ «أصبهان صحيحة الهواء، نفيسة الجوّ، خالية من جميع الهوامّ»(6). ولقد وصفها الحجّاج لرجل بعثه والياً عليها، فقال: «قد ولّيتك بلدة حجرها الكحل، وذبابها النّحل، وحشيشها الزعفران»(<sup>7)</sup>. وأصبهان في مرتفع من الأرض<sup>(8)</sup>. وهذه كلّها صفات الحنّة خاصّة.

<sup>(1)</sup> الحموى، معجم البلدان، ج1، ص430.

<sup>(2)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج2، ص200.

<sup>(3)</sup> القرطبي، تفسير القرطبي، ج1، ص320.

<sup>(4)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج1، ص208-209.

<sup>(5)</sup> الحموي، ج1، ص209. وانظر في هذه الأخبار على سبيل المثال: ابن حنبل، مسند أحمد، ج3، ص238-339.

<sup>(6)</sup> الحموي، ج1، ص207.

<sup>(7)</sup> الحموي، ج1، ص208.

<sup>(8)</sup> الحموي، ج1، ص208. قد تكون هذه الخصائص التي تلحق بالبلدان راجعة إلى المفاخرة بين البلدان وما توجبه من إلحاق صفات قد لا تكون لها علاقة بتصوّر المخيال الإسلامي لها، غير أنّ هذا الاحتمال على وجاهته يضعف عندما نجد هذا =

وإلى جانب الفضاء المدتس، الذي مثّله المكان الذي هبط فيه إبليس، وهبطت فيه الحيّة، فإنّ الفضاء الذي هبط فيه الطاووس لا يستجيب، على الرغم من انتماء صاحبه إلى المجموعة العامليّة التي تضمّ إبليس والحيّة، لتصنيفه ضمن المكان المدنّس، ففضاء الطاووس يحدّد أحياناً بالبحر، وأحياناً بأرض بابل، والتقارب بين المكانين يقوم على الغرابة والرهبة والاتساع اتساع البحر الذي هو بوّابة الغرائب والعجائب، شأن ما كان يحصل للسندباد البحري، واتساع بحر السحر، وغرابة بئر هاروت وماروت (1) السجينين في بابل. غير أنّ للتقارب بينهما منحى آخر، لا تنقطع صلته بالمنحى الأوّل، لعله أقرب إلى الطاووس ورمزيّته التي رأيناها؛ فالبحر أصل التكوين والخلق، وآلهة الخلق في أرض بابل هي تعامة الأمّ – الماء المدمّر، تلك التي تلتحق بقوى الفوضى والعما. والتحاق الطاووس بالمكانين جمع في رمزيّته بين مجالين يمثّلهما الماء هما الخلق والعدم، والحياة والموت، والنظام مجالين يمثّلهما والقبح... والطاووس رمز لكلّ هذه الثنائيّات جامع بينها.

وفي مقابل المكان المدنّس، نجد المكان الذي هبط إليه آدم، فلقد أقامت مرحلة الطرد من الجنّة علاقة بين المطرود وأمكنة ثلاثة هي الجبل والمغارة والغابات أو السهول. والجبل هو نوب، أو نود، أو نوذ، أو أبو قبيس، أو جبل سرنديب... والمغارة هي مغارة الكنوز التي دفن فيها(2)،

الإلحاق متواتراً في الزمن وغير مرتبط بفئة دون أخرى، وهذا التواتر في الزمن يحوّل التفاخر الذي كان منحصراً بين فردين أو مدينتين، إلى تصوّر يسيّر موقف المسلمين
 لا من ذلك البلد فحسب؛ بل من المكان والوجود بشكل عامّ.

<sup>(1)</sup> انظر: الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص298-299. انظر أيضاً: ابن كثير، البداية والنهاية، ج9، ص226.

<sup>(2)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص101 الحموي، معجم البلدان، ج4، ص183. اليعقوبي، ج1، ص6-7، وص11، وص13. المسعودي، أخبار الزمان، ص76، وص85. الراوندي، قطب الدين، قصص الأنبياء، ص75. العصامي، ج1، ص117. الديار بكري، ج1، ص63.

والغابات أو السهول هي أرض الهند، وقد تدمج بعض هذه الأماكن في مكان واحد هو الهند، فيكون الجبل «نوب»، وهو جبل محيط بأرض الهند<sup>(1)</sup>، وتكون المغارة في هذا الجبل ذاته، أو يكون هذا الجبل في جزيرة سرنديب وهي جزيرة بالهند.

والجبل الذي أنزل عليه آدم «ذاهب في السماء» (2)، وهو بذلك أقرب أماكن الأرض إلى السماء، ولذلك هو صلة وصل بين السماء، ودلالاتها التي ترتكز على الصفاء والنور، والأرض التي تحدّد دلالاتها بالظلمة والكدر...، إنّ نزول آدم على الجبل يواصل العلاقة السابقة التي كانت بين الأرض، التي يمثّلها آدم وطينته، والسماء، ولذلك اقترن حديث نزول آدم على الجبل بمواصلة سماعه لتسبيح الملائكة في السموات. إنّ الجبل من هذه الزاوية سبب رابط بين الأرض والسماء، وهو لذلك يرمز إلى الكون (3) كلّه، وآدم فوق الجبل لم يعد معزولاً عن الكون وتناقضاته؛ بل أصبح، كما سنرى، سيّداً عليه، والجبل من زاوية ثانية مكان يشرف على بقيّة الأماكن، فيرتفع عنها ليحكمها لأنه أعلى منها، ودلالة الشرف بالاقتراب من السماء والقوّة بالإشراف على سائر الدنيا يَلْحَقَانِ آدم أيضاً؛ لأنه فوق الجبل (4).

ويكتسب آدم هذا العلق وهذه القوّة من خلال المغارة ورمزيتها أيضاً، فهي الكهف الذي يشبه رحم الأمّ، منه يولد آدم الخليفة؛ ذلك أنّ من «رأى أنه دخل في كهف جبل فإنّه ينال رشداً في دينه وأموره، ويتولّى أمر السلطان ويتمكّن، فإن دخل في كهف جبل في غار فإنه يمكر بملك أو رجل منيع» (6).

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص127. انظر وصف جنان الهند في: الأبشيهي، ج5، ص73 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج3، ص216. الْقزويني (682هـ/1283م)، آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت-لبنان، (د.ت)، ج1، ص43.

<sup>(3)</sup> إلياد، مرسيا، المقدّس والدنيوي، ص144.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص145. وانظر أيضاً: ابن سيرين، ص272.

<sup>(5)</sup> ابن سيرين، ص274-275.

وهو الكهف الذي يلتقي فيه العالمان المنظور واللامنظور، وفي داخله يجتمع العالمان أو هو يسعى إلى العالم اللامنظور عالم الغيب، عالم العلم والقوّة والسيطرة التي يتميّز بها الله عن بقيّة خلقه، والذي يُنسب إلى الجنّ. إن الكهف بوّابة الخفاء (1) شأن الجبل وامتداده في السماء. أمّا الهند وسهولها وغاباتها فتلتقي أيضاً بدلالات الجبل والكهف؛ لما للشجرة، من ناحية، من رمزيّة الخروج من تحت الأرض إلى عالم الشمس، جامعة بذلك بين العالم المنظور والعالم اللامنظور، ولما للغابات، من ناحية أخرى، من رمزيّة قوّة الحياة والعطاء الأنثوي (2)، والنجاة برؤية الواحات.

إنّ علاقة آدم بالمكان تمكّنه من ملامسة العالمين: عالم المنظور وعالم الغيب، شأن الأسماء التي لُقِّنَ إيّاها، والتي جمعت بدورها بين عالم المنظور (المسمّيات) وعالم الغيب (لأنها من علم الغيب)، وملامسة آدم للعالمين خطوة أساسيّة للعلم وسلطانه، ولكنّها خطوة لا تؤدّي وظيفتها إلا إذا اقترنت بإعلان السلطة، وكان ذلك من خلال علاقة آدم بالحيوان.

# 1-3-1-2- آدم والحيوان:

كان لهبوط آدم على الأرض تأثير بالغ في وجود الحيوان ومصيره. ومن الحيوانات، التي اعتنت نصوص المدوّنة السنيّة والشيعيّة بإيراد موقفها من آدم، النسر والحوت والسباع.

أمّا النسر فهو أشدّ الطيور إيغالاً في الفضاء، وللنسر مواطن شبه بآدم أو هي مواطن تتقاطع فيها رمزيتهما؛ فقد كان النسر وحشيّاً، فسقط على ساحل البحر، ولقد كان آدم وحشيّاً ثمّ بعد أن آنسته حوّاء سقط من جنّته إلى أعلى

Tresidder, p. 39-40. (1)

ويضيف صاحبا معجم الرموز أنّ الكهف مكان ممارسة السحر لما يقدّمه من تمثيل لأحشاء الإنسان: ..Chevalier, et Gheerbrant, p. 182

والمغارة معبر للعالم الخفي: .Biedermann, p. 60

Tresidder, p. 230. (2)

قمم الأرض، والنسر خطيب الطير<sup>(1)</sup>، وآدم خطيب أهل الجنة، ويُضرب المثل بالنسر في طول العمر؛ إذ يقال أعمر من نسر<sup>(2)</sup>، وطال الأبد على لبد وهو نسر لقمان الحكيم<sup>(3)</sup>، وأبقى من نسر<sup>(4)</sup>. ولقد كان طول عمر آدم سبباً في اكتشاف حبّه للحياة ورهبته من الموت، وجحوده ونسيانه في حادثة الجحود<sup>(6)</sup>. وقد يؤدّي الأكل والشره والتلهّف عليه بالنسر، كما أدّى بآدم، إلى السقوط وعدم الطيران «حَتَّى ربّما اصطاده الضعيف من الناس»<sup>(6)</sup>، والنسر تهابه الحيوانات والعقبان كما هابت آدم وخضعت له؛ بل إنّ التشابه بين آدم والنسر قد يصل إلى تماثل علاقة كليهما بالربّ الإله، فالنسر صورة عن المسيح عن الربّ الذي يحمي أبناءه بجناحيه الكبيرين<sup>(7)</sup>، وهو صورة عن المسيح حامل الضياء<sup>(8)</sup>، وهو أيضاً صنم—إله عند قبيلة ذي كلاع من حمير قبل أن يهودها ذو نواس، أو هو كائن حيّ إله عند قبيلة عربيّة هي قبيلة مراد كانت

<sup>(1)</sup> ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص181. انظر أيضاً: الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص270.

<sup>(2)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، ج2، ص50. الثعالبي، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، ج، 1 ص، 476.

<sup>(3)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، ج1، ص429.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص119.

<sup>(5)</sup> انظر: ابن منصور، سعيد (227هـ/ 842م)، سنن سعيد بن منصور، تح. د. سعد بن عبد الله بن عبد العزيز آل حميد، دار العصيمي، الرياض، ط1، 1414، ج5، ص162.

<sup>(6)</sup> الجاحظ، الحيوان، ج6. القلقشندي، صبح الأعشى، ج2، ص73. الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص269.

<sup>(7)</sup> العهد القديم، سفر التثنية: 32: 11.

<sup>(8)</sup> العهد القديم، سفر حزقيال، 17: 7؛ انظر أيضاً:

Tresidder, Ibid, p. 70-71. Armagand, Françoise, «Bestiaires», dans E.U., Paris, 1984, Corpus 3, p. 539. Durand Gilbert, «Symbolisme du ciel», dans E.U., Paris, 1993, Corpus 5, p. 800.

انظر كذلك: عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص323.

تهدي إليه كلّ عام فتاة يأكلها ثمّ تسقيه القبيلة خمراً، ويحدّثهم بعد ذلك بما عليهم في عامهم ذلك، ويرحل عنهم، ويعود إليهم في عامهم التالي (1)؛ بل إنّ أنثاه لتبيض من نظر الذكر إليها (2)، شأن الجوهرة الخضراء التي نظر إليها الله نظرة هيبة «فصارت ماء ثمّ نظر إلى الماء فغلا وارتفع...»(3). والنسر عالم بالغيب أو هو متوقّع لما سيكون من آدم (4)، ولقد خُلق آدم على صورة الإله، وخُلق آدم أيضاً من جميع الأرض ومن كلّ طبقاتها، فهو بمعنى ما صورة منها وعنها، ولقد خُلقت الأرض «على صفة النسر، فالرأس الشام، والجناحان المشرق والمغرب، والذنب اليمن، ولا يزال الناس بخير ما لم يقرع الرأس، فإذا قُرع هلك الناس» (5). ولعلّ مواطن التشابه هذه، التي ستكون لها أهميّة عند النظر إليها من زاوية مواطن تشابه آدم بالحيّة، هي التي جعلت النسر «أوّل من علم بهبوط آدم فألفه وبكي معه» (6).

أمّا الحوت فهو أبعد أهل البحر عن البرّ من ناحية، وهو ممّن يحمل الأراضين السبعة. وليس ذكر الحوت، في ما يبدو، إلا إشارة إلى ساكن البحر بعد أن أشار النسر إلى ساكن الفضاء. ومن هنا قد تكون الإشارة بالحوت إلى

<sup>(1)</sup> السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر (ت 911هـ/1505م)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تح. فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1998م، ج1، ص130. ولقد كان النسر إلها من آلهة العرب. انظر: الفاكهي، أخبار مكة، ج5، ص102. ابن كثير، البداية والنهاية، ج2، ص191.

<sup>(2)</sup> القلقشندي، صبح الأعشى، ج2، ص73.

<sup>(3)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص3. ابن عجيبة، ج6، ص333. الرازي، فخر الدين، مفاتيح الغيب، ج22، ص140، وج 24، ص15. الديار بكري، ج1، ص31. الآملي حيدر، تفسير المحيط الأعظم، ج2، ص195، وج 3، ص348.

<sup>(4)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص24. القرطبي، ج1، ص327. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص142. ابن عساكر، ج7، ص443. العصامي، ج1، ص100. الدميري، ج1، ص381.

<sup>(5)</sup> ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص131.

<sup>(6)</sup> الكسائي، ص128. العصامي، سمط النجوم العوالي، ص100.

سيد أهل البحر ورمزيّته (1)، إشارة بذلك إلى الأعماق كما كان النسر إشارة إلى الأعالي، وهذه الأعماق المظلمة، أعماق البحر الذي منه خُلق الكون كلّه، تعطي الحوت صبغة القدسيّة يستقيها من قدرته الكامنة فيه على الإيجاد، فالسمك رمز الخصوبة والذكورة، ولعلّه لذلك كان أوّل المخلوقات تلك التي كانت أصلاً لبقيّة الموجودات (2)، والحوت كذلك صورة عن الضخامة التي يمكن أن توجد على الأرض، أو هو سفينة للنجاة في البحور المظلمة (3)، وفي الحوت علم النبي يونس؛ وعظمة ذبه وعظمة ربّه.

لقد كان النسر والحوت صديقين قبل هبوط آدم، وتمثّل صداقتهما لقاء بين عالمين أرضين يضربان بأسباب متعدّدة في عوالم لا أرضية سماويّة أو تحت أرضيّة. ولقاؤهما لقاء لكلّ ما على الأرض؛ إذ لم يكن على الأرض غير النسر والحوت، "فكان النسر يأوي إلى الحوت فيبيت عنده" (4). والتقاؤهما التقاء لملوك الأرض بعد الجانّ وإبليس الذين عُزلوا عن ملكها، وذلك لأنهما سلطانان، فسلطان النسر في الهواء وسلطان الحوت في الماء (5)، وهو التقاء لمصدر المعرفة المصدر الإلهي والمصدر الشيطاني أو الجنّي؛ لأن عرش الله في السماء، وعرش إبليس فوق في البحر. إن النسر والحوت رمزان لعالمين متقابلين جاء هبوط آدم ليحقّق هذا التقابل والافتراق بعد أن كانا "صديقين" مجتمعين، فخطيئة آدم أحدثت التقابل بين السماء والأرض مثلما أحدثت التنافر بين جسده (الأرض) ووعيه أو علمه أو روحه (السماء).

ولئن أحدث هبوط آدم التقابل بين الفضاء والأعماق، ما قد يعني فصل

<sup>(1)</sup> انظر: ابن سيرين، ص328-329. انظر أيضاً: .Tresidder, p. 179.

<sup>(2)</sup> ابن منبه، التيجان، ص3.

Tresidder, p. 224. (3)

<sup>(4)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، ج2، ص81. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص180. الكسائي، ص128. القرطبي، ج1، ص327.

<sup>(5)</sup> الثعالبي، ثمار القلوب، ج1، ص478.

الأب عن الأمّ، وهو فصل يحلّ آدم المحلّ الذي احتلَّته بعض الآلهة الشابّة في الأساطير الساميّة أو اليونانيّة، فإنّ علاقته ببقيّة الحيوانات تؤدّي الوظيفة نفسها التي ظهرت عندما فرق آدم بين النسر والحوت. فقد «قال وهب بن منبه: لمّا هبط آدم على الأرض قال إبليس للسباع: إن هذا عدو لكم فأهلكوه، فاجتمعوا وولوا أمرهم إلى الكلب، وقالوا: أنت أشجعنا وجعلوه رئيساً، فلما رأى ذلك آدم ﷺ تحير في ذلك، فجاءه جبريل ﷺ، وقال له: امسح يدك على رأس الكلب، ففعل فلما رأت السباع أنّ الكلب ألف آدم تفرّقوا واستأمنه الكلب فأمنه آدم فبقي معه ومع أولاده»<sup>(1)</sup>. ويمثّل الكلب رمزاً في هذا للرئيس الذي أعلن الخضوع للخليفة الجديد (2)، وللوحشي الذي تحوّل إلى أنيس؛ لأنه جامع بين الوحش (السبع) والإنسان (الألفة والأنس). ولئن كان النسر من عالم السماء والحوت من عالم الأعماق، فإنَّ الكلب من عالم الأديم، الأرض المنبسطة أمام آدم ينظر إليها وقد استخلف فيها، ولئن فرّ النسر والحوت من آدم، فقد أقبل الكلب عليه، فمسح آدم على ظهره. والكلب رمز يتحرّك بين عالم الضياء، عالم الأديم والوضوح والبيان، وبين عالم الخفاء والغيب، العالم المخيف. فالكلاب تلتحق بالحيّات لأنّهما المتان ممسوختان»(3)، ولأن الكلب مرتبط بعالم.اللامنظور(4) عالم الجنّ

<sup>(1)</sup> القرطبي، ج1، ص327-328.

<sup>(2)</sup> من بين المسمّيات باسم الكلب الأسد، وهو سيد السباع ورئيسها، ولكنّه ذليل أمام حواء وآدم، فقد جاء في طبقات المحدثين بأصبهان: «فقال النبي: إنّ الأسد أكل ابناً لحواء وكانت حواء تسب الأسد، فقام الأسد يسب حواء فذهبت حواء إلى آدم فجاء آدم إلى الأسد، فقال: تأكل ابنها وتسبها اخسأ، قال: فطأطأ رأسه، فلا يقدر أن يرفع رأسه، أبو الشيخ، طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها، ج2، ص63.

<sup>(3)</sup> الجاحظ، الحيوان، ج1، ص327.

Tresidder, p. 65-66. Biedermann, p. 97. (4)

ويعدّد صاحبا معجم الرموز الآلهة، التي تتخذ شكل الكلب، ويذكران تيان كوان (T'ien-K'uan)، عارم (Garm).

والحنّ، فـ «الكلب الأسود البهيم شيطان» (1). وأُثِرَ أن الرسول لم يسترح حَتَّى قتل كلّ كلاب المدينة، وأمر بقتل العقور منها والأسود. وعلى الرغم من ارتباط معان مستهجنة بالكلب تجعله رمزاً للقذارة والنجاسة (2)، فقد كان أنيساً لآدم يحميه من بقيّة الحيوانات، وهذا الأنس (وهو ممّا يستحسن في رمزيّة الكلب) جعله رفيق حياة آدم في الأرض، لقد غاب الكلب عن آدم في الجنّة، فالتحق به في الأرض. إن نجاسته أبعدته عن الجنّة في حين قرّبه وفاؤه وأنسه من آدم في الأرض.

وتلتحق رمزية النسر والحوت وبقية الحيوانات وأهمّها الكلب... برمزية المكان الذي توزّع كما رأينا في شكل تقاطع بين عموديّ (الجبل) وأفقي (السهل) وعميق (الكهف) فالنسر لاحق، رمزيّاً، بالجبل، وحوت البحر بالكهف، والسباع بالسهل. ويمكن أن نَعدّ الحيّة، والكلب بدرجة أقلّ، رمزاً جامعاً بين الفضاءات التي تتحرّك فيها الرموز الحيوانيّة السابقة، وذلك في الصورة التي يتّخذها التنين. فمن خلال مائيّة التنين وانغماسه في البحر وضخامته، ومن خلال زحفه فوق الأرض، وعادة ما يكون مكانه جبلاً أو

انظر أيضاً مختلف معاني كلمة كلب في الميثولوجيا الإغريقية وفي الكتاب المقدس
 وعلاقاته بعالم العقاب والخفاء

Ferber, p. 59-60. Eason, Cassandra, p. 91.

ويذكر تشرلوت أنّ الكلب مرتبط بالراعي وأغنامه، وهو يحميهم من الذئاب، فهو على هذا مثيل للكاهن الذي يعرف عالم الشيطان ويقاومه، ويضيف أنّ الكلب، بوفائه، رمز للمرأة، مثلما أنّ الأسد، بقوّته، رمز للرجل، والكلب رفيق الموتى في عبور إلى العالم الآخر.

Cirlot, p. 84.

<sup>(1)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، ج2، ص71. انظر أيضاً: القرطبي، ج6، ص67. ابن كثير، التفسير، ج1، ص115، وج3، ص33. الشبلي، ج1، ص45–46، وص 102. الدميري، ج2، ص376. العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج62، ص69. Chevalier, et Gheerbrant, p. 243.

<sup>(2)</sup> شبل، مالك، معجم الرموز، ص269-270.

كهفاً، ومن خلال طيرانه أو ذهابه في السماء يحمله ملك أو سحابة، توحّد هذه الرموز بين العالمين اللذين تتحرّك بينهما، وإذا توحّدت هذه الرموز في التنين توحّدت في آدم من خلال خلقه من ماء وطين، ومن خلال ضخامته التي عجزت عن حملها الكائنات الأرضيّة، ومن خلال التصاقه بالأرض كما رأينا قبل تجديد خلقه، ومن خلال علاقته بالمكان في مستوياته الثلاثة الجبل والبحر والكهف؛ بل إنّ التشابه الذي يوصل إلى حدّ الاشتباه بين آدم والحيّة يظهر في علاقتهما بإبليس، وفي خصائص مصيرهما. أمّا علاقتهما بإبليس فقد دخل إبليس آدم وهو طين، ودخل الحيّة، ولقد أطاعت الحية إبليس، وأطاعه آدم، ولقد أغوى إبليس الحيّة، وأغوى آدم، وأمّا خصائص مصير كليهما فقد أعرى الله آدم كما أعراها، وألصقه بالأرض كما ألصقها، وجعل طعامها التراب كما جعل طعامه منه، ولقد عجلت الحيّة إلى إبليس خلق آدم عجولاً. ولعلّ مواطن التقاطع بين آدم والحيّة تظهر في كيفيّة تصوّر المخيال الإسلامي للإنسان، وهو تصوّر يربط بين الإنسان بوصفه مكاناً قد عشّشت فيه الحيّات ذلك أنّنا نجد ميثماً هو أميل ما يكون عند أصحابه إلى الحقيقة الدينيّة يَعدُّ التنّين جزءاً من آدم وبنيه يظهر في القبر، مكان اجتماع الخفي والجلى، لمن لم يكن في حياته مسلماً (1). إضافة إلى أنّ «العرب تزعم أنّ في بطن الإنسان حية يقال لها الصفر...تؤذيه إذا جاع»(2). لقد اكتسب آدم، في

<sup>(1)</sup> انظر المثل الذي قدّمه السبكي في إطار الحجاج لعدم ضرورة الفهم العقلاني للطقوس الدينيّة: السبكي، أبو نصر عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (727-778هـ/ 1327–1370م)، طبقات الشافعية الكبرى، تح. د.عبد الفتاح محمد الحلو، ود.محمود محمد الطناحي، هجر للطباعة والنشر، الجيزة، ط2، 1992م، ج6، ص 271.

<sup>(2)</sup> الثعالبي، ثمار القلوب، ج1، ص424. الأبشيهي، ج2، ص177. إن التصوّر الذي يعدّ إبليس موجوداً داخل آدم، في دمه أو في نفسه، والدم والنفس عند العرب متساويان، أو في صدره، مبثوثٌ في النصوص الحديثيّة بدرجة تمكّن من القول إن هبوط آدم إلى الأرض جعله مهبط إبليس ومسكنه. السيوطي، الدر المنثور، ج1، =

الأساطير الدينيّة، العلم من خلال وقوفه بين عالمي الشاهد والغائب، والسيطرة والقوّة من خلال هيمنته على الحيوان وتسلطه على الحيّة يشدخ رأسها، حتى وإن قطع لذلك صلاته، أو استباح حرم البيت الحرام.

ولكنّ قوّة آدم وسيطرته لا تتجانس والضعف والعجز اللذين نتجا عن تشويهه، فقوّته لا تعود في الحقيقة إلى ذاته؛ بل إلى قبوله عهداً جديداً بينه وبين المؤتي هو الذي حقّق له التكريم الجديد؛ تكريم التوبة.

### 1-3-1- في التكريم:

يظهر تكريم المؤتي آدم في إنزال لباس من الجنة يكسوه ويكسو حوّاء، وفي إنزال كلمات تعيد العلاقة بين آدم والمؤتي إلى بعض ما كانت عليه قبل الخطيئة. إن حادثة توبة آدم كما يرويها الكسائي تكشف مدى التكريم الذي أسبغه السرد على آدم، على الرغم من تعظيمه الخطيئة التي أتاها، ويمكن تقسيم هذا التكريم إلى مرحلتين: مرحلة الخضوع والخشوع والسجود، ومرحلة القيام.

## 1-3-1- في الخضوع:

يظهر آدم في هذه المرحلة خاضعاً ساجداً لله باكياً خطيئته، حزيناً بسبب خروجه من الجنّة، كاد يأتي عليه الحياء<sup>(1)</sup>. ولقد أدّى به سجوده إلى أن رسخت أقدامه في الأرض عروقاً كعروق الشجر، وأدّى به بكاؤه إلى أن حفرت الدموع فوق خدوده حفراً، ووصل به حزنه إلى نحول جسمه وتغيّر لونه وذهاب نوره وبهائه. ولقد كان آدم مستغرقاً في بكائه لا يسمع غير صوته

<sup>=</sup> ص136، وج2، ص459. انظر كذلك: الطبري، التفسير، تح. العطار، ج4، ص301. ونجد عند ص301. القرطبي، ج5، ص93. ونجد عند القرطبي ميثماً يجعل إبليس هو الذي «زرع» ابنه الخناس في آدم. القرطبي، تفسير القرطبي، ج20، ص261.

<sup>(1)</sup> البغوي، تفسير البغوي، ج1، ص65.

ونشيجه منقطعاً عن العالم ومن حوله. كانت مرحلة الخضوع والسجود مرحلة عسر وانطواء أشبه ما يكون فيها بوضع الجنين يتهيّأ للخروج من رحم أمّه، الخروج من ظلمات الرحم إلى نور الحياة، من ليل الانغلاق إلى ضياء الشمس، وقد تمّ لآدم هذا الخروج بكلمات التوبة التي أتى بها جبريل، وكان لها شعاع ونور، أو بالقسم على الله بحقّ محمد النبيّ العربيّ إلا تاب عليه فتاب عليه فتاب عليه.

### 1-3-2-2 في القيام:

تمّ الخروج من مرحلة الخضوع والسجود على خطوتين؛ الأولى: أخرج فيها جبريل آدم من استغراقه وانطوائه، وذلك بأن مسح بجناحه وجهه وصدره حَتَّى سكن بكاؤه وسمعه (2) والثانية: اقتلع فيها جبريل آدم من الأرض كاقتلاع عروق الشجر منها، فصاح آدم صيحة الألم العظيم، صيحة خروج الإنسان الأوّل من الأمّ الأولى، وذلك بعد أن حملته وكانت تنضع عليه، وهو في غيابه وغشيته، بأغصان أشجاره، رمز التجدّد والانبعاث، ماء حَتَّى يفيق، لقد كانت الأرض حاملة حاضنة، وكان آدم يسقي بدموعه، بمائه، أشجار الأرض ويشقّ فيها أنهارها. لقد كان آدم الأب والابن في وقت واحد؛ ذلك أنه خرج من الأرض، سواء من حيث عنصره الذي منه خلق وهو الطين أم من حيث اقتلاع جبريل إيّاه منها، وهو الذي يسقي بدموعه أشجارها وأطيارها ما يبعث فيها الروح شأن بعث ماء الرجل الحياة في المرأة، ولقد كانت دموع الأرض، على ما يذكر البغدادي، منبع الماء في أنهارها. وإنما كانت الدموع حزناً على من سيدخل النار من «أبنائها» عندما أقبل عليها الملائكة لأخذ طينة آدم (3).

<sup>(1)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، ج5، ص26-27. ابن كثير، البداية والنهاية، ج1، ص8-81.

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص30. الكسائي، ص130.

<sup>(3)</sup> الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي (392-

والقيام لا يظهر في الوقوف بعد السجود، وفي اقتلاع جبريل آدم من الأرض فحسب؛ بل يظهر كذلك في ارتفاع حجاب النور الذي نتج عن ذكر كلمات التوبة، فانفتحت أبواب السماء<sup>(1)</sup>، فكان العالم الذي خرج إليه عالم النور، وإن لم يكن نوره نوراً ثابتاً؛ لأن الحجب سرعان ما أسدلت، وسرعان ما حُطَّ من طول آدم، فانقطع بذلك عن السماء، انقطاع المولود عن أبيه بعد أمّه، حَتَّى فقد تسبيح الملائكة «فقال له جبريل: لا تغتم لذلك فإن الله يفعل ما يريد»<sup>(2)</sup>.

ولا يظهر قيام آدم في «ولادته» الجديدة؛ بل في انتهاء مرحلة الانتحاب والخشوع، وبداية مرحلة السلطان، وقد تجلّى ذلك في ما أصبحت عليه حال آدم وصوته. لقد تطهّر آدم من عين فجّرها جبريل بجناحه، وكُسِيَ بحُلّة من سندس الجنّة، ولقد أعلم ميكائيل حوّاء بقبول توبتها وكساها، فاغتسلت من ماء البحر. ورافق تغيّر حالِ آدم تغيّر في صوته إذ لمّا قال كلمات التوبة «انتشر صوته في الآفاق». (3) فبعد صوت الألم والحزن وهمس الخشوع تحوّل الأنين إلى دعاء، والهمس إلى سؤال، والصياح إلى حوار مع جبريل والملائكة، والبكاء إلى ضحك. والانتشار صفة صوت وصفة ذكر يشار بهما إلى فحولة آدم الجديدة التي عوّضت فحولته التي كانت في الجنّة. وقد اقترن كل هذا بتقرّب الملائكة والحيوانات منه وتهنئته ومحبّته من ناحية، وبإحياء شوق آدم لحوّاء وشوقها له من ناحية أخرى.

إن مرحلة الخضوع والسجود تناظر مرحلة ما قبل نفخ الروح فيه،

<sup>= 463</sup>هـ/ 1002-1071م)، تاريخ الأنبياء، دراسة وتح. آسيا كليبان علي البارح، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1425هـ/ 2004م، ص31.

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص131.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه.

ومرحلة قيامه وما فيها من وقوفه وارتفاع صوته وفحولته وتقرّب الكائنات منه، مع ما يعني ذلك من ارتفاع مكانته بينها، تناظر مرحلة ارتقائه على المنبر وخطبته أمام الملائكة. ويقوم هذا التناظر على التقابل بين الأصلي والفرعي، والمقدّس والمدنّس، والسماوي والأرضي، والكامل والمشوّه. وسيكون ذلك التناظر في صلب هذا التقابل هو المبرّر لعمل آدم على العودة إلى الأصلي والمقدّس والسماوي والكامل... وهذا العمل سيبدأ بالحجّ، بالارتقاء السنوي من الأرض إلى السماء، وبالوقوف على الجبل، الذي يناظر السلّم والمعراج والفرس والمنبر لسؤال الله. وفي هذا العمل والعودة عمق الاختبار الرئيسي لادم.

#### 2- الاختبار الرئيسي أو خلافة آدم:

تحدّد الاختبار الترشيحي بإعادة «خلق» آدم، بعد أن شوّهته الخطيئة، فكان أن استعاد كرامته ومكانته وعلمه دون أن يكون كلّ ذلك خالياً من آثار تدنيس خلقه الأوّل بعصيان خالقه، أو بطلب ما عنده عند غيره، ويقوم الاختبار الرئيسي على تحقيق العقد الجديد الذي قام بين آدم وحواء من ناحية، والمؤتي من ناحية أخرى، وذلك أثناء إعلان توبة آدم وإعلان غفران ذنبه، عقد تقضي غايته أن يرفع آدم إلى السماء، وأن يعود إلى الجنّة، وليتحقّق له ذلك لا بدّ من تحقيق غاية خلقه الأولى وهي الخلافة في الأرض. والاستخلاف اختبار يخوضه آدم؛ وهو ما يعني وجود من يعرقل نجاحه، ولذلك قام السرد على بيان طرفين، هما آدم وإبليس، تجاوزا مداهما الذاتي فاشتملت العداوة بينهما على مكوّنات الوجود المنظور واللامنظور، والحاضر والغائب.

ويمرّ الخطاب السردي، في إطار بيان خلافة آدم، بمرحلتين كبيرتين، أولاهما: بيان المصير النهائي لكلّ أطراف الحكاية، وثانيتهما: فعل آدم في الأرض الذي يمكن تلخيصه في فعل «الحرث»، حرث الدنيا وحرث الآخرة، حرث الأرض وحرث المرأة وحرث التاريخ.

#### 2-1- في المصير:

نعني بمصير أطراف الحكاية ما له علاقة باختبار آدم الرئيسي، وهو خلافته في الأرض، فالمصير مصير اجتماعي يؤصّل بالأسطورة ما بدا من ثوابت المجتمع العربي الإسلامي القديم. ولقد اعتنى النصّ السردي بمصير آدم وحوّاء وإبليس، في حين اكتفى بذكر المكان الذي هبطت فيه الحيّة والطاووس. وعلّة الاهتمام بآدم وحواء من جهة، وإبليس من جهة أخرى، أنّ الاجتماع الإنساني قائم على وجودهم وعلى العلاقات القائمة بينهم.

ويمكن توزيع مواطن اهتمام مصير هذه الأطراف بحسب ما يخصّ كلّ طرف مفرداً عن البقيّة ممّا يخص العلاقة بينهم. فمن القسم الأوّل، المطعم والمشرب والمنكح؛ إذ لإبليس طعامه، وهو ما لم يذكر اسم الله عليه، وشرابه، وهو كل مسكر، ونكاحه، وهو جسده ذاته أو الحية التي تزوّجها ومنها ذريّته. أمّا آدم وحوّاء، فطعامهما الحلال، وشرابهما «المعين الأرضي»، وحوّاء زوج آدم ومنها ذريّته. ومن القسم الثاني ما يمكن توزيعه إلى ما يتعلّق بالصوت وما يتعلّق بالجسد، ولنتبيّن أوجه التقابل بين الطرفين في هذا نورد الجدول الآتي:

|                 | إبليس (1) | آدم وحواء                   | الموضوع |
|-----------------|-----------|-----------------------------|---------|
| مايتعلّق        | الكهنة    | رسل الله                    | الرسل   |
| بالصوت          | الوشم     | التوراة والإنجيل<br>والقرآن | الكتب   |
|                 | الكذب     | الصدق                       | الحديث  |
|                 | الشعر     | القرآن                      | القراءة |
|                 | المزمار   | الداعي إلى                  | المؤذّن |
|                 |           | الصلاة                      |         |
| ما يتعلق بالجسد | الحمّام   | البيت                       | السّكن  |
|                 | النّساء   |                             | المصائد |
|                 | السّوق    | المسجد                      | العبادة |

ولئن بدا التقابل قائماً بين مكونات ما تعلق بالصوت، فإن مكونات ما تعلق بالجسد لا تقابل بينها؛ بل إنّ أحدها، وهو النساء، لا طرف يسير إلى جنبه، فالعلاقة بين البيت والحمّام أو المسجد والسّوق ليست هي ذاتها بين الصدق والكذب أو القرآن والشعر. ولقد أقامت مكونات ما يتعلق بالصوت تقابلاً صميماً بين آدم وحواء من ناحية وإبليس من ناحية أخرى، فاستقرّ

<sup>(1)</sup> يمكن المقارنة بين وضع إبليس في المخيال الإسلامي بوضعه في المخيال الكتابي عموماً والمسيحي خصوصاً، فهو صاحب التثليث المزيّف (رؤيا يوحنّا 13: 2؛ 16: 13)، وله معابده (رؤيا يوحنّا 2: 9)، وآراؤه (تيموتاوي الأولى 4: 1)، وسرائره (رؤيا يوحنّا 2: 42؛ تسالونكي الثانية 2: 7)؛ وله عرشه (رؤيا يوحنّا 13: 13؛ 13: 13)، ومملكته الخاصّة (لوقا 4: 6)، والمؤمنون به (رؤيا يوحنّا 13: 15)، وملائكته (رؤيا يوحنّا 12: 7)، ووزراؤه (كورنتوس الثانية 11: 15)، ومعجزاته (تسالونكي الثانية 2: 9؛ متى 7: 21-23)، وقرابينه (كورنتوس الأولى 10: 20)، وجيوشه (إشعبا 24: 12؛ رؤيا يوحنّا 14: 14-17؛ 16: 16).

الصدام في هذه المجالات بين الطرفين. غير أنّ ما يتعلق بالجسد، ونعني الحمّام والسّوق والنساء، جامع بين الطرفين فاصل بينهما، وهذا الجمع والفصل جزء أساسيّ من اختبار آدم الرئيسي، وفيه يتحوّل الحديث من الحديث عن آدم أبي البشر دون غيره إلى الحديث عنه وعن أبنائه؛ بل لعلّ هذه الحزمة الرمزيّة (الحمّام، السّوق، النّساء) ممّا يشتمل على الأبناء لا الأبوين، وممّا سيُوجّه طبيعة الاختبار التمجيدي كما سنرى. إنها جزء من الوحدات الرمزية التي تستند إليها العلاقات القائمة بين طرفي الوجود في الأرض كما بيّنت ذلك أسطورة آدم الدينيّة عند أهل السنة.

### 2-1-1 الحمّام:

يجمع الحمّام، في دلالاته الرمزيّة، بين مجالات ثلاثة هي: الجسد والشيطان والبئر؛ التي تضرب بأسباب قويّة في حكاية الأصل الإنساني الأوّل؛ آدم أبي البشر. وتقيم هذه المجالات علاقات متشابكة بين فضاءات حركة الإنسان في الأرض وأبعادها (1).

فللحمّام علاقة قويّة بالجسد، فهو بيت العراء والتجرّد ممّا يستر، وهو بهذا يقوم مقام الشجرة المحرّمة التي نزعت عن آدم وحوّاء لباسهما، ومن هنا ارتبط الحمّام بالفساد الأخلاقي والفسوق والذنوب<sup>(2)</sup>. وارتباط الحمّام بالجسد دفع إلى ارتباطه بالمرأة والجنس؛ فالحمّام «يدلّ على المرأة لحلّ

<sup>(1)</sup> يمكن الرجوع إلى التحليل الذي قدّمه مالك شبل في كتابه عن المخيال العربي الإسلامي، وفيه استقصاء لمنزلة الحمّام في الفضاء الإسلامي عموماً ولما يتمّ فيه من أعمال، ومنزلته الجامعة بين المقدّس والمدنّس، ثم علاقته بالماء وقيمته في المخيال الإسلامي، غير أنّنا لا نرى اهتماماً بعلاقته بالشيطان، أو رجوعاً إلى منزلة الحمّام في الطلبات التي نحلّلها في هذه المرحلة من عملنا.

Chebel, Malek, L'imaginaire arabo-musulman, p. 55 et suite.

<sup>(2)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص57، وص60، وص 124...

Chevalier, et Gheerbrant, p. 96. Biedermann, p. 30. Cirlot, p. 23...

الإزار عنده"، و«الحمّام بيت أذى ومن دخله أصابه همّ... من قبل النساء، والحمّام اشتقّ من اسمه الحميم فهو حم، والحم صهر أو قريب، فإن استعمل ماء حارّاً أصاب همّاً من قبل النساء... فإن اتخذ في الحمّام مجلساً فإنّه يفجر بامرأة ويشهر بأمره؛ لأن الحمّام موضع كشف العورة" (1). والجهد والعرق وجريان الماء فيه ممّا يقرّب الحمّام تقريب مماثلة من الوطء؛ لأنّ فيه يخرج عرق الإنسان كما «لنزول نطفته في الرحم فهو كالفرج (2)، و«الحمّام المجهول امرأة يغتابها الناس (3).

وللحمّام ارتباط بالشيطان لا ينفك، فلئن رخّص النبيّ لأتباعه من الرجال الدخول إلى الحمّام بعد أن راجعوه في منعهم، فإنه لم يرخّص في الصلاة في الحمّام، ولقد أُضيفت إلى الحمّام أماكن أخرى لا صلاة فيها ارتبطت بالشياطين كمعاطن الإبل<sup>(4)</sup>، والمزبلة، والمجزرة، والمقبرة، وقارعة الطريق<sup>(5)</sup>. وما هذه الأماكن إلا أماكن استقرّ فيها إبليس والحمّام أقرب إليه

<sup>(1)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص296. انظر أيضاً: القرطبي، ج19، ص248. انظر أيضاً: المكي، أبو طالب محمد بن علي بن عطية الحارثي (386هـ/ 996م)، قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام التوحيد، ضبطه وصحّحه باسل عيون السود، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1417هـ/ 1997، ج2، ص432.

<sup>(2)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص295. وتقام أحياناً المقارنات بين بيت الحمّام وبيت العروس. القرطبي، ج12، ص225.

<sup>(3)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص297.

<sup>(4)</sup> يقول الرسول: «صلّوا في مرابض الغنم ولا تصلّوا في معاطن الإبل فإنها خُلقت من الشيطان». الهيثمي، موارد الظمآن، ج1، ص104. الترمذي، سنن الترمذي، ج2، ص180.

<sup>(5)</sup> الترمذي، سنن الترمذي، ج2، ص177. انظر أيضاً: ابن خزيمة، أبو بكر محمد بن إسحاق السلمي النيسابوري (223-311/888-923م)، صحيح ابن خزيمة، تح. د.محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، 1390هـ-1970م، ج2، ص6 وص 7. الحاكم، المستدرك، ج1، ص380 وص 381.

منها جميعاً، لما فيه من التذكير بالنار<sup>(1)</sup> التي هي عنصره. وربّما كانت علاقة الحمّام بإبليس والجانّ سبباً في اعتبار النبيّ سليمان بن داود، الذي سُخِّرَتْ له الشياطين مقرّنين في الأصفاد، «أوّل من دخل الحمّام وصنعت له النورة... فلمّا دخله ووجد حرّه وغمّه قال: أوه من عذاب الله قبل أن لا يكون أوه»<sup>(2)</sup>.

ولئن أقامت رمزية الحمّام تواصلاً بين المرأة والشيطان فإنّها تلتقي ببعدٍ ثالث تُدَالُ فيه العلاقة من المستوى الأفقي إلى المستوى العمودي، ومن سطح الأرض والمجتمع إلى عمقهما، وذلك من خلال ما نجده من علاقات دلالية جامعة بين البئر والحمّام. ووجوه هذه العلاقات قائمة على التشابه بين الدخول في الحمّام مروراً ببيوته الثلاثة أو الأربعة والانحدار في البئر، فكلّما ولجنا الحمّام اقتربنا من البيت الحارّ، وكلّما انحدرنا في البئر اقتربنا من أشد الأرضين قرباً من جهنّم، والبئر جامعة بين المرأة والشيطان، فبئر الدار تدلّ «على زوجته [ربّ الدار]؛ لأنه يدلي فيها بدلوه، وينزل فيها بحبله في استخراج الماء». وتشير البئر إذا كانت مجهولة مبذولة للناس «إلى الزانية المبذولة لمن مرّ بها وأرادها» (6). ومن هنا ترتبط البئر بالماء الذي ينبع من

<sup>(1)</sup> ابن أبي شيبة، ج1، ص104. انظر أيضاً: الراغب الأصبهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد (ت 502هـ/ 1108)، المفردات في غريب القرآن، تح. صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ط1، 1412هـ، ص255. الشوكاني، فيض القدير، ج3، ص121. العلامة الحلّي، تذكرة الفقهاء، مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، طبعة جديدة، مهر، قم، ط1، صفر 1414هـ، ج2، ص245. العلامة الحلّي، منتهى المطلب في تح. المذهب، تح. قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلامية، مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة، ط1، ع1412هـ، ج1، ص314.

<sup>(2)</sup> ابن أبي شيبة، ج7، ص274.

<sup>(3)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص293. يقول ابن سيرين: «فمن أدلى بدلوه في بئر نظرت في حاله، فإن كان طالب نكاح نكح، فكان عصمته وعهده النكاح، والدلو ذكره، وماؤه نطفته، والبئر الزوجة». ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص336.

الأعماق، فتكون بذلك دالة، من ناحية، على الحياة شأن الماء الذي انبجس في الصحراء لهاجر وولدها إسماعيل، وهي دالة، من ناحية ثانية، على السحر شأن بئر ذي أروان التي وضع فيها اليهودي لبيد بن الأعصم سحراً للرسول، أو البئر التي عُلِّقَ فيها الملكان اللذان يعلمان الناس السحر ببابل، وهي، من ناحية ثالثة، دالة على العالم اللامنظور الذي تلفّه القداسة؛ شأن بئر الحطيم التي كانت قريش تلقي فيها ما يُهدى إلى الكعبة، وكأن عالم الكعبة الحقيقي الأصلي واقع هناك في الأعماق في العالم الذي لا نراه (1)، أو شأن قريش التي «اتخذت صنماً على بئر في جوف الكعبة يقال له هبل»، واتخذوا أيضاً «أسافاً ونائلة على موضع زمزم فينحرون عندها ويطعمون» (2)، وخبر الحية التي تحمي الكعبة، والتي تخرج كلّ يوم من بئر الكعبة (6).

والحمّام مكان يجمع بين الجنّة من جهة، فه "عن ابن سيرين عن ابن عمر قال: لا تدخل الحمّام فإنه ممّا أحدثوا من النعيم" (4)، وبين النار من جهة أخرى؛ لأنه يذكّر بها (5)، والبئر جامعة بينهما كذلك لانتمائها إلى العالم اللامنظور، فالبئر مدخل الانحدار إلى عالم الظلمات، وما يفتحه هذا

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص525. ابن الأثير، الكامل، ج1، ص544. ابن كثير، التاريخ، ج2، ص301.

<sup>(2)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص498 وص 523. الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص175.

<sup>(3)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص525. ابن الجوزي، المنتظم، ج2، ص323.

<sup>(4)</sup> ابن أبي شيبة، الكتاب المصنف، ج1، ص103. ابن شيرويه، الفردوس بمأثور الخطاب، ج4، ص260. الثعلبي، الكشف والبيان، ج10، ص280.

<sup>(5)</sup> ابن أبي شيبة، الكتاب المصنف، ج1، ص103. وقد قبل في وصف الحمّام: [الوافر]

وحـمّـام دخـلـنـاه لأمـر حكى سقراً وفيها المجرمونا فيصطرخوا يقولوا أخرجونا فإن عـدنـا فانّـا ظالمونـا انظر: الأبشيهي، المستطرف، ج2، ص9-10.

العالم من نوافذ على عالم الموت والعذاب من جهة، وهي، من جهة أخرى، موطن التبشير بالجنّة كبئر أريس، التي احتجب عندها الرسول محمد، ولم يُترك للمقبل عليه بدُّ من الاستئذان؛ فأقبل أبو بكر وعمر وعثمان، فبشرهم بالجنّة وهو يدلي برجليه فيها، ولقد كان لبئر أريس هذه مكانة في التاريخ السياسي الرمزي للمسلمين؛ إذ فيها أضاع الخليفة الثالث عثمان بن عفّان خاتم الرسول الذي كان يختم به رسائله، وذلك بعد ستّ سنوات من حكمه، وهي الفترة التي اتفق القدامي على "انقلاب" عثمان فيها على نهج الخليفتين السابقين عليه (1).

يحيل الحمّام على البئر، فتنفتح كوّة على العالم اللامنظور، عالم الباطن، ويستقرّ إبليس في هذه الكوّة ليفسد على السالكين طريقهم. إن عودة آدم إلى عالم الاجتنان، ذاك الذي تتزيّن فيه الجنّة للمتّقين تلتبس فيها الطرق وتتشعّب فيها المسالك. ولئن كان الحمّام-البئر ممّا يغري البطل ويناديه ليوقعه في الفخّ فيتحوّل، شأن أبطال الخرافات، إلى صنم أو حجر لا يتحرّك، وهو علامة فشله في اختباره الرئيسي، ولئن كان الحمّام-البئر ممّا يمكن دفع السقوط فيه، وممّا يمكن الابتعاد عنه، أو الإقدام عليه بشروط، فإنّ للسوق شأناً آخر يعضد ما أحدثه الحمّام-البئر من خط قوّة في علاقة أطراف الحكاية، خطّ قوّة إبليس باعتباره فاعلاً والأبوين باعتبارهما مفعولين.

<sup>(1)</sup> انظر حادثة اختفاء الخاتم في: الطبري، التاريخ، ج2، ص614-615. وانظر تأويل الحادثة في: الحموي، معجم البلدان، ج1، ص298. انظر كذلك: ابن الأثير، الكامل، ج3، ص9. البخاري، صحيح البخاري، ج7، ص54. الطبري، أبو جعفر الكامل، ج3، ص9. البخاري، محمد (615-694)، الرياض النضرة في مناقب العشرة، تح. عيسى عبد الله محمد مانع الحميري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، عيسى عبد الله محمد مانع الحميري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1996م، ج1، ص788 وما بعدها. انظر أيضاً: الأزدي، الفضل بن شاذان (ت 680هـ/ 873م)، الإيضاح، تح. جلال الدين الحسيني الأرموي، مؤسّسة انتشارات وجاب دنشگاه، تهران، 1363هـ ش، ص387، هامش 1.

#### 2-1-2- السوق:

يمثّل السوق في المخيال الإسلامي أنموذجاً مصغّراً عن المجتمع، واعتباره بيت عبادة الشيطان يعني أنّ العلاقات الاجتماعيّة التي يقيمها آدم وبنوه هي معبر الشيطان إلى مآله النهائي، كما سيكون المسجد معبر آدم وبنيه إلى الجنة. فالأسواق متعدّدة وكلّ نوع منها يفتح الباب على فئة اجتماعيّة أو نشاط اجتماعي-سياسي أو اجتماعي-ديني «فسوق اللحم أشبه شيء بمكان الحرب لما يسفك فيها من الدماء وما فيها من الحديد وسوق الجوهر والزمرّد أشبه شيء بحلق الذكر ودور العلم وسوق الصرف أشبه شيء بدار الحاكم...»(1). وانفتاح السوق بأنواعها على المجتمع اختصار منها للدنيا «فالسوق الدنيا واتساع السوق اتساع الدنيا»(2). وعلاقة السوق بالدنيا راجعة إلى علاقتها بإبليس؛ فالسوق «معركة الشيطان وبها ينصب رايته»(3)؛ فهي على هذا محلّ حكمه وغوايته مثلما كان الحمّام محلّ سكناه وقراره؛ بل إنّ السوق «معرج الشيطان» (4) يستعيد فيها قدرته على العودة إلى السماء موطن حكمه الأول ومركز سلطانه. وفي هذا إشارة إلى الصراع الحاصل في السوق بين الإنسان والشيطان، صراع مآله أن يصرع الإنسان فيه وأن يكبّ<sup>(5)</sup>، إلا أن يتّخذ عند خروجه إليها تمائم تحصّنه من الشيطان وتخرجه من السوق. وقد «كتب الله له ألف ألف حسنة، ومحا ألف ألف سيئة، وبني له بيتاً في الجنّة». ولذلك كانت الأسواق «شرّ البقاع»، وما شرها ذاك إلا لأن «فيها باض الشيطان وفرّخ»<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن سيرين، ص299-300.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص299-300.

<sup>(3)</sup> مسلم، صحيح مسلم، ج4، ص1906.

<sup>(4)</sup> ابن أبي عاصم، أبو بكر أحمد بن عمرو الشيباني (ت 287هـ/)، كتاب الزهد، تح. عبد العلى عبد الحميد حامد، دار الريان للتراث، القاهرة، ط2، 1408هـ، ج1، ص150.

<sup>(5)</sup> الطبراني، المعجم الكبير، ج9، ص104. الهيشمي، مجمع الزوائد، ج4، ص77.

<sup>(6)</sup> تعرض كتب السنة مثلاً ثلاث تمائم لرد شر السوق عن المؤمن: الترمذي، سنن =

وتلتقي السوق في هذا المجال بمكان آخر هو الطرق أو مَفَارِقُهَا، وعلّة التقاء المكانين أنّهما موطن اللقاء والاختلاط والكلام، فيقفان بهذا في مقابل مكان آخر هو البيت ينعزل فيه الإنسان عن الناس.

ولقد كان مصير إبليس مستقراً في الحمّام مسكناً، وفي السوق معرجاً، أمّا مصير آدم فعلى الضدّ من ذلك؛ إذ كان مستقرّه البيت مسكناً والمسجد معرجاً. وما استقراره في البيت إلا لأنه "صومعة المرء المسلم... يحفظ عليه نفسه وسمعه وبصره" (1). وما التجاؤه إلى المسجد إلا لأن منه تعرج أعماله وتزوره الملائكة ومنه يزور العالم الذي خرج منه (2). وإذا كانت الأسواق شرّ البلاد فإن المساجد أفضلها وأقربها إلى الله؛ بل إن الأرض التي بُنيت عليها المساجد "ينضم بعضها إلى بعض"، في حين تذهب الأرضون كلها يوم القيامة (3).

وتلتقي دلالات السوق ودلالات البيت في مكان-رمز آخر لا نجد له في القصص إشارة، ولكننا نجد له حضوراً في موجّه من موجهات النص القصصي وهو العقيدة. وهذا المكان-الرمز هو السجن؛ فالسوق هي الدنيا، والدنيا سجن المؤمن، والبيت صومعته، وهو أيضاً سجن تُقْصَرُ فيه النساء

<sup>=</sup> الترمذي، ج5، ص491. الحنبلي المقدسي، الأحاديث المختارة، ج1، ص298-299. الهيثمي، بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، ج1، ص486. ابن خزيمة، صحيح ابن خزيمة، ج2، ص269. الهيثمي، مجمع الزوائد، ج2، ص6-7، وج4، ص77-78.

<sup>(1)</sup> ابن المبارك، أبو عبد الله عبد الله بن واضع المرزوي (118-181هـ/ 735-797م)، الزهد ويليه الرقائق، تح. حبيب الرحمن الأعظمي، دار الكتب العلمية، بيروت، ج1، ص4.

<sup>(2)</sup> ابن راشد، معمر الأزدي (ت 151هـ/ 767م)، الجامع، (ملحق بكتاب المصنف للصنعاني ج10)، تح. حبيب الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، ط2، 1403، ج11، ص296.

<sup>(3)</sup> الهيثمي، مجمع الزوائد، ج2، ص6.

فيحبسن. وخروج آدم من الجنة وهبوطه إلى الأرض خروج من مجال لا محدود إلى مجال محدود، من عالم السماء المنفتح إلى عالم الأرض المنغلق؛ ولذلك اتخذ في البداية الجبل مستقرّاً حتى إذا ما تاب ربه عليه تحوّل فعله إلى البحث عن كوّة ينفتح له فيها العالم المقدس الذي حُرم منه بسبب خطيئته. وخروجه أيضاً خروج للنفس من عالم التحرّر والانعتاق إلى عالم السجن والظلمات(1).

إنّ التصور الإسلامي لهبوط آدم يجعل الهبوط إلى عالم الأرض ابتعاداً عن عالم الاختيار والحرية نحو عالم القصر والحصر والحبس والابتلاء، ومجال الإطلاق على هذا هو عالم الجنّة ولذائذها، ومجال الحبس هو الدنيا وما ارتبطت به من أمانة الفعل والقيام بشروط الخلافة؛ فالحرية في السياق الذي نحن فيه ما ارتبط بفعل اللذّة، والسجن ما ارتبط بفعل العبادة. والعلاقة بين آدم وإبليس في الأرض علاقة داع إلى التحلّل من القيود (إبليس) ومتمسّك بها (آدم)، أو هي علاقة داع إلى الوهم (إبليس) وساع إلى الخلود وإلى منزلة الملائكة (آدم)؛ ذلك أنّ ما يدعو إليه إبليس مآله القيد الأعظم، وهو عذاب جهنّم ﴿وَمَا هُم مِنْهَا بِمُحْرَمِينَ ﴾ [الحِجر: 48]، وما يرتضيه آدم من قيود وأصفاد مآله الغنم الأكبر، وهو الجنّة. هذه العلاقة المتشابكة ستوجّه البرنامج السردي لخلافة آدم، فتجعله قائماً على بناء معراجه وحرث أرضه.

# 2-2- فعل آدم في الأرض:

استقر فعل إبليس في إغواء آدم، فاتخذ لذلك خصالاً مساعدة وأماكن مواتية تمكّنه من تحقيق ما يسعى إليه، ومن هنا كانت وجهة إبليس غير ذاته،

<sup>(1)</sup> أيوب الزرعي، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر (691-751هـ/ 1291-1350م)، الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء، دار الكتب العلمية، بيروت، 1395هـ/ 1975م، ج1، ص250. انظر كذلك: ابن عبد ربه، أبو عمر شهاب الدين أحمد بن محمد الأندلسي (ت 328هـ/ 939م)، العقد الفريد، تقديم الأستاذ خليل شرف الدين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط2، 1990م، ج2، ص260 وما بعدها.

وكانت غايته خارجة عنه. أمّا وجهة آدم فالسماء، أو الجنّة، التي كان فيها، وغايته إلغاء الحاضر الذي يحيا فيه بسبب الخطيئة، والعودة إلى الماضي. والإلغاء والعودة رهينان بما سيقوم به في حاضره وهو حرث الدنيا والآخرة، ولقد بدأ آدم بحرث الآخرة، فكان بناء البيت الحرام، ثمّ اتجه إلى حرث الدنيا أرضاً فلاحة للأرض وإنجاباً للأبناء.

## 2-2-1- المعراج:

اتّخذ إبليس مسكنه ومقرّه من خلال ما أصبحت عليه المدينة الإسلاميّة، فكانت سكناه الحمّام ومقرّ رايته السوق، ما جعل مصيره تابعاً لما نتج عن فعل آدم في الأرض بناء وأبناء. أمّا آدم فإنّ مسكنه قد حدّه الفعل السماويّ قبل خلقه وقبل خلق الأرض بألفي عام (1). وما هذا المسكن إلا البيت الحرام. ويذكر الأزرقي أنّ آدم «لمّا أهبط إلى الأرض أهبطه إلى موضع البيت الحرام وهو مثل الفلك من رعدته... ثمّ نزل عليه القضاء فقيل له: تخطّ يا آدم، فإذا هو بأرض الهند أو السند فمكث بذلك ما شاء الله (2). ولئن وجد إليس مسكنه مبنيّا جاهزاً ليقوم بالوظيفة التي حُدِّدَتْ له، فإنّ على آدم أن يسعى إلى سكناه. فقد «قيل: إن آدم ﷺ لمّا أهبط... كان يتردّد في الأرض متحيّراً بين فقدان زوجته ووجدان توبته، حتّى وافي حوّاء بجبل الرحمة من عرفات وعرفها، وصار إلى أرض مكة، ودعا وتضرّع على الله تعالى حتّى عرفات وعرفها، وصار إلى أرض مكة، ودعا وتضرّع على الله تعالى حتّى يأذن له في بناء بيت يكون قبلة لصلاته ومطافاً لعبادته (6). فما هي رمزيّة يأذن له في بناء بيت يكون قبلة لصلاته ومطافاً لعبادته (6). فما هي رمزيّة البيت الحرام؟ وأيّ وظيفة تحقّقها هذه الرمزيّة في مسار أسطورة آدم الدينيّة؟

### 2-2-1-1- بناء البيت:

أصل البيت الحرام في التصوّر الإسلامي سماويّ، وذلك من خلال شكله

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص132.

<sup>(2)</sup> السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص313.

<sup>(3)</sup> الشهرستاني، الملل والنحل، ج2، ص233.

من جهة، ومصادر بنائه من جهة أخرى. ويقوم شكل البيت على دلالات الياقوتة (1) والخيمة (2) والقبّة (3)، وهي دلالات تستعيد وظيفة السماء في علاقتها بالإنسان في الأرض، فالقبّة هي رمز للسماء التي تغطّي الأرض، ورمز للروح النورانية المقدّسة (4). وتستعار الخيمة لظلّ رحمة الله ورضوانه وأمنه؛ إذ الشهيد في خيمة الله تحت العرش، أو هو في ظلّ الله، وظلّ عرشه (5).

وتنحصر مصادر بناء البيت الحرام في مجموعة من الجبال. ولقد بنى آدم البيت من أربعة جبال أو من خمسة أو سبعة، وهي جبال مقدّسة وهي، مع بعض الاختلاف بين أصحاب الأخبار، «طور سينا»، و«طور زيتا»، و«أحد»، و«لبنان»، و«الجودي»، و«ثبير»، و«جبل الخمر»، و«حراء». وتحدّد الجبال سماويّة البيت الحرام من خلال كونها جبالاً؛ إذ الجبل، كما رأينا، عنصر رابط بين السماء والأرض؛ بل لعلّه أقرب إلى السماء من الأرض. وتتوزّع هذه الجبال على فضاءين مقدسين هما مكة وبيت المقدس، وبقدر ما يعبّر هذا التوزّع عن قبول ما يقدّسه اليهود والمسيحيّون على أنّه جزء من مقدسات المسلمين، بقدر ما يعبّر عن وحدة الديانة الإنسانيّة من خلال وحدة مكانها المقدس، مثلما ترتقي هذه الوحدة إلى وحدة إنسانيّة متجلّية في آدم باعتباره أبا البشريّة وأصلها الأوّل، وكلّ ما سيصدر عنه سيكون ميراثها المشترك. ومن هنا كانت مكّة «سرّة الأرض ووسط الدنيا وأمّ القرى، أوّلها الكعبة وبكّة حول

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص133. انظر أيضاً: الصنعاني، تفسير القرآن، ج3، ص34. الطبري، التفسير، ج1، ص547. الثعلبي، عرائس المجالس، ص30. ابن الجوزي، المنتظم، ج1، ص214. ابن كثير، التفسير، ج1، ص180. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص315.

<sup>(2)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، ج4، ص82. الحموي، معجم البلدان، ج4، ص464. القرطبي، التفسير، ج2، ص121.

<sup>(3)</sup> الطبري، التفسير، ج1، ص547-548. القلقشندي، صبح الأعشى، ج4، ص256.

Tresidder, Ibid, p. 66. (4)

<sup>(5)</sup> النويري، النهاية في غريب الأثر، ج2، ص94.

مكّة وحول مكّة الحرم وحول الحرم الدنيا» (1)؛ بل إنّ البيت الحرام طرف في عمليّة الخلق الأولى، إذا رأينا أنّ الماء والصوت والنظر هي الأطراف الأخرى؛ لأنّ أركانه التي في الأرض السابعة قد وضعت على أركان الماء على أربعة قبل أن تخلق الدنيا (2)، ولأنّ الأرض دُحيت من تحته.

### 2-2-1-2- الأرض/السماء:

ولئن بدا البيت سماويّ المصدر خاضعاً لفعل المرتفع على المنخفض، فإنّ بناءه استجابة من الأدنى للأعلى، فالبناء ارتفاعٌ به تَتَحَقَّقُ وظيفة البيت الحرام. ولئن افتقد آدم بهبوطه منبره وفرسه اللذين كان يعرج بهما إلى المنزلة العليا فوق الملائكة والخلق أجمعين، فقد وجد في البيت الحرام «الكعبة غير المسقّفة» (3) مجالاً رحباً منفتحاً على الموطن الأصل، الموطن السماوي، ولئن اتّخذ آدم في الجنّة سريراً وخاتماً وعصا علامة على كرامته وتمهيداً لحكمه، فقد اتخذ في الأرض الركن، وهو «يومئذ ياقوتة بيضاء»، (4) كرسياً (5).

ويولّد عروج آدم الرمزي إلى السماء ثراء لدلالات البيت الحرام، ويظهر ذلك في ما يحدثه من تناظر بين الأرض والسماء؛ لأنه جاء على مثال البيت

<sup>(1)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج4، ص463.

<sup>(2)</sup> السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص308. الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج3، ص60. الرازي، مفاتيح الغيب، ج4، ص55. المجلسي الأوّل، روضة المتقين، ج4، ص5. الفيض الكاشاني، الوافي، ج12، ص197. الكاشاني، الملا فتح الله، زبدة التفاسير، ج1، ص526.

<sup>(3)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج4، ص464، و465. انظر أيضاً: الديار بكري، تاريخ الخميس، ج1، ص99، وص 112. جواد، علي، المفصّل، ج7، ص53. الفيض الكاشاني، الوافي، ج1، ص142. الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج2، ص233.

<sup>(4)</sup> الأزرقي، أخبار مكة، ج1، ص90.

<sup>(5)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج4، ص465. القلقشندي، الصبح الأعشى، ج4، ص256.

المعمور (1)، أو لأنّه جاء على مقاس سحابة هي «السكينة» (2)، ولأنّ آدم يعيد على الأرض ما كان من فعل الملائكة في السماء، فكما طاف الملائكة بالبيت المعمور أو بالعرش طلباً للمغفرة، بعد أن استعظموا خلق من يفسد في الأرض، طاف آدم كذلك طلباً للمغفرة بعد خطيئته، وكما رجم الملائكة إبليس بعد رفض السجود لآدم، وبعد طرده من الجنّة، رجم آدم إبليس في رمي الجمرات (3).

يأتي البيت الحرام في هذه المرحلة من قبقة آدم تعويضاً رمزياً للجبل الذي كان هو أيضاً تعويضاً للجنة، غير أنّ البيت بقدر إيغاله في النزول؛ إذ هو أدنى مكاناً من الجنة ومن الجبل، فإنّه موغل في السماء، فالدنو المكاني يعوّضه الرقيّ الرمزيّ، وهو ما ينعكس على صورة آدم باعتباره الإنسان الذي كُلّفَ بالعودة إلى موطنه الأصل، فيجعله بذلك رمز كلّ إنسان ذي خطيئة يسعى إلى العودة إلى نقائه الأوّل.

غير أنّ هبوط آدم فعلٌ في الأرض، مثلما كان خلقه من الأرض فعلاً في السماء وتغييراً لطبيعة العلاقات القائمة بين مكوّناتها، ولقد اقترن حجّه إلى البيت الحرام باكتشاف زوجته أو التعرّف إليها. لقد كان اللقاء بالزوجة ضمن اللقاء بالخالق، وفي إطار العودة إلى العالم الأصل، فانفتح بهذا اللقاء مجال فعله الثاني تحقيقاً لاختباره الذي من أجله جعل خليفة في الأرض.

#### 2-2-2 حرث الدنيا:

لم يبقَ لآدم بعد توبته إلا أن يتعلّم كيف يحيا في الأرض تحقيقاً للمهمّة

<sup>(1)</sup> مقاتل، التفسير، ج2، ص381. القرطبي، التفسير، ج2، ص121. ابن كثير، التفسير، ج1، ص43. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص313.

<sup>(2)</sup> الطبري، التفسير، ج1، ص548-549. الحموي، معجم البلدان، ج4، ص464. ابن الجوزي، زاد المسير، ج1، ص144. القرطبي، التفسير، ج2، ص121–122.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص132.

التي من أجلها وُجد. ولقد اختصرت النصوص الأسطوريّة نشر الحياة في الأرض في عملية رمزية هي عملية الحرث، حرث النساء وحرث الأرض.

## 2-2-2 آدم/ حوّاء:

كان خلق حوّاء من آدم إخراجاً له من البتوحد إلى الثنائية، وذلك لإحداث تميّز الخالق الأحد عن ناتج فعله الذي يشبهه في صورته، ولقد كان خلقها هبة المؤتي لصنيعته حتّى يتمّم نقصه (توحّشه)، ويكتمل وجوده. غير أنّ هبوطهما في أماكن متفرّقة نتيجة الخطيئة أعاد آدم إلى وحشته، وأفقد حوّاء أصل وجودها. فكان سعيهما إلى بعضهما فعلاً قائماً على "الشوق". وهو ما يعطي الفعل الإنساني في موضوع العلاقة بين آدم وحوّاء حيّزاً مهمّا يجعل للخطيئة ودوافعها ونتائجها حضوراً قويّاً في هذه العلاقة. وسنتبيّن ذلك من خلال تعارف آدم وحوّاء من جهة، ومن خلال قصّة قابيل وهابيل ولديهما من جهة أخرى.

### 2-2-1-1- تعارف آدم وحوّاء:

كان أوّل فعل يتجه إلى تحقيق برنامج آدم السردي بناء البيت الحرام أو السعي إليه، وكان من نتائج هذا الفعل، إضافة إلى قبول توبته، لقاء آدم وحوّاء في عرفة؛ حيث تعارفا، والتعارف في هذا المستوى من الخطاب يلتقي مع المعنى العبري لكلمة «عرف»، وهو الوطء والغشيان<sup>(1)</sup>. ويضيف الكسائي أنّ آدم وحواء التقيا قبل الحجّ؛ إذ «كانا يلتقيان في النهار ويتحدّثان بحديث الجنّة ثمّ يفترقان عند الليل»؛ إذ يعود آدم إلى الصفا وتعود حوّاء إلى المروة، وعند دخول ميقات الحجّ «يعقد آدم إزاره» (2) كناية عن عدم الجماع، ويبدأ بالتلبية. وقال له جبريل عند نهاية الحجّ: «فقد أحللت وقبلت

<sup>(1)</sup> ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص65. ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج1، ص36.

<sup>(2)</sup> جاء في لسان العرب: «يعبرون بمعقد الإزار عن الفرج، فيقال: هو طيب معقد الإزار، يريد الفرج». ابن منظور، لسان العرب، ج6، ص106. الكسائي، ص133.

توبتك وحلّت لك زوجتك، فادع ربّك يستجب لك، فدعا آدم للمؤمنين أن يعمّروا البيت بزوّاره، فاستجاب الله تعالى له (1).

كان الحجّ تحلّلاً من الخطيئة، وتحليلاً للحليلة، وتعرّفاً إلى حوّاء من حيث إنّ التعرّف هو اللقاء (2)، وينسخ (3) فعل الوطء الذي يبدؤه آدم حادثتين نجد في نصّ الكسائي إشارات واضحة إليهما.

- الحادثة الأولى تواطؤ حوّاء وإبليس لإغواء آدم؛ إذ مثلت عودة آدم إلى حوّاء، واستعادة حوّاء آدم، تجاوزاً لما أحدثته الخطيئة في مسار علاقتهما. فقد كانت الخطيئة وطئاً رمزيّاً للشجرة وللعالم الذي أغرى إبليس به آدم، كان وقوعاً في «حبائل» إبليس. ولقد أحدث الندم على الخطيئة ابتعاداً عن حوّاء، وإلغاء للغاية التي خُلقت من أجلها منه. ومن هنا أعاد غشيان آدم حوّاء علاقتهما إلى ما قبل الخطيئة دون نسيان أهم نتيجة من نتائج الخطيئة، وهي ضرورة عدم الركون إلى المرأة، وضرورة الحذر منها؛ لأنّها من «زرع إبليس».
- والحادثة الثانية، التي تنسخها عودة العلاقة بين آدم وحواء، هي حادثة أساف ونائلة (4). ويظهر وجه الشبه بين أساف ونائلة وآدم وحواء في اقتران الطرفين بالصفا بالنسبة إلى الرجل، والمروة بالنسبة إلى المرأة؛ إذ يعود آدم إلى الصفا ليلاً، وكان صنم أساف عندها، وتعود حوّاء إلى المروة وكان صنم نائلة عندها. ولئن مثّلت حادثة أساف ونائلة «حادثة المروة وكان صنم نائلة عندها. ولئن مثّلت حادثة أساف ونائلة «حادثة جاهليّة»، أو هي ممّا أخبر به «أهل الكتاب»، بدت فيها الإرادة السماوية حاكمة لمصير هذا الزوج، فقرّرت إيقاف تواصل العلاقة بينهما لعدم

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص134.

<sup>(2)</sup> الحموي، معجم البلدان، ج5، ص121.

<sup>(3)</sup> يعني النسخ أمرين متقابلين أوّلهما الإلغاء والثاني التثبيت، فالمنسوخ من الآيات ما ألغي حكمه أو تلاوته، والناسخ أو النساخ الذي مهنته الوراقة وكتابة الكتب.

<sup>(4)</sup> القرطبي، التفسير، ج2، ص179.

شرعيتها، فإن حكاية آدم وحوّاء حكاية إسلاميّة يمثّل تعارفهما في الحرم في يوم عرفة في الشهر الحرام «حادثة قبل-جاهليّة» رضيت عنها الإرادة الإلهيّة، وسمح لهما بفضلها باستمرار الفعل الإنساني، ولئن كانت نتيجة لقاء أساف ونائلة واتحادهما الجنسي الركون إلى الأرض لتحجّرهما وهو ما يعيدهما إلى كيانهما الأصلي وهو التراب، فإنّ نتيجة لقاء آدم وحواء ارتقاؤهما عن الأصل الترابي والعودة إلى الأصل السماوي، ولعلّه لهذا السبب تمّ لقاء آدم وحواء فوق الجبل، في حين وطئ أساف نائلة داخل الكعبة، من ناحية، وأمام بئرها، من ناحية أخرى، حيث المكان مغلق، وحيث البئر ممتدّ إلى أعماق الأرض، تلك التي ترتبط بالعذاب.

لقد قامت الخطيئة على السعي إلى الخلود، أو إلى الملائكيّة، فتحقّقت لآدم الغايتان من حيث أراد العنصر المعارض، وهو إبليس، لهما العدم. أمّا الملائكية ففي سعي آدم إلى عالم الملائكة وحنينه إلى العودة إلى السماء، وسيظهر ذلك في الاختبار التمجيدي، أمّا الخلود فيلمس في الأبناء لأنّ بقاء ذكر الرجل ببقاء أبنائه.

#### 2-2-2-1-2- قابيل/ هابيل:

قصة قابيل وهابيل قصة ثرية برموزها ودلالاتها، يصل مدى ثرائها إلى حدّ تلخيصها لمسار حياة الإنسانية عبر تاريخها الطويل؛ ذلك أنّ هاتين الشخصيّتين أنموذجان أولان عن نوعين من الإنسان؛ الإنسان الخيّر والإنسان الشرير، ولذلك كانت العلاقة بينهما صورة عمّا ستشهده علاقة الإنسان بالإنسان، وعلاقة الإنسان بالأرض، وهو ما يحوّل الشخصيّتين إلى رمزين تساعد الصفات والأفعال المنسوبة إليهما على كشف دلالاتهما وفهم ما يوقرانه من معاني. وتتحرّك هاتان الشخصيّتان ضمن مجموعة من الرموز تحدّد علاقاتهما بها ملامحهما ودلالات حضورهما في المخيال الإسلامي. وتظهر هذه الرموز في عملهما وفي حادثتي القربان والقتل.

## 2-2-1-2-1- الفلاح / الراعي:

العلاقة بين قابيل وهابيل علاقة بين الفلاح والراعي. ويجمع الفلاح من حيث دلالات عمله بين فعله والأرض؛ فالفعل متَّجه إلى الأسفل، إلى الأرض، لا يرى له وجوداً وغاية إلّاها، ومن هنا انقطاع الفاعل إليها دون السماء، والفعل هو فعل الحرث، فعل يشقّ الأرض بالمحراث، ما يحيل على دلالات فعل الذكر في الأنثى إخصاباً وإحياءً، وهو فعل البذر(1)، والاعتناء بالمنبثق من ظلام ما تحت الأرض إلى نور السطح، ولذلك كان الفعل والجهد بعثاً للموات وإنشاءً للخلود. أمّا الأرض فهي التي تحمل ما يبذر فيها ومنها، ولذلك كانت أقرب إلى المرأة المخصب، والأمّ التي تعطى الحياة. هكذا يكون الفلاح مقترناً في فعله بدلالات الجنس، وما يرتبط بها من انكفاء النظر والبصيرة إلى الجسد دون غيره. أمّا الراعي فمجال فعله رعيَّته من الغنم، ومحلّ فعله النظر في أحوالها والإشراف عليها، ولذلك كان منطلق الفعل الارتفاع والسمو، وآلة الراعي عصاه، وهي الجامعة بين دلالات القضيب ودلالات صولجان السلطان وعصا موسى أو عصا آدم، وهو في الجنّة «فالراعي صاحب ولاية، ويدلّ على معلّم الصبيان وعلى من يتولَّى أمر السلطان أو الحاكم»(<sup>2)</sup>. وتجتمع فحولة الفلّاح وسلطان الراعي في صورة آدم كما رأيناها في الجنة خطيباً أمام الملائكة يحمل شارات الخلافة والسلطة، فما كان في آدم مجتمعاً تفرّق بين قابيل وهابيل، فورث أبناء قابيل «مهنة الذلّ»(3)، واحتكر هابيل ومن سيقوم مقامه مهنة الحكم.

<sup>(1)</sup> يقول الغزالي: «فكل ممتنع عن النكاح معرض عن الحراثة مضيع للبذر معطل لما خلق الله من الآلات المعدة وجان على مقصود الفطرة الغزالي، إحياء علوم الدين، ج2، ص25.

<sup>(2)</sup> أبن سيرين، تفسير الأحلام، ص199.

<sup>(3) &</sup>quot;إن النبي على رأى آلة حرث، فقال: "ما دخلت هذه دار قوم إلا ذلوا" "وجاء عن الطبراني: سمعت النبي على يقول: ثم ما من أهل بيت يغدو عليهم فدان إلا ذلوا" الطبراني، المعجم الكبير، ج8، ص293، والفدان ممّا يلحق بالحراثة فهو ثورا =

والعلاقة بين الفلّاح والراعي، كما تبنيها رمزيّة قابيل وهابيل، تتقاطع في مجال مخصوص هو ما تنتجه الأرض، فغلَّة الفلاح ما يحصده أو يجمعه من زرعه وغرسه، وطعام قطيع الراعي ما تنبته الأرض. ليس للفلاح ولا للراعي غني عن الأمّ الأولى؛ ولذلك جاء صراعهما متعلَّقاً بأحد الرموز المعبّرة عن الأمّ الأولى، وهو رمز المرأة عموماً، أو أخت قابيل خصوصاً، ويعود سبب اختيار أخت قابيل التوءم دون أخت هابيل إلى جمال الأولى وصباحتها، وقبح الثانية ودمامتها. وعلَّة الاعتناء بالجمال أنَّه أدعى ما في المرأة إلى مواقعتها تحقيقاً لوظيفتها الأولى التي هي وظيفة الأرض أصلها الرمزي. ويعود اقتران الجمال بأخت قابيل إلى الأرض، واقتران القبح بأخت هابيل إلى اللحم؛ إذ تعلّل «سرعة» تحوّل المرأة عموماً من النضارة إلى القبح بأنّها خُلقت من لحم هو ضلع آدم، واللحم كلّما مرّ عليه زمن نتن واسْودّ، في حين يزداد الرجل صلابة وجمالاً؛ لأنه خلق من طين، والطين كلّما مرّ عليه زمن ازداد صلابة ونقاء. وقد يعود الصراع على توءمة قابيل إلى أنَّها من خلق الجنّة ما يحوّل موضوع الصراع من صراع على المرأة إلى صراع على الجنّة. تختصر المرأة، إذاً، مجال المواجهة بين الفلاح والراعى معبّرة رمزيّاً عن صراعهما التاريخي على الأرض صراع قد يجد له بعضهم صدىً في التاريخ القديم للإنسانيّة (1). وسيكون جمال المرأة عندئذٍ جمال الأرض، وستكون خصوبتها خصوبة الأرض.

ويُرجِع النص السردي مآل الصراع بين الفلاح والراعي إلى اختيار عالم الغيب لمن تكون المرأة، وذلك عبر القربان ومحلّه الجبل.

#### 2-2-2-1-2-ب- القربان:

قدّم قابيل أسوأ ما أنتجته الأرض فكان قرباناً غير بكر، وقدّم هابيل كبشاً

<sup>=</sup> الحراثة، أو هو البقرة أو هو آلة الحرث... انظر ابن منظور، لسان العرب، ج3، ص330؛ الفيروزآبادي، القاموس المحيط، ج1، ص1576.

<sup>(1)</sup> سواح، فراس، مغامرة العقل الأولى، ص261-262.

عظيماً أو بكرة، أو بقرة أو عناقاً وهي العنز<sup>(1)</sup>؛ فقُبِلَ قربانُ هابيل فأكلته النار وبقي قربان قابيل. ولعل قبول السماء قربان الراعي راجع إلى علاقات القداسة التي تَرْسُبُ في مخيال الأمم، ومن بينهم العرب ثم المسلمون، بين السماء والكبش أو بين السماء والبقرة أو الناقة، أو بين السماء وكلّ بكر من إنسان أو حيوان، فالقرابين فداء ورجاء، واستغناء عن الإرادة الإلهية إلى لصالح الإرادة الإلهية، وهو في الوقت نفسةٌ توجيه إنساني للإرادة الإلهية إلى ما نريد عندما نقدّم لها ما به ترضى عمّا نريد. وتتحدّد علاقات القداسة هذه بمكان تقديم القربان، فإذا هو المرتفع من الأرض عموماً، أو هو الجبل بلذي نزل عليه آدم، وإذا الإنسانُ، وهو يسعى إلى وضع القربان على الجبل، عي يقطع نصف المسافة نحو العالم المقدّس ارتفاعاً، ثمّ يقطع عالم الغيب، في النزوع صورة النار، النصف الآخر نزولاً، فيلتقي العالمان في القربان: في النزوع والرضا به. نحو الاستسلام لعالم الغيب والرجاء فيه، وفي قبول هذا النزوع والرضا به. ولقد تمّ اللقاء بين هذين النزوعين عند القربان المقبول، وانقطعا عن بعضهما عند القربان المرفوض، ومن هنا كان لرمزية الكبش، القربان المقبول، عند القربان المقبول، وانقطعا عن بعضهما عند القربان المرفوض، ومن هنا كان لرمزية الكبش، القربان المقبول، عن الأخوين.

لم يكن كبش هابيل أوّل كبش يُذبح؛ فلقد ذبح آدم قبل ذلك كبشاً هبط به جبريل ليتّخذ آدم وحواء من صوفه لباساً يسترهما<sup>(2)</sup>. غير أنّ الفرق بين الأب وابنه يكمن في أنّ كبش آدم نازل من السماء، في حين أنّ قربان هابيل صاعد نحوها، فكأنّ هابيل يعيد ما هو سماويّ إلى السماء، ويبقى ما هو من الأرض في الأرض تأكيداً لانفصالهما واتصال فعل الإنسان بها.

وللكبش دلالات رمزيّة متكاثرة يمكن تصنيفها إلى مجالين يكشفان وجه اتخاذه قرباناً ودلالاته.

<sup>(1)</sup> ابن إسحاق، المبتدأ في قصص الأنبياء، ص67. الطبري، التفسير، ج6، ص187.

<sup>(2)</sup> الثعلبي، ص32. الكسائي، ص135. العصامي، ج1، ص105.

والمجال الأوّل علاقة الكبش بالقوّة والسلطان، فكبش القوم سيّدهم، «ومن رأى كبشين يتناطحان فإنّهما ملكان يقتتلان» (1)؛ فالكبش «هو الرجل المنيع الضخم كالسلطان والإمام والأمير وقائد الجيش والمقدّم في العساكر» (2). وقد تتجاوز دلالة السلطة والهيمنة المجال المنظور إلى المجال الخفيّ كما في حادثة تأبّط شرّاً الذي لم يتأبّط، على ما تذكر بعض الروايات، إلّا غولاً اتخذ للشاعر الصعلوك في الصحراء صورة كبش (3).

أمّا المجال الثاني فعلاقة الكبش بالموت، سواء اتخذ الموت صورة كبش أملح يُذْبَحُ لأهل الجنّة على الصراط ليعلموا أن لا موت بعد ولا فناء (4) أم اتخذ قرنه صوراً أو بوقاً يعلن من خلاله عن يوم القيامة والبعث من الموت. ويلتقي المجالان في ألوهة الكبش (5) وقدسيّته، فقد كره النبيّ صورة كبش رُسمت على هديّة أُهديت إليه؛ إذ روى ابن سعد في طبقاته: «أن النبيّ عَلَيْهُ أهدِي له ترس فيه تمثال كبش فوضع يده عليه فأذهب الله ذلك التمثال (6) ولأن الكبش حيوان الأضحية، التي يُفتدي بها الإنسان ممّا يخاف ويحاذر، «فإذا خاف الإنسان على نفسه من قتل أو عذاب أو غيره، فليذبح كبشاً سميناً سليماً من العيوب كما في الأضحية يذبحه في موضع خالٍ ذبحاً سريعاً موجّها إلى القبلة... ويحفر لدمه حفرة ويردمها بالتراب حتى لا يطأ أحد على دمه (7).

وواضح أنّ «ألوهة» الكبش وقدسيّته هي التي جعلت هابيل يتخذه قرباناً إلى السماء؛ لأنها ألوهة تستدعي محوها وموتها، وقدسية لا تتحقّق إلا في

<sup>(1)</sup> الدميري، حياة الحيوان الكبرى، ج2، ص369.

<sup>(2)</sup> ابن سيرين، ص218.

<sup>(3)</sup> الأصفهاني، الأغاني، ج10، ص138.

<sup>(4)</sup> الدميري، حياة الحيوان الكبرى، ج1، ص261؛ وج 2، ص367.

<sup>(5)</sup> شبل، ص265.

<sup>(6)</sup> ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج1، ص489. الدميري، ج2، ص365.

<sup>(7)</sup> الدميري، ج2، ص368.

قتله وذبحه، فلا نفع للإنسان في حياة الكبش بل في موته<sup>(1)</sup>. وما هذا الموت، أو تحويل الكبش إلى قربان، إلا عودة إلى الأصل، عودة الكبش إلى أصله السماوي في الجنّة، وعودة أبناء آدم قابيل وهابيل إلى وضعهما الأصلي في زواج كلّ واحد منهما بأخت الآخر جرياً على ما تعوّد عليه أبناء آدم. فالقربان، إذاً، إعادة انفتاح العلاقة بين السماء والأرض، واستدعاء لتدخّل السماء في ما يُحْدِثُ في الأرض الاضطراب، ويهدّد بالخراب واليباب. ولئن بدا الاضطراب في علاقة هابيل وقابيل خاصاً بالعلاقة بالمرأة، علاقة تتخذ رمزيّاً طرفين آخرين هما السماء، وعلامتها الرجل، والأرض، وعلامتها المرأة، فإنّ الاضطراب الآخر الذي يثوي داخل رمزيّة القربان هو الاضطراب عينه الذي أحدثه آدم عندما أدخل بخطيئته الموت بعداً جديداً من أبعاد الوجود. فإذ يقتل القربان الكبش يقتل الموت، فلكبش القربان صورة مثالية فهو أملح أقرن ينظر في سواد ويمشي في سواد ويبرك في سواد (2). وهذه الصفات من صفات الموت الذي تراءى لآدم، وهي صفات الكبش الذي افتُدِي به إسماعيل، وصفات الكبشين اللذين قدّمهما الرسول عنه وعن أمته، وتجعل هذه الصفات ما يبقى من الأضحية، وهو جلده وقوائمه ورأسه، في الأرض أسود، في حين ما يرتفع إلى السماء أبيض، والسواد لون لاحق بالأرض، والبياض لاحق بالسماء ما يحدث الافتراق بين البعدين تحقيقاً للافتراق في الإنسان بين مكوّنه الأرضي ومكوّنه السماويّ. وهذا ما يجعل قربان هابيل علامةً على إرادة الردّ

<sup>(1)</sup> نشير هنا إلى أنّ الموت يتّخذ صورة كبش يذبح بعد جزاء يوم القيامة وعقابه وقد علا الصوت «يا أهل النار، خلود فلا موت، ويا أهل الجنّة، خلود فلا موت». انظر: الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج 11، ص 400. السيوطي، التفسير، ج 1، ص 101. ابن كثير، التفسير، ج 5، ص 85. وانظر أيضاً قيمة الكبش في الرمزيّة المسيحيّة ومن قبلها في الأساطير القديمة. انظر على التوالي في إطار تعبيره عن الحياة وقوّتها خصوصاً من الجانب الحسّيّ الناريّ

Chevalier, Gheerbrant, p. 113 et suite. Tresidder, p. 167.

<sup>(2)</sup> مسلم، صحيح مسلم، ج3، ص1557. ابن خنبل، مسند أحمد، ج6، ص78.

الرمزي لنتائج خطيئة أبيه وهي الموت والهبوط، في حين مثّل قربان قابيل علامة على التمسّك بالأرض والاستقرار فيها.

غير أنّ قبول قربان هابيل أحدث موطن صراع جديد بين الأخوين، إضافة إلى صراعهما حول المرأة-الأرض، يقوم على قيادة الجماعة بمقتضى المكانة التي أصبح عليها هابيل نتيجة الشرعيّة الغيبيّة التي أصبح يحظى بها، فقبول القربان امتلاك للأرض وللناس من ناحية وانخراط في ما تريده السماء من ناحية أخرى، فيجمع هابيل بذلك بين مجالي الحركة العمودية والأفقية، وعالمي الحركة المنظور (الأرض، والناس) والغيبي (السماء)، وهو ما يعيد، في الأرض، الصورة التي كان عليها آدم قبل الهبوط، فتتحوّل العلاقة بين الأخوين إلى علاقة متبوع بتابعه أو سيد بخادمه (1).

هكذا نرى أنّ عالم الغيب يحدّد بتفضيل هابيل مجالاتٍ ثلاثة للصراع بين الأخوين: المجال الجغرافي-الجنسي، الذي يختصر غناه الرمزي رمزُ المرأة، ومجال المكانة الاجتماعيّة-الدينيّة الذي حدّده فعل القربان، والمجال السياسي-العسكري<sup>(2)</sup>، الذي نتج عن المجالين السابقين. ولقد كان للأخوين موقفان مختلفان من هذه المجالات الثلاثة، فسعى هابيل إلى قبول ما قضى به الغيب، وسعى قابيل إلى استرجاع ما أُخذ منه؛ لأنّ الأرض هو صاحبها لعمله فيها (أ) ولأنّها وُلدت معه، إنّه صراع الشرعيّة: شرعية امتلاك المرأة والأرض والقيادة، أو هو صراع حول الفحولة تلك التي رأينا صورة عنها عندما كان آدم في الجنّة يخطب في الملائكة.

### 2-2-2-1-2-ج- القتل والدفن:

قرّر قابيل قتل هابيل فقتله من تلقاء نفسه، أو حار في ذلك، فعلّمه إبليس كيف يقتله؛ ثم حار قابيل، بعد قتل أخيه، في ما يصنع بجسد أخيه أيحمله

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص148-149.

<sup>(2)</sup> من النصوص التي تصرّح بالطابع السياسي للصراع بين الأخوين نص ابن عساكر. ابن عساكر، ج64، ص4.

مئة سنة أم يتركه جزر السباع والعقبان التي تتبعه في كلّ مكان لتذوق طعم أوّل قتيل (1)، أم يقتدي بأحد الغرابين الشبيهين به وبأخيه، فيواري أخاه التراب، ثمّ يهيم في البلاد. ولقد تمّت هذه الاحتمالات جميعها، وما جمع بينها على اختلافها حضور رمز الطير، وهو رمز أساسي في حكاية آدم، وفي حكاية بنيه، بعد ذلك، في علاقتهم بالسماء.

فلقد تعلم قابيل قتل أخيه من صورة إبليس الذي اختطف طيراً، وأخذ يشدخ رأسه بحجر<sup>(2)</sup>، ففعل قابيل برأس أخيه فعل إبليس بالطير، ما يجمع إشارة بين هابيل والطير من ناحية وقابيل وإبليس من ناحية أخرى. والطير رمز للروح والسماء لاشتراكهما في الطيران والنور الذي يلحق بهما، وهو رمز للوساطة بين السماء والأرض؛ إذ الملائكة، وهم رسل الرحمن إلى الأرض، ذوو أجنحة مثنى وثلاث ورباع، ولذلك كان الطير أيضاً وسيطاً بين العالم المرئي والعالم اللامرئي<sup>(3)</sup>؛ عالم أعلى الجبل الذي نزلت عليه النار وعالم السفح الذي يحيا فيه قابيل. من هنا يأخذ الطير دلالة التعبير عن العالم القدسي فهو ممثله ورمزه. من هنا يبدو قتل قابيل أخاه؛ إذ يُقرَّبُ من قتل إبليس الطير، انقطاعاً عن السماء وتثاقلاً إلى الأرض، وهو ما يفسر جفاء إبليس مع الله الذي يسأله عن أخيه بعد قتله وتعنّته في الإجابة<sup>(4)</sup>،

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، ج6، ص197. السيوطي، الدر المنثور، ج3، ص62.

<sup>(2)</sup> السيوطى، الدر المنثور، ج3، ص61.

<sup>(3)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص351. انظر أيضاً منزلة الغراب والديك والحمامة... في المخيال العربي الإسلامي، وقارن ذلك بما يوجد من دلالات للغراب والحمامة في المخيال المسيحي؛ إذ الغراب رسول عالم الأموات، والحمامة صورة روح القدس التي نزلت على يحيى في نهر الأردن، ثم نزلت بعد ذلك على المسيح بعد تعميده، ولذلك يُنظر إليها على أنها ممثلة لأسرار الكنيسة في اللاهوت المسيحي. يُراجَعُ في كل هذا على التوالي: عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص281 وما بعدها.

Malan, The book of Adam and Eve, p. 157. Cassandra, p. 67.

<sup>(4)</sup> الطبري، التفسير، ج6، ص198. ابن كثير، التفسير، ج2، ص47.

وإيغاله في البعد عن السماء والانحدار إلى السفح، في حين بقي آدم وبقيّة بنيه فوق الجبل.

وتغتني رمزيّة الطير في هذه المرحلة من قصّة ابنى آدم برمزيّة الغراب، فلقد كان الغراب في هذه القصّة وسيطاً سماويّاً بعث يعلّم قابيل ما يصنع بجسد أخيه، وهو بهذه المهمّة جامع بين دلالات ثلاثة، أولاها: أنّه كاشف سبيل أرواح الأحياء؛ إذ يبيّن ما ينبغى أن تكون عليه بعد موت الجسد الذي كانت فيه، ثانيتها: أنّه سبيل هداية الأحياء لما ينبغي عليهم فعله عند موت أحدهم، وعلى الرغم من أنَّنا سنجد جبريل يعلُّم شيئاً ما يصنع بآدم بعد موته، فإنَّ وظيفة الغراب هنا تختلف عن وظيفة جبريل هناك؛ إذ اقتصرت وظيفة الغراب على فتح سبيل الجسد إلى الأرض، في حين قام فعل جبريل على فتح سبيل السماء، بتغسيل آدم وتحنيطه والصلاة عليه، لروح آدم وتحديد طقوس انتقال الأرواح عموماً إلى العالم الآخر (1). ثالثتها: (وهو ما نستخرجه من الدلالتين السابقتين) أنّ الغراب رمز جامع بين عالم الموت وعالم الحياة؛ فالغراب هو الذي أنبأ أميّة بن أبي الصلت بموته (2)، وعن «أبى أمامة قال: «دعا النبي رضي بخفيه ليلبسهما فلبس أحدهما، ثم جاء غراب فاحتمل الآخر، ورمى به، فخرجت منه حيّة، فقال ﷺ: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يلبس خفّيه حتى ينفضهما " »<sup>(3)</sup>، ثم إنّ الغراب دالّ على حفّار القبور ودفن الأموات أو ممّن يستحلّ قتل النفس<sup>(4)</sup>. غير أن للغراب دلالات أخرى تلحقه بقابيل وتفسر وجه اختياره لتعليمه إخفاء جريمته؛ فالغراب خائنٌ للأمانة؛ إذ ترك الديك في الحانة رهيناً مع الوعد

<sup>(1)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص301.

<sup>(2)</sup> الدميري، ج2، ص242. انظر أيضاً: ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج9، ص285. الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج11، ص231.

<sup>(3)</sup> الدميري، ج2، ص194.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ج2، ص201.

بالعودة بثمن ما شربا<sup>(1)</sup>. والغراب رمز للشؤم ونذير البين والفراق. ولقد كان قابيل صاحب مهنة الشؤم، وهي الحراثة، وكان نذير الفراق بين أبناء آدم؛ إذ من جريمته تحدّد الجانب الخيّر والجانب الشرّير في بني آدم وافترقا. ولقد حُدِّدَ مصير الغراب بأن عصى أمر نوح عندما أمره أن ينظر هل انحسر الماء عن الأرض بعد الطوفان، فلعنه نوح. "ولذلك يقتل في الحل والحرم، ودعا عليه بالخوف، فلذلك لا يألف البيوت» (2). أمّا مصير قابيل "فيقال إنه استوحش بعد قتل هابيل، ولزم البرية، وكان لا يقدر على ما يأكله إلا من الوحش فكان إذا ظفر به وقذه حتى يموت ثم يأكله "(3).

لقد كانت جريمة قابيل جريمة قتل الفلاح للراعي، والسهل للجبل، والأرض للسماء، لقد كان قتلاً لسلطان الأب السماوي تمهيداً لحلول السلطان الأرضي؛ وهو ما يجعل دلالات قصة قابيل وهابيل تذكّر بما عبّرت عنه بعض الأساطير في الثقافات الهندوأوربيّة والثقافات الساميّة من انتصار الأرض على السماء، سواء من خلال بروميثيوس بانتصاره للإنسان ضدّ الآلهة، أم جلجامش بحرمان حيّة الأعماق، لا طير السماء، إيّاه من نبتة الخلود، ومن ثمّ إبقائه بين بني جنسه، بني الإنسان.

## 2-2-2- آدم/ الأرض:

تشهد هذه المرحلة من قصة آدم حضور آدم فاعلاً في مسار الأحداث مؤثّراً فيها؛ ذلك أن فعله فيما سبق من نصّ الحكاية واقع تحت سلطان غير سلطان ذاته؛ فقد كان خلقه وتنعمه في الجنّة راجعاً إلى قرار الله وإرادته، وكانت معصيته راجعة إلى إغواء إبليس واستدراج حواء، وكان هبوطه قراراً

<sup>(1)</sup> عجينة، الموسوعة، ج1، ص299-300.

<sup>(2)</sup> القرطبي، ج9، ص44.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج6، ص142. و «عن عبد الرحمن بن فضالة قال: لما قتل قابيل هابيل مسح الله عقله، وخلع فؤاده تائهاً حتى مات». انظر: السيوطي، الدر المنثور، ج3، ص61.

لا رغبة له فيه، أمّا فعله في الأرض، شأن بناء البيت الحرام أو اجتماعه بحواء، فلم يكن قائماً على الجهد والعناء؛ فقد تمّ بناء البيت، إن لم يكن قد خلق قبل خلق آدم، بفعل الملائكة أو بإعانة منهم لولاها ما تمّ البناء، وعلاقته بحواء استرجاع لبعض ما كان في الجنة، أو هو اكتشاف بعد جديد في حواء لم يعرفه (1). أما فعل آدم في الأرض حرثاً وزراعة فهو الفعل الوحيد الذي شاركت فيه الملائكة من خلال جبريل أو ميكائيل مشاركة سلبية، مشاركة المتفرج الذي يوجه الفعل، بل إنّ جبريل، عند الثعلبي، ليجهل كيف يفسر لآدم ما يشعر به من ثقل بعد أن طعم وشرب، فيسأل ربّه عن ذلك، فيرسل الله ملكاً فتق قبل آدم ودبره ليخرج منه ما أثقله.

ولفعل الحرث دلالات متنوعة يمكن حصرها في مجالات ثلاثة: أوّلها: حرث الأرض وبذرها وسقايتها، وثانيها: المجال الجنسي؛ إذ تجتمع الأرض، في المخيال الإسلامي عموماً، وفي مخيال ثقافات أخرى عديدة، بالمرأة لأن النساء حرث للرجال ونطفهم فيهن بذور في الأرض، ولأن خير النساء الولود مثلما أنّ خير الأرض الخصبة، ولأن آلة الحرث هي أيضاً آلة الجماع، والدّراس هو ما يدرس من الحبوب بعد الحصاد، وأبو دراس كنية فرج المرأة (2)، وثالثها: المجال المتعلّق بالعلم؛ إذ يبذر العالم بذوره أو يغرس غرسه في طلابه ما يقيم ذهن الطلبة مقام أرض الفلاح وكلامه وعلمه مقام بذوره وشجره (3)، وهو ما يجعل العلم حياة الفكر مقابل الماء الذي هو حياة الأرض، فيصبح العلم نسباً كالنسب الدموي الذي ينتج عن العلاقة حياة الأرض، فيصبح العلم نسباً كالنسب الدموي الذي ينتج عن العلاقة

<sup>(1)</sup> السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص138. انظر كذلك: ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج9، ص109. المتقي الهندي، كنز العمّال، ج12، ص474، الحديث رقم 35567.

<sup>(2)</sup> السيوطي، المزهر، ج1، ص489.

<sup>(3)</sup> يقول ابن سيرين: «والكاتب... ربما دلّ على الحرّاث فقلمه مسكنه [كذا ولعلّه سِكَّتُهُ] ومداده البذر». ابن سيرين، تفسير الأحلام، ص 201.

الجنسية، فإذا بالرجل أبو ابنه، وإذا بالعالم أبو طالبه الروحي. ولعل صنعة الغزل التي نُسبت إلى آدم أيضاً ممّا يدعم حضور المجال العلمي والثقافي في صناعة الحرث أو الفلاحة، فالنسيج ممّا يلحق الثوب والرتق والحياكة... بالنصّ والكلام والعلم، فينسب إلى الأديب والخطيب ما ينسب إلى النسّاج والحائك من تدبيج وتطريز وترصيع. ويعضد اجتماع الأرض والفرج والذهن من خلال فعل الحرث ما أنزل إلى آدم بذراً يبذره وهو الحنطة؛ ذلك أنّ الحنطة، وهي الثمرة التي أخرجت آدم من الجنة، ثمرةٌ جامعة بين معناها؛ إذ اقترنت بالعلم أو الخلود من ناحية، ومَعْبَرِ آدم إليها وهو المرأة من ناحية ثانية، ومآل أكلها وهو الأرض من ناحية ثالثة.

وإذ يجمع فعل آدم في الأرض بين هذه المجالات يقوم على بعث الحياة، سواء حياة الأرض أم حياة العقل أو حياة الرحم، ولا يتم بعث الحياة إلا ببعث الروح فليس الفعل هو الحياة، ولكن ما ينتج عن الفعل من روح ونفس هو الذي يحوله من فعل عادي إلى فعل يحيي الموات. ولقد حضرت الروح في فعل آدم من خلال ثلاثة رموز هي: الثور والنار والدم، عبر كل رمز منها عن وجه من وجوه «بعث الحياة» في الأرض.

#### 2-2-2-1- الثور:

يُنْظَرُ إلى الثور بالعين ذاتها التي نُظِرَ بها إلى آدم، وهي عين العقاب والشقاء؛ فلقد وقع به العقاب مثلما وقع على آدم وحواء والحية وإبليس غير أنّه لا ذنب له، مثله في ذلك مثل الأرض التي تغيّر شكلها بسبب خطيئة آدم، أو بسبب جريمة قابيل. ولئن بدا تغيّر الأرض بسبب جريمة قابيل ساعياً إلى الموت؛ لأن الجريمة جريمة قتل، فإنّ عقوبة الثور مرتبطة بالحياة. فقد ارتبط الثور بالحرث والزراعة؛ إذ "سمّي الثور ثوراً لأنه يثير الأرض، كما سمّيت البقرة بقرة لأنها تبقرها»(1). ولقد نتج عن دمعه نبات الجاورس، وعن بوله

<sup>(1)</sup> الدميري، ج1، ص260-261.

الحمص، وعن روثه العدس<sup>(1)</sup>، فمن مائه، الذي يقابل رمزياً عرق آدم، في مستوى أوّل، ومنيّه في مستوى ثان، تنبت الأرض وتخصب. ويفيد الثور رمزياً القدرة على الفعل الجنسي؛ إذ ارتبط بوله بالباه والإنعاظ وذكره بالقدرة الجنسية<sup>(2)</sup>. كما تكمن فيه القدرة على إنزال المطر، فقد كانت «العرب [في ما قبل الإسلام] إذا أرادت الاستسقاء في السنة الأزمة جعلت النيران في أذناب البقر [أو على ظهور ثيران الوحش<sup>(3)</sup> وأطلقوها، فتمطر السماء لأن الله تعالى يرحمها بسبب ذلك»<sup>(4)</sup>.

ارتبط الثور إذاً بالقدرة على إخصاب الأرض بمائه أو بالمطر الذي يكون سبباً في نزوله، وبالقدرة على حرث الأرض وحرث الفرج، فاجتمعت فيه صفتان هما صفة الفاعلية والسلطة من ناحية، وصفة العناء من ناحية أخرى، فالثور في التعبير «عامل لسلطان ذي قوّة ومنعة أو هو سلطان ذو مال وسلاح لقرنيه، وهو من أشراف البهائم مع الفيل والكركدن»(5). ولقد ارتبطت صورة الثور بصور ثلاثة هي صورة النسر، سيد الطيور، وصورة الأسد، سيد السباع، وصورة ابن آدم. ولقد مثلت هذه الصور الأربعة وجوه الملك الموكل بالبرق(6)،

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص33.

<sup>(2)</sup> الدميري، ج1، ص263. انظر كذلك: .52-51 Biedermann, pp. 51-52.

<sup>(3)</sup> تعرف هذه العملية بالتسليع يقول الفيروزأبادي: «والتَّسْليعُ في الجاهِليَّة: كانوا إذا أَسْنَتوا عَلَّقوا السَّلَعَ مع العُشَرِ بِثيرانِ الوَّحْشِ وحَدَرُوها من الجِبالِ وأَشْعَلوا في ذلك السَّلَع والعُشَرِ النارَ يَسْتَمْطِرونَ بذلك». الفيروزأبادي، القاموس المحيط، ج1، ص 942.

<sup>(4)</sup> الدميري، ج1، ص217.

<sup>(5)</sup> الدميري، ج1، ص209. ويقول مالك شبل: «يرمز الثور إلى القوّة العاتية، ويعتبر «شرب دماء الثور» علاجاً لجميع مشاكل الجسم الوظيفيّة وللإحساس بالضعف». شبل، مالك، معجم الرموز، ص68.

<sup>(6)</sup> يقول ابن كثير: "وقال ابن أبي حاتم: حدثنا أبي حدثنا هشام بن عبيد الله الرازي عن محمد بن مسلم قال: بلغنا أنّ البرق ملك له أربعة وجوه: وجه إنسان ووجه ثور \_

أو صور ملائكة العرش وهم أمراء الملائكة (1). ويمثّل الثور أيضاً رمز العناء والنصب؛ إذ الثور «آلة الحرث وأهل الدنيا لا يخلون من أحد هذين الحرفين [كذا ولعلّه الحرثين] حرث لدنياهم وحرث لأخراهم، ففي نحر الثور هنالك [في الجنّة] إشعار براحتهم من الكدّين وترفيههم من نصب الحرثين» (2). وقد يسهم تعب الثور وعناؤه في تحديد الزمن؛ إذ «تزعم الأسطورة أنه إذا اضطربت الأرض كل مئة عام (أو قرن) فذاك لأن الثور أراد أن ينقل الكرة الأرضية من قرن إلى قرن، من هنا المعنى المزدوج لكلمة قرن» (3).

غير أنّ للثور دلالات أخرى ساهمت -لا شكّ - في أن يكون ظهير آدم في بث الحياة في الأرض، ربطت بينه وبين القداسة والألوهة، فقد رُوي عن النبي أنّه قال: «لكلّ أمّة عجل، وعجل هذه الأمة الدينار والدرهم» (4). إشارة إلى عجل بني إسرائيل الذي عبدوه بعد أن خرج موسى للقاء ربّه، و«يجاء بالشمس والقمر يوم القيامة كأنهما ثوران عقيران فيقذفان في جهنّم ليراهما من عبدهما، كما قال تعالى: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنّمُ وَالانبياء: 98] (5). واقتران الثور بالعجل والشمس والقمر اقتران بالمقدّس وتذكير بآلهة كان شكل الثور علامة عليها مثل إيل وبعل البابليين، وإيندرا وشيفا ورودرا في الديانات الهنديّة قدسية الثور وألوهته فحوّلتاها اليونانيين... ولئن رفضت النصوص الإسلاميّة قدسية الثور وألوهته فحوّلتاها

ووجه نسر ووجه أسد، فإذا مصع بذنبه فذاك البرق. ابن كثير، التفسير، ج2،
 ص506. انظر كذلك: الطبري، التفسير، ج1، ص153. القرطبي، التفسير، ج3،
 ص777. السيوطي، الدر المنثور، ج4، ص619.

<sup>(1)</sup> السيوطي، الدر المنثور، ج4، ص337.

<sup>(2)</sup> الدميري، ج1، ص261.

<sup>(3)</sup> شبل، مالك، معجم الرموز، ص68.

<sup>(4)</sup> الدميري، ج2، ص153.

<sup>(5)</sup> الدميري، ج1، ص261. الثعلبي، عرائس المجالس، ص15.

Tresidder, p. 32. (6)

إلى الدينار والدرهم، فإنها حافظت على رمزيته الجنسية وقدرته على الإحياء والبعث التي نجدها في طقوس ديونيزيوس اليوناني، وفي ما ذكره ديودورس (Diodorus) من أنّ المصريّات كنّ يعرضنَ أنفسهنّ لصورة الثور أبيس (Apis)، ونجد القدرة على الإحياء والبعث في طقوس الثور-القربان الذي من دمه ومنيّه تنبع الحياة الحيوانيّة والنباتيّة كما في أسطورة الإله الشمس للميثرائيّة (3). وتظهر هذه القدرة أيضاً في ما يُنسب إلى فرقة من فرق المجوس وهي الكيومرثية التي تذهب إلى أن يزدان إله النور خلق رجلاً يُقال له كيومرث، وحيواناً «يقال له الثور، فكان من كيومرث البشر ومن الثور البقر وسائر الحيوان» (4).

إنّ «اختيار» الثور لحرث الأرض، وبعث الحياة فيها، استعادة لرمزيّته التي كانت له في الثقافات القديمة، أو لعلّه كشفٌ لبعد من أبعاده في هذه الثقافات، وهو ارتباطه بالحرث والزراعة، ما جعله يحتلّ، لما لوظيفته تلك من أهميّة في الحياة العامة، محلّ الإله الذي لا يمكن الاستغناء عنه. من هنا كان الثور رمزاً رفيقاً، في ترحاله بين الثقافات وصولاً إلى الثقافة الإسلامية، لإيل البابلي الذي نجده بوضوح في أسماء الملائكة، وهو ما يطرح إشكال التقارب بين الرمز، حينما يتشكّل في أيقونة أو صورة، والرمز عندما يتبدّى في الملفوظ.

غير أنّ الإحياء والبعث لا يتمّ من خلال حركة الأرض ورموزها وأهمّها في هذه المرحلة الثور، بل لا بدّ من معاضدة رمزين آخرين هما رمز النار

<sup>(1)</sup> هو ديودور الصقلّي مات نحو (90)، أو نهاية القرن الأول قبل الميلاد، وهو مؤرّخ يوناني وهو صاحب المكتبة التاريخية، وهو في تاريخ العالم منذ البدايات إلى حدود 58 قبل الميلاد.

Tresidder, p. 32. (2)

Tresidder, p. 32. (3)

<sup>(4)</sup> القلقشندي، صبح الأعشى، ج13، ص294.

ورمز الدم. لقد ثارت الأرض بما تفيده العبارة من ارتفاع وحركة واضطراب، وبُلِّلَتْ و«عجنت» بعرق آدم وبول الثور وروثه، ولا بدّ من الهيمنة على فعلها ذاك ومن «نفخ» الحياة فيه.

#### 2-2-2-2 النار:

جاء جبريل إلى آدم "بشرر من جهنّم، فوقع في يد آدم، فطار منه شرارة، فوقعت في البحر، فدخل جبريل إليها وأتى بها، فدفعها إلى آدم، فطارت منه أيضاً حتى فعل ذلك سبع مرّات... فلمّا جاء بها في الثامنة نطقت النار فقالت: يا آدم إنّي لا أطبعك" (1). وتمرّد النار على آدم قائم على ما تحمله فقالت: يا آدم إنّي لا أطبعك (1). وتمرّد النار على آدم قائم على ما تحمله من معنى القوّة والسلطان؛ إذ "النار سلطان يضرّ وينفع (2)، ويعود سلطانها وقوتها إلى أنّها شررٌ من جهنّم، فقد خُلِقت للعذاب لها تغيّظٌ وزفير لم يطمئن الملائكة لخلقها إلا بعد خلق آدم وحوّاء؛ لأنها خُلقت للعصاة من ولدهما. لقد تمّ خلقها في السماء وما نزولها إلى الأرض إلا لأنّ "غاية النار أنّها وضعت خادمة لما في الأرض، فالنار إنّما محلّها محلّ الخادم لهذه الأشياء، فهي تابعة لها خادمة فقط، إذا استغنت عنها طردتها وأبعدتها عن قربها، وإذا احتاجت إليها استدعتها استدعاء المخدوم لخادمه (3). النار سيدة غير مرغوب فيها في السماء، وهي تنزل إلى الأرض كارهة متمرّدة، لم تبقَ في مرغوب فيها في السماء، وهي تنزل إلى الأرض كارهة متمرّدة، لم تبقَ في ستحبس لآدم في الحجر والحديد (4).

ولئن بدت العلاقة بين النار وعنصرها الجهنّمي من ناحية والماء علاقة

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص32. الكسائي، ص135.

<sup>(2)</sup> ابن سيرين، ص297.

<sup>(3)</sup> الشبلي، ص155. القلقشندي، صبح الأعشى، ج1، ص466.

<sup>(4)</sup> يخاطب جبريل آدم فيقول: "وهذه النار قد أتيتك بها وقد غمستها في سبعين ماء حتى اعتدلت وأسكنها الله تعالى في الحديد والحجارة، فلا تخرج إلا بضرب الحجر على الحديد قدحاً». الكسائى، ص135.

ضدية تبرّر الابتعاد والافتراق بين العنصرين، فإنها سرعان ما تتجاوز، في نصوص الثقافة الإسلامية، هذا الافتراق إلى لقاء لا افتراق بعده، فإذا بهذه النصوص تحدّثنا عن أنهار العذاب أو وديان جهنّم، وعمّا يسقى منه أهل جهنم وهو الحميم، وقد يتجاوز المتكلّم العبارة إلى الإشارة؛ إذ "إنّ لجهنّم ساحلاً كساحل البحر فيه هوام وحيّات كالنخل وعقارب كالبغال إذا استغاث أهل جهنّم أن يخفّف عنهم قيل: اخرجوا إلى الساحل"<sup>(1)</sup>؛ بل إن مسكن النار البحر، فقد قال "علي بن أبي طالب... ليهوديّ: أين جهنّم؟ قال: في البحر. قال علي بن أبي طالب: ما أظنّه إلا صدق"<sup>(2)</sup>. ويبدو أن توطين النار في البحر راجع إلى مبدأين أولهما أنها نار العذاب، والعذاب لا مسكن له إلا الأرض، والثاني أن وظيفتها مؤجّلة إلى يوم القيامة، فينبغي أن تنتظر التنكيل والإحراق حتى يأتي يومها الموعود، ولا سبيل لردّ حرّها إلا بضدّها وهو الماء. وبقدر ما يخدم توطين النار في البحر التصوّر الإسلامي والبنية الرمزية، التي يستند إليها في تصوّره العلاقات بين عناصر الوجود بقدر ما يعبّر بالسرد عن رعبه المستمرّ من الحريق ووديان صحرائه وهوامّها.

هكذا تحبس النار في التراب، وتسجن في البحر، فتشكّل بذلك عالمين أولهما يربطها بالحياة، والثاني بالموت، فالعالم الأول عالم الدنيا والحضارة والتاريخ، والعالم الثاني عالم الآخرة والنهاية والخلود. ومن هنا ارتبطت النار التي نزلت على آدم بالحياة، على الرغم من أن لقاءهما الأوّل قام على التذكير بوظيفتها الأخروية وظيفة العقاب والتنكيل. وتبدو علاقة النار بالحياة في دلالتها الجنسية خاصة، وفي ما تفيده من تمسّك بالحياة الدنيا وزينتها عموماً، فعبارة السكن تجمع بين معنى سكن الرجل لزوجته وبين معنى النار (3). و«نفس الآدمى كالأتون الذي يتلظّى لهب ناره من الشهوات

<sup>(1)</sup> الحاكم، المستدرك، ج3، ص564.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج2، ص82.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج1، ص298.

والهوى، وشعلها متأدية إلى جوارحه، فشعلة منها تتأدّى إلى العين، فكلما رمى ببصره بقوة تلك الشعلة إلى شيء من زينة الدنيا رجعت إلى النفس بلذّة يسكر عقله بها؛ لأن تلك اللذة سرى حبها في نفسه، فتأدى بذلك الحب إلى الصدر فسكر العقل من ذلك وتدنس<sup>(1)</sup>.

ولا تبدو علاقة النار بالحياة في السكن والشهوات فحسب؛ بل تبدو في ما وقرته لآدم من شروط تحوّل بمقتضاها إلى بطل حضاري بدأ التاريخ الإنساني بوجوده وبطولته. وتبدو بطولة آدم في قيامه بما يقوم به الحدّاد فهو «أوّل من عمل الحديد»<sup>(2)</sup>؛ بل إن جبريل ليأمره بوضوح أن يكون حدّاداً<sup>(3)</sup>. وتعني الحدادة بالنسبة إلى آدم سيطرته على الحديد والحجر والخشب فقد «قالوا: لمّا أنزل الله على آدم الحديد نظر إلى قضيب من حديد نابت على الجبل فقال: هذا من هذا، فجعل يكسر أشجاراً قد عتقت ويبست، فأوقد على ذلك الحديد حتى ذاب، وكان أوّل شيء ضرب منه مدية، فكان يعمل بها، ثمّ ضرب التنور الذي ورثه نوح هي وهو الذي فار بالعذاب بالهند»<sup>(4)</sup>. وتعني سيطرته على الحديد والنار من ناحية والحجر والخشب من ناحية ثانية، والأرض والنبات والمرأة من ناحية ثالثة، سيطرة على الأرض سهلها وجبلها وبرها وبحرها من جهة أولى، وعلى العالم الخفي من جهة ثانية. فـ«النار في الرمزيّة الأسطوريّة قرينة الكلب والجنّ والعالم السفلي»<sup>(5)</sup>، وخدمتها لآدم وتسخيرها له يعيد علينا صورة سليمان وملكه، الذي لم ينبغ لأحد من بعده (فهل كان لمن قبله؟!)، فمسكن النار الأعماق،

<sup>(1)</sup> الحكيم الترمذي، أبو عبد الله محمد بن علي، الأمثال من الكتاب والسنّة، تح. د. السيد الجميلي، دار ابن زيدون، بيروت، ط1، 1985م، ج1، ص276 و277.

<sup>(2)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص32 و33.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص135.

<sup>(4)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص33. الكشف والبيان، ج5، ص169. السيوطي، الدر المنثور، ج1، ص57. انظر أيضاً: المجلسي، مرآة العقول، ج26، ص298.

<sup>(5)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص269.

أعماق البحر وأعماق الحجر والحديد، وأعماق الأرض، تخرج من البئر شأن نار الحرتين (1)، ولآدم القدرة على بعثها وقدحها وتوظيفها في ما يريد، أو ردها ورد تمرّدها شأن تمرّد إبليس عليه. لقد فتحت هذه السيطرة لآدم باب خلافته وسلطانه في مستوى القيادة تحقيقاً لبرنامج خلقه.

غير أنّ سيطرة آدم على الحياة والأرض والعالمَين الظاهر والخفي ينقصه العنصر الذي سيبعث الحياة فيه، أو القدرة على تحويل فعله إلى فِعْل حيِّ.

### 2-2-2-3 الدم:

عبرت معاقبة حواء بالحيض عن ارتباط الدم بالأرض والعقاب، فلقد كانت خطيئتها إدماء الشجرة مثلما كانت خطيئة آدم أكل ثمرتها؛ فالدم عنصر من عناصر العالم الأرضي؛ إذ لا حيض في الجنة ولا نفاس<sup>(2)</sup>، وإنما كان ذلك لحواء في الأرض. ولقد عُوقبت حواء بعين الجرم الذي ألحقته بالشجرة ما يجعل المرأة والشجرة (أو الإنسان والنبات) تلتقيان لا في مجال الخروج من الخفاء إلى الضياء كما هو حال خلق حواء من الضلع، وانبثاق الشجرة من تحت الأرض فحسب؛ بل تلتقيان كذلك في ما يكوّنهما إذ لكلتيهما عنصر حيوي هو الدم. وممّا يدعّم اعتبار الدم عقاباً أنّ في جهنّم «أودية من القيح والدم» (3)، وما سيل الدم من حواء إلا علامة على دخولها ودخول

<sup>(1)</sup> الهيثمي، مجمع الزوائد، ج8، ص213. ابن كثير، التاريخ، ج2، ص211. انظر كذلك: عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص266 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص89. الثعلبي، الكشف والبيان، ج4، ص48-49. البغوي، معالم التنزيل، ج2، ص38. ابن الأثير، ج1، ص41. القرطبي، ج1، ص313.

<sup>(3)</sup> ابن رجب الحنبلي، التخويف من النار، ج1، ص82. انظر كذلك: ابن كثير، التفسير، ج2، ص527. ويختار علي بن أبي طالب، فيما ترويه عنه شيعته، أن يكون مكان شواء اللحم ورؤوس الغنم قبراً لمن قتله، وهو ابن ملجم؛ لأنه «واد من أودية جهنّم». الكليني، الكافي، ج1، ص300. المازندراني، شرح أصول الكافي، ج6، ص157. الفيض الكاشاني، الوافي، ج2، ص336.

الأرض من ورائها، في مرحلة جديدة هي مرحلة الألم والحمم، كان قد فتح أبوابها آدم؛ إذ "لمّا أهبط الله آدم من الجنّة، واستقرّ جالساً على الأرض، عطس عطسة فسال أنفه دماً، فلمّا رأى سيلان الدم من أنفه، ولم يكن رأى قبل ذلك دماً هاله ما رأى، ولم تشرب الأرض الدم فاسود على وجهها كالحمم، ففزع آدم من ذلك فزعاً شديداً»(1).

وتغتني دلالة الدم عندما نكتشف الغُرا الوثيقة التي تربطه بمكوّنات الإنسان؛ إذ «النفس والروح... شيء واحد مسمّى باسمين كما يقال إنسان ورجل وهما الدم، أو متصلان بالدم يبطلان بذهابه. والدليل على ذلك أنّ الميّت لا يفقد من جسمه إلا دمه»(2). والدّم أيضاً الجسد؛ إذ يقول النابغة [البسيط]:

# فَلا لَعَمرُ الَّذي مَسَّحتُ كَعبَنَهُ وَما هُريقَ عَلى الأَنصابِ مِن جَسَدِ<sup>(3)</sup>

وهكذا، ما أصاب الجسد والروح والنفس من «تشويه» بسبب الخطيئة قد أصاب الدم، وإذا كان تشويه الجسد راجعاً أساساً إلى غياب «طهارته» و«نورانيته» بانكشاف السوءة وارتفاع حجاب النور عنه، فإن للدم ساكناً جديداً هو إبليس، لم يكتفِ ببحار الأرض ومحيطاتها ومزابل الإنس؛ بل رام جسم آدم فأدركه وسكن منه في دمه كما زرع ابنه الخناس فيه يلتقم قلب ابن آدم يوسوس له. لقد دفع التباس الدم بالنار وبالشيطان وبعالم العقاب الذي يرتبط بما تحت الأرض، إلى إقرار حكم شرعي يقضي بالاغتسال بعد الحجامة (4)، وغسل الميت تطهراً من الدم ومن آثار الموت، مثلما هو

<sup>(1)</sup> الثعلبي، عرائس المجالس، ص30.

<sup>(2)</sup> ابن سيرين، ص8. الرازي، مختار الصحاح، تح. محمود خاطر، ج1، ص280.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج11، ص272. السيوطي، الدر المنثور، ج2، ص256. الجوهري، ج2، ص456. ابن منظور، ج3، ص120.

<sup>(4)</sup> أنظر الحاكم، المستدرك، ج4، ص234، وص453-454؛ الطبراني، المعجم الكبير، ج11، ص29، وص162. الحر العاملي، هداية الأمّة، ج1، ص331.

الاغتسال من الجماع تطهّراً من المرأة أو اللذّة، أو نار الشهوة، أو عَرَقِ الخطيئة الأولى. وإنّ الدم، دم الذبيحة، ليهرق، ويقصّ الشعر وتقلّم الأظافر، يوم الحجّ الأكبر علامة على التحلّل، وهو ما دلّ على خروج آدم من خطيئته، بخروج الدم من قربانه، وعلى قبول توبته.

غير أنّ للدم علاقات رمزيّة متشابكة بآدم والأرض والنار تجعله فاتحاً لبعدٍ آخر من أبعاد صورة آدم، باعتباره بطلاً حضارياً بطولةً تتخذ أنموذج «الخليفة الأول». فلقد كان الدم أوّل ما وقع من آدم على الأرض؛ إذ عطس فسال من أنفه دم، ويحتلّ الأنف هاهنا محلّ الذكر؛ إذ يقال «لمن أشبه أباه هو مخطته، والهرّ مخطة الأسد» (1). ومن هنا يلتقي الدم بالعرق الذي يسقي به آدم الأرض وهو يحرثها، وبالمنيّ الذي يلقيه في رحم حواء، وإذا كان الدم هو النفس أو الروح، فإنّ آدم بالعطاس ينفخ في الأرض روحاً، فيكون بدمه مصدر حياتها. لقد أقام النص السرديّ في بيان علاقة آدم بالأرض تزاوجاً بين المنيّ والعرق من ناحية، والدم والنار من ناحية أخرى، والجانبان متقاطعان؛ إذ يلتقي المني بالنار تثيره ويطفئها، ويلتقي الدم بالعرق في خروجهما من الجسد وسقاية الأرض، ويمثّل الجانبان الجهد والخلق في خروجهما من الجسد وسقاية الأرض، ويمثّل الجانبان الجهد والخلق والبناء والعمار من جهة ثانية.

هكذا نرى أنّ بعث الحياة في الأرض قد تمّ بفضل فعل آدم، من خلال قدرته على حرث الأرض وزراعتها، وقدرته على تحويل العناصر الطبيعية إلى ما يساعده على الوجود، ولقد عبّرت الأسطورة الدينيّة عن هذه القدرات بفضل توظيف رموز كونيّة هي الثور والنار والدم للتعبير عمّا لم يكن النص العقدي-الكلامي قادراً، بسبب منهجه وقضاياه، على التعبير عنه، أو الإفصاح عنه؛ بل لعلّه يرى في النصّ السردي بعض هذه الدلالات الرمزية، فيرفضها وينكر على صاحبها ما يقول ويتهمه بالجهل شأن موقف السيوطى

<sup>(1)</sup> ابن سیرین، ص11.

المعرفي السياسي من القصاص، أو شأن مواقف نقاد الحديث والخبر وشراحه التي تقيس هذه الإشارات والرموز بما وصلها من «الصحيح» من الحديث والتفسير.

#### 3- الاختبار التمجيدي: موت آدم أم خلوده:

يمثّل الاختبار التمجيدي النتائج التي تحصّل عليها البطل الفاعل في الحكاية، فهو الجزاء أو العقاب الذي حتّمته التجربة السابقة في الاختبار الرئيسي، وفرضته جملة الخصال والفضائل التي وفّرها الاختبار الترشيحي<sup>(1)</sup>.

ولقد حُدِّد مصير آدم من قبل أن ترتكب يداه الخطيئة، فكان هذا المصير الموت، ولكنّه عمل في الأرض على مغالبة هذا المصير من خلال فعلي الحرث والأبناء، فكانت النتيجة المرجوّة من هذين الفعلين هي الخلود، وليس الخلود إلا لتحقيق المهمّة الأصليّة الأولى التي من أجلها كان آدم، وهي الخلافة في الأرض، فإذا تحقّقت شروط استيفائها استوفى آدم وبنوه شرط وجودهم في الأرض، فكانت النهاية والقيامة.

#### 3-1- الموت:

الموت مصفاة الذنوب<sup>(2)</sup>، ودهليز الآخرة<sup>(3)</sup>، ولكن أَتُقدِّم الأسطورة الدينيَّة الموت على أنَّه نهاية الحياة والدخول في عالم العذاب أم أنّه نهاية العذاب والدخول في العالم العذب؟

أسطورة آدم الدينيّة لا تَفْصِلُ في الأمر، ولكنّها توضّحه بما يدعُ المجال للاحتمالين. ويحضر الاحتمالان مجتمعين في تصوير موت آدم، ويحضر الموت العذاب منفرداً في موت إبليس، والموت العذب في موت حوّاء.

<sup>(1)</sup> الشاكر (جميل)، والمرزوقي (سمير)، ص71-76.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، الاعتقادات، ص54، وص 56. معاني الأخبار، ص289.

<sup>(3)</sup> البحراني، ابن ميثم، شرح نهج البلاغة، ج2، ص108.

# 3-1-1 آدم والموت:

يتعلّق الموت بالعنصرين الأساسيّين المكوّنين لآدم وهما جسده وروحه، أو التراب والنور، أو الأرض والسماء، ومن الطبيعي أن يختلف الموقف من الموت، أو الموقف من الجزاء، عقاباً كان أو ثواباً، بحسب أحد هذين المكوّنين. وقد مرّ بيان موت آدم بمرحلتين يحتلّ كلّ عنصر من عنصري تكوينه مرحلةً مستقلة منهما.

## 3-1-1-1 الموت/ الأرض:

للموت صفات مخصوصة عندما يتعلّق الأمر بالجسد، وتحوم هذه الصفات حول العذاب والعقاب؛ فهو سمّ قاتل يذهب بنضارة الوجه وبالكلام الحسن. تمهيداً لعودة التراب إلى تراب، ومن ثمّ إلغاء عمليّة الخلق المادّي بتفريق ما جُمِعَ وانحلال ما جَفّ، إنّها عمليّة إعادة كلّ أصل إلى أصله (1).

لا يكون الموت موتاً إذاً إلا عندما يحقّق نتيجته المنتظرة، وهي أنّ «يعود الجسد كما كان، فيعود إلى بطن الأرض، فتأكل الأرض الشحم واللحم والدم والعظم، وكلّ جزء منه حتى يعود طيناً يابساً»(2).

وليس للموت أن يعيد الجسد إلى أصله فحسب؛ بل له عليه أيضاً أن يؤلمه ويعذّبه، فالموت غمِّ كرهه كلّ الناس؛ إذ «لمّا نظر آدم عليه الصلاة والسلام إلى الموت وصفته خرّ مغشيّاً عليه، فاكتنفته الملائكة، ورشّت على وجهه الحيوان حتى أفاق من غشيته، وهو يرشح عرقاً كالزعفران، ثمّ قال: يا إلهي ما أهول هذا الموت وما أهول منظره»(3).

يبدو الموت في علاقته بالجسد تحوّلاً من الفعل إلى العجز عنه، ومن الجمال إلى القبح، ومن الفصاحة إلى العيّ أو الصمت، وبيّن أنّه باستهدافه

<sup>(1)</sup> الثعلبي، الكشف والبيان، ج6، ص248. انظر أيضاً: البغوي، التفسير، ج3، ص21. القرطبي، ج11، ص210. الشوكاني، التفسير، ج5، ص8.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص143.

<sup>(3)</sup> الكسائي، ص144.

هذه العناصر في آدم إنما يستهدف فحولته التي رأينا أن الجمال والفصاحة (ومنها الصوت العالي الجهوري) مكوّنان أساسيّان لها. فالموت خصاء يصيب الفرج واللسان، إنه يصيب القدرة على التوليد توليد أبناء صلبه أو توليد بنات فكره. ولقد ولّد هذا الدخول في العجز صرخة آدم فكانت «صيحة عظيمة من غمّ الموت» كانت أشبه بالسؤال الذي وجّهه آدم إلى الأرض... صيحة عند الدخول الثاني في رحم الأمّ تناظر صيحة أبنائه عند خروجهم من رحم حوّاء.

إن خوف الموت وغمّه وسمّه راجع إلى الخوف العميق من العجز الجنسي، الذي تظهر مقاومته وردّه في السعي المحموم إلى الحصول على أكبر عدد من الأبناء.

### 3-1-1-2- الموت/ الروح:

غير أنّ الموت قد لا يمثّل العقاب والعذاب. فلئن كره الناس الموت فإنّ الرسول "محمّد ﷺ قال: نعم المنقلب إلى ربي وإلى جنّة المأوى والمحلّ الأعلى والكأس المهنّى" (1). وليس الموت محبوباً إلا لأنّه بوّابة إلى عالم آخر غير هذا العالم، إنّه بوّابة إلى عالم السماء (في مقابل عالم الأرض)، وإلى عالم الثواب (في مقابل عالم العقاب)، وهو على هذا يميّز بين فريقين من الميّتين الأوّل يضمّ كلّ الناس، ويضمّ الثاني الرسول لا غير... وسينعكس هذا (ولعلّه نتيجة لا أصل) على مآل جسد الرسول ومحلّ قبره، فقد حُرِّم جسدُ الأنبياء على الأرض، وإن قبره روضة من رياض الجنّة، بل لعلّه سينعكس على معنى موته ذاته؛ إذ نجد في نصوص عرفانيّة عديدة أنّ روح الرسول تعود إليه، وأنّ بعض كبار الأولياء التقوا بالرسول يقظةً لا مناماً.

ولعلّ هذه الصورة للموت، باعتباره بوّابة نحو الجنّة، ووسيلة انعتاق الروح من الجسد، هي التي نراها في قفا اختبار آدم التمجيدي بعد أن رأينا في وجهه خوفه وعذابه.

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص143.

ويبدو هذا القفا في مشهدين أوّلهما مشهد توديع آدم من الأرض، والثاني مشهد استقباله في السماء. ويتمّ توديعه عبر أخذ روحه وعبر صلاة الجنازة. ولا نجد في أخذ روحه ما يفيد العذاب أو العقاب؛ إذ «أمر الله تعالى ملك الموت أن يهبط إلى آدم في الصورة الحسنة التي لا ينزل فيها على أحد إلا على محمد، وأمره أن يدخل معه شراب الفراق، فيسقيه إيّاه، ويقبض روحه التي نفخها فيه، ويخبره قبل ذلك أني لو خلدت أحداً في الدنيا، لكنت أخلدك، قال: فهبط ملك الموت، ومعه جبريل وميكائيل في خلق من الملائكة براياتهم وألويتهم، وأخرج السرير الأعظم لآدم من الجنة، فنصب بين السماء والأرض، وبشرت الجنة بروحه، فتزيّنت، ونشرت. قال: ورفع آدم طرفه، الملائكة أعلامها في أبواب السماء منتظرةً لروح آدم، فقال: نحو السماء ينظر إلى هذه الكرامات المعدة له، قال: ودخل ملك الموت السلام عليك يا أبا البشر أتعرفني؟ فقال آدم: نعم. أنت ملك الموت، ثم قال: فبماذا أمرت؟ قال: أمرت أن أسقيك هذه الشربة كلها، ثمّ أذيقك الموت، فقال آدم: إني سميع مطيع لأمر ربى، قال: فسقاه ملك الموت من شراب الجنة كما أمره به ربه ربه الله. قال: وشيث واقف على باب القبة ينتظر تعزية الملائكة»(1). ويتدعّم الثواب في تجهيز آدم للدفن؛ إذ أرسل الله أكفاناً وحنوطاً من الجنّة، و«غسله جبريل بماء الجنّة وأدرجه في أكفان الجنة ثمّ أمر جبريل شيئاً أن يتقدّم فيصلّى على أبيه، فتقدّم شيث ليصلّى وجبريل خلفه وميكائيل وإسرافيل، ثمّ سائر الملائكة خلفهم صفوف، وهم في عددٍ لا يحصون، فيقال: إنَّه كبَّر على أبيه سبع تكبيرات، ثم صلَّت عليه ملائكة الأرض، ثم الوحوش والسباع والهوام زمرة بعد زمرة، ثم دفنه في قبره، وكان رأسه في الكعبة ورجلاه حيث بلغا من طوله. قال ابن عبّاس رضي الله تعالى عنهما: صلُّوا على أبيكم آدم، وابكوا عليه عند ذكره، فلقد خلقه الله على صورة عجيبة، وفضَّله على جميع الخلائق، وعلَّمه الأسماء كلها،

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص146-147.

بدأ اختبار آدم التمجيدي ببيان العقاب وانتهى إلى بيان الثواب، وليس العقاب إلا امتداداً لفشله في الاختبار الرئيسي الأوّل، وليس الثواب إلا لنجاحه في الاختبار الرئيسي الثاني. لقد أوجب السقوطُ العقاب، انسجاماً مع الخطيئة، وأوجب النجاحُ في البناء والأبناء الثوابَ انسجاماً مع التوبة. غير أنّ بقاء آدم بعيداً عن حوّاء بفعل الموت يواصل حرمانه منها عندما سقط من الجنة في الهند، ونزلت هي على أحد جبال مكّة، فكان موت حوّاء جزءاً من ثوابه لنجاحه في اختباره.

#### 3-1-2 موت حوّاء:

لم يعتنِ النصّ الإسلامي بموت حوّاء اعتناءه بموت آدم (2)، وقد انعكس ذلك على تصوير الموتين؛ ففي حين أفضى موت آدم مثلاً إلى حزن كبير يعمّ السباع والوحوش والطير والهوامّ وتُكْسَفُ له الشمسُ (3)، فإن موت حوّاء لم

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص147.

<sup>(2)</sup> نرى ذلك بوضوح عند المقارنة بين الفقرة القصيرة التي خصصها الكسائي مثلاً، والاكتفاء بالإخبار بموتها عند الثعلبي وأضرابه. وتجدر الملاحظة إلى أنّ موت حوّاء، في تيجان ابن منبّه، كان جزءاً من عقوبة آدم، عندما ماتت قبله، وليس من ثوابه، وذلك في قوله: «يا حبيبي يا جبريل نعيت إلى نفسي بموت حواء». انظر تباعاً: الكسائي، ص147. الثعلبي، عرائس المجالس، ص41. ابن منبّه، التيجان، ص26.

<sup>(3)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص100. الثعلبي، عرائس المجالس، ص41. النويري، نهاية الأرب، ج13، ص35. ابن كثير، التاريخ، ج1، ص98. الديار بكري، تاريخ الخميس، ج1، ص63.

يؤثّر في أيِّ كائن أرضيّ أو فلكي. وإنّما هو أن أشفقت عليها الملائكة، حين التزمت قبر آدم أربعين يوماً، أو حين مرضت مرض الموت.

ويندرج موت حوّاء ضمن الاختبار التمجيدي وضمن مكافأة آدم خصوصاً، والزوج الإنساني الأوّل والمؤمن عموماً. ويبدو النصّ الثقافي الإسلامي معتنياً بموت حوّاء من زاويتين أساسيّتين هما الزاويتان اللتان رأيناهما مع آدم: زاوية العذاب وزاوية الثواب. ولئن ارتبط العذاب عند آدم بالجسد والأرض، فقد ارتبط عند حوّاء بغياب آدم، ولئن ارتبط الثواب عنده بالروح والسّماء فقد ارتبط عندها بقربها من آدم أو بتهيئتها للالتحاق به.

#### 3-1-2-1 العذاب:

يبدو جانب العقاب في موت حوّاء في جزعها؛ إذ "لم تعلم بموت آدم حتى سمعت البكاء من السباع والوحوش والطير والهوام، ورأت الشمس منكسفة، فقامت مسرعة إلى قبّته فلم تره فيها فصرخت وبكت، فقال لها شيث: يا أمّاه كفّي عن البكاء، وتَعزَّيْ بعزاء الله، فإنّ أبي قد ذاق طعم الموت، وقدم على ربّه عن، وقد أمرني أن لا أخبرَك بذلك إلا بعد دفنه فعليك بالصبر. فلم تصبر وصرخت ولطمت وجهها ودقّت صدرها فأورثت ذلك بناتها إلى يوم القيامة. ثمّ إنّها لزمت قبر آدم أربعين يوماً لا تطعم ولا تشرب، فبكت الملائكة رحمة لها، ثمّ أخبرتها الملائكة باقتراب أجلها، فشفقت منه، ثمّ إنّها مرضت مرضاً شديداً، ودام ذلك بها حتى بكت الملائكة رحمة لها، ثمّ هبط عليها ملك الموت، فسقاها الشربة التي سقاها لآدم على ففارقت الدنيا صلوات الله عليها وعلى كلّ محبّ لها صلاة لا لاهم ودفنت إلى جنب قبر آدم بله أبداً، فغسلتها بناتها، وكُفّنت في أكفان من الجنة، ودفت إلى جنب قبر آدم بله رأسها عند رأسه، ورجلاها عند رجليه» (أ).

غير أنّ جزع حوّاء، الذي أدّى إلى رحمة السّماء بها (الملائكة)، أوجب

<sup>(1)</sup> الكسائي، ص147-148.

انتقالها من العذاب إلى الثواب، ولا بدّ لها حتى تحصل على الثواب من النجاح في «اختبار» خاصّ بها طِلْبَتُهُ اجتماعُها بآدم وردّ وحدتها، ويندرج هذا الاختبار في قسم عقابها الناتج عن مشاركتها في الخطيئة. فقد قضت أربعين يوماً رفضاً للدنيا (الطعام والشراب)، وإقبالاً على الآخرة (قرب قبر آدم)، وطلباً لتطهير جسدها من نعيم الفانية (1). ولئن قام صيام الليل والنهار أربعين يوماً بوظيفة التطهير الجسدي، فإنّ المرض يحقّق رمزيّاً التطهير الروحي (2)، ثمّ إنّ المرض تخفيف من الذنوب وتهيئة لترك ما يتعلّق بالجسد في الأرض تمهيداً لنيل الثواب والارتفاع إلى السماء.

#### 2-1-3 الاستعذاب:

وأولى مراحل الدخول في الموت، وفي ما وراءه من عالم عذب، حضور ملك الموت. وعلى الرغم من أن حضوره ذاك لم يكن في موكب حافل بالملائكة شأن موكب نزوله على آدم، نزل على الصورة عينها التي نزل بها على آدم، وسقاها من الكأس نفسها التي سقى منها آدم، وكُفّنت بأكفان من الجنّة مثل آدم، ودُفنت بقربه مكاناً وهيئة كناية عن قربها منه في الجنّة.

<sup>(1)</sup> تطهير الجسد والنفس إقبالاً على الآخرة من الطقوس المعروفة نراها بجلاء في عزلة السيّد المسيح قبل البعثة أربعين يوماً، واختبار الشيطان له، ونراها في اعتبار مرض الموت تخفيفاً من الذنوب، ولذلك يُستعاذ أحياناً من موت الفجاءة، ونراها في الأدب أيضاً في مرداد ميخائيل نعيمة حينما صعد الجبل، وأخذ يتخلّى عن ثيابه تدريجيّاً، كناية عن تطهّره من الدنيا، وعودة إلى الحالة الأولى حالة النقاء الفطري... انظر تباعاً: العهد الجديد، سفر متى، 4: 1-11؛ سفر لوقا، 4: 1-13؛ سفر مرقص، 1: 12-13. وجاء في مجمع الزوائد للهيثمي: «يؤتى بالشهيد يوم القيامة فينصب للحساب، ثم يؤتى بالمتصدق فينصب للحساب، ثم يُؤتى بأهل البلاء فلا ينصب لهم ميزان ولا ينصب لهم ديوان فيصب عليهم الأجر صباً حتى إن أهل العافية ليتمنون أن أجسادهم قرضت بالمقاريض من حسن ثواب الله لهم». الهيثمي، مجمع الزوائد، ج2، ص305. الطبراني، ج12، ص182.

<sup>(2)</sup> المسعدي، محمود، حدّث أبو هريرة قال...، دار الجنوب للنشر، تونس، ط3، 1989م، ص90.

ويبدو أنّ المخيال الإسلامي لم يكتفِ بنجاح حوّاء في اختبار تطهير جسدها وروحها حتى تلتحق بآدم؛ بل أوجب أن تترقّى حتى تخرجَ من الصورة التي طبعتها عندما كانت، وآدم في الجنّة، صورة الرديف لإبليس والحيّة والطاووس في الوقوع في الخطيئة. ولذلك أحدث الكسائي مثلاً تلاقياً بين حوّاء وفاطمة بنت محمّد رمز الطهر والنور<sup>(1)</sup>، حينما أحدث تشابهاً بين مقام حزّن فاطمة على أبيها، وحزن حوّاء على آدم، وذلك عندما أخبرت الملائكة حوّاء بقرب التحاقها بآدم، كما أخبرت فاطمة بقرب التحاقها بأبيها<sup>(2)</sup>، وحينما أوجب لها دعاء خاصاً كما أوجبت الشيعة أدعية خاصة بفاطمة وآ.

إنّ موت حوّاء جزء من الثواب الذي ناله آدم نتيجة نجاحه في الاختبار الرئيسي الثاني؛ لأنّ من حسن سعادة المرء في الجنة التحاق أهله به (4). إلا أنّ سعادة آدم مرتبطة بأمر آخر هو شقاء عدوّه ونهايته.

#### 3-1-3 موت إبليس:

يأتي الحديث عن موت إبليس، عند الكسائي، قبل الحديث عن موت آدم وتحت طلبه حتى لا يشمت به عدوه عندما يراه ميتاً، في حين أُنظِرَ هو

<sup>(1)</sup> الكليني، الكافي، ج1، ص461. المجلسي (الأوّل)، روضة المتقين، ج5، ص349. الشيخ الصدوق، الأمالي، ص692. انظر أيضاً: الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج1، ص180.

<sup>(2)</sup> الدارمي، سنن الدارمي، ج1، ص51. النسائي، السنن الكبرى، ج5، ص146. ابن كثير، التفسير، ج4، ص562.

<sup>(3)</sup> القيّومي، الشيخ جواد (جمع)، صحيفة الزهراء عليها السلام، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ط3، 1373هـ ش.

<sup>(4)</sup> انظر في بعض تفاسير آية [البَقَرَة: 201]: و﴿ وَمِنْهُم مَن يَعُولُ رَبَّنَآ ءَالِنَا فِي ٱلدُّنَيَا صَكَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾، والتي ترى الحسنة الزوجة الصالحة. انظر على سبيل المثال: البغوي، ج1، ص177. القرطبي، ج2، ص432. انظر أيضاً الكليني والمجلسي الجدّ في سياق آخر غير سياق التفسير. الكليني، ج5، ص327. المجلسي (الأوّل)، روضة المتقين، ج8، ص103.

إلى يوم الوقت المعلوم، وهو ما يجعل موت إبليس جزءاً من ثواب آدم الذي يتهيّأ للحصول عليه بعد موته.

وليس القصد من موت إبليس انقضاء مدّته؛ بل القصد بيان نتيجة «فشله» في الاختبار الذي طُرح عليه وهو التبعيّة لآدم، ونجاحه في تحقيق طلبته وهي غواية آدم وبعض بنيه في السماء والأرض. والنتيجة المعنيّة هي عذابه الذي لا يساويه إلا عذاب قابيل<sup>(1)</sup>.

ويُبْرَزُ عذاب إبليس ضمن مستويين أولهما ما سيعيشه أثناء إخراج روحه من جسده، والثاني ما يحقّقه ذاك في نفس آدم من سعادة ستكون جزءاً غير معلن عن عذاب إبليس؛ لأنّه إعلان عن فشله في تحقيق ما خطّط له عندما كان آدم طيناً.

• أشبع إبليس عذاباً من خلال «حواسه» كلّها، فقد ملأ كلامُ ملكِ الموت سمعه حين قال له: «قف يا خبيث لتذوق غصص الموت فكم من أمم أغويت، وكم من قرون أهلكت، وهذا الوقت المعلوم بينك وبين ربّك» (2). وملأ أنفه دخان الأرض ولفحت وجهه نيرانها وأغشى عينيه ما رآه من الملائكة الذين نزلوا لأخذه إلى الجحيم، «ثم يقول: يا ملك الموت كيف تذيقني جرع الموت؟ فأقول بكأس أهل لظى وكأس أهل السعير وأهل الجحيم أضعافاً مضاعفة» (3).

• ويزداد عذاب إبليس حينما يتحوّل من ألم حسّيّ إلى آخر أعمق يطال «النفس»، وذلك على درجتين أولاهما من خلال الحسرة التي تبدو في نتائج ما لقيته حواسّه من ألم جعله يصرخ ويخرّ على وجهه ويتمرّغ في التراب،

<sup>(1)</sup> الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج21، ص462. ابن عساكر، تاريخ دمشق، ج94، ص462. القاضي النعمان، دعائم الإسلام، ج2، ص603.

<sup>(2)</sup> الكسائي، ص146.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص146.

وكأنّ النار التي هي عنصره الذي به افتخر على آدم تلحق بالطين الذي منه آدم وتتذلّل له. وثانيتهما من خلال الكلام الذي وجّهه لآدم في قبره، وهو ما يكشف فشله النهائي في التحدّي الذي أخذه على نفسه عندما كان آدم طيناً.

لم يكن موت إبليس إلا موتاً افتراضياً. بالنسبة إلى آدم هو موت حتى يرضى آدم، وحتى يُشْفى صدره، فلم يكن إشباعه عذاباً حسّاً ونفساً إلا من أجل إشباع رغبة الانتقام من العدوّ؛ ولأنه إشباع بأمر «افتراضي» بالنسبة إلى آدم كان لا بد من تحقيق الإشباع النفسي عبر الصور المتواترة عن يوم القيامة وهوله، وعن أثواب ملك الموت التي نزل بها على إبليس، وعن عدد الملائكة الذين نزلوا إليه وعظمتهم، وعن حال النيران التي تنتظر العدوّ الأكبر... لقد حققت هذه الصور سعادة آدم حتى كاد يكتفي بها حين قال: «حسبى ما يلقى عدوّى».

بيد أنّ الموت الذي يفتح عالم الجنّة والثواب ليس إلا فرعاً من فرعي جزاء آدم نتيجة نجاحه في اختباره، والفرع الثاني هو تحقّق استمرار وجوده في أبنائه.

# 3-2- الأبناء:

استمر آدم في أبنائه على ثلاثة مستويات؛ المستوى الذي يمثّله وصيّه شيث، والمستوى الذي يمثّله "الخليفة" داود.

# 3-2-1 شيث/ آدم:

كان قتل قابيل هابيل جزءاً من عقاب آدم بسبب وقوعه في الخطيئة، فكان لا بدّ من رفع هذا العقاب حينما نجح آدم في الاختبار الرئيسي الثاني، وهو تأسيس الحضارة الإنسانيّة في الأرض تغييراً للطبيعة وتعميراً للأرض. وكان شيث هبة الله التي ستعوّض للأبوين ولدّهما الفقيد، وسترفع هذا العقاب. وسيحقّق ذلك التعويض وهذا الرفع امتداد خطّ المقدّس في

التاريخ، وهو الخطّ الذي سيقابل الخطّ الآخر خطّ المدنّس الذي سيمثّله قابيل. ويكمن الخطّ المقدّس في شيث في علامات النبوّة التي حظي بها، وفي الوصيّة التي ستعطيه شرعيّة السلطة على إخوته وأبنائه، وسيكون شيث بذلك امتداداً لآدم.

#### 3-2-1-1 علامات النبوّة:

وُلِد شيث على صورة هابيل "لا يغادر منها شيئاً" (1). وفي وجهه نور محمّد، وفي بدنه شامة بيضاء تذكّر بخاتم النبوّة الموجود بين كتفي الرسول، وهي رمز الرفعة والقوّة؛ "فلمّا ترعرع وبلغ بعث الله له قضيباً من سدرة المنتهى في صفاء الجوهر رائحته كالمسك الأذفر (2). وليس القضيب العلامة السماويّة لبلوغ شيث فحسب، وهو ما يذكّر بفحولة آدم حينما كان في الجنّة، وما طرأ عليها في الأرض، ثم رفع عنها حينما استوفى أجله، وتهيّأ للعودة إلى السماء ونعيمها، وإنّما القضيب كذلك قوّة وحكم وصولجان له الدلالات عينها التي للقضيب الذي كان لآدم وهو في الجنّة. غير أن السلطان يحتاج إلى من يعلنه كما أعلن الله سلطان آدم على مخلوقات السماء ومخلوقات الأرض.

### 3-2-1-2- الوصية:

تقوم الوصية بدور الإعلان هذا، وتجمع بين مرجعيتين، أولاهما: نراها في اعتبار الشهادتين منها، وثانيتهما: نراها في التابوت الذي أعطاه الله لآدم، وفي النمط الأبيض الذي أهداه الله له و«فيه صور الأنبياء عليهم الصلاة والسلام والفراعنة طبقاً بعد طبق»(3). ويواصل حضور المرجعيتين الحضور الممتدَّ على مدى تاريخ الحكاية الأسطوريّة للمرجعيّة الإسلاميّة،

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص142.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص142.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص144.

التي احتوت الرافد الهندي-الفارسي والمرجعيّة الإسرائيليّة. وتحقّق الوصيّة بجمعها بين هاتين المرجعيّتين وحدة التاريخ المقدّس لا من خلال وحدة البداية التي تحوّلت هنا من آدم إلى شيث؛ بل وحدة المسار والمصير.

بيّنٌ أن ولادة شيث كانت إعلاناً مبكّراً عن الثواب الذي ينتظر آدم، وعن نجاحه في اختباره الرئيسي، وعن قبول توبته، وعن تحديد مسار التاريخ الإنساني، تاريخ أبناء آدم، بالصراع والحروب التي ستجمع بين شيث وأبنائه، نسل النبوّة وأخبار السماء، وبين قابيل وأبنائه نسل زواج المحارم والإخلاد إلى الأرض. ويحضر آدم في شيث، أو يواصل شيث آدم و "يخلِّدهُ" من خلال فحولته السماويّة، ومن خلال أنوار النبيّ التي تتصل بالعرش وأبواب الجنان، ومن خلال صور نسله التي أودعها آدم ظهر شيث وأراه إيّاها.

غير أنّ آدم ليس الجانب السماوي الذي يتجلّى في شيث فحسب؛ بل هو أيضاً جانب أرضي يتجلّى في قابيل وقبيله.

# 2-2-3 قابيل/ آدم:

لا يتوقف اعتناء نصوص المدوّنة الإسلاميّة بقابيل عند بيان كيفيّة قيامه بالجريمة أو ما فعله بعدها؛ بل يمتدّ اعتناؤها به إلى بيان علاقاته الأخرى غير علاقته بأخيه. ويهمّنا في هذا المجال علاقته بأبيه آدم، فالتشابه بين الفاعلين يكاد يؤدّي إلى تطابقهما. فقد عرف كلاهما الجنّة؛ إذ سكنها آدم وولد فيها قابيل وأخته، وطُردا منها لعلّة آدم، وكانت خطيئة آدم خيانة لعهده مع الله وللأمانة التي قبلها بعد أن رفضتها السموات والأرض والجبال والملائكة، وكانت خطيئة قابيل خيانة عهده مع أبيه، وتضييع الأمانة التي قبلها بعد أن رفضتها والجبال (1). ولقد كانت خطيئة آدم متعلقة بأكل الثمرة المحرّمة، وما ارتبط بها من عالم اللذة ووهم الخلود،

<sup>(1)</sup> الطبري، التاريخ، ج1، ص88 وما بعدها.

وكانت خطيئة قابيل متعلقة بوطء مَحْرَم وما وراءه من لذة صباحة وجه أخته، إضافة إلى ما يُرْجي من الوطء ذاته مُن خلود الذكر واستمرار النوع، وإنّ للثمرة والمرأة في هذا الإطار مواطن تقاطع؛ إذ تخرج الحور العين في الجنة من الثمار تفّاحاً ورمّاناً مثلما خرجت حورية ابن القارح في (رسالة الغفران) للمعرّي من الثمرة (1). ولقد أدّت الخطيئة بآدم إلى الهبوط، فسكن الجبل أو الجزيرة أو المغارة، وأدت الخطيئة بقابيل إلى الهبوط من الجبل، والفرار من بنيه، وخوفه الذي لا ينقطع، وأعلن شقاء آدم الذي لا ينقضي إلا بالموت، ففرّ منه الحوت في البحر والطير في السماء، ونودي على قابيل «أين تنجو من ربّك؟ إن إلهي يقول: إنّك ملعون بكلّ أرض وخائف ممّن يستقبلك، ولا خير فيك، ولا في ذرّيّتك، فانطلق جائعاً حتّى أتى ساحل البحر، فجعل يأخذ الطير فيضرب بها الجبل فيقتلها ويأكلها»(2). ولقد أدّت خطيئة آدم إلى تغيّر الكون، فجرت الأنهار من دموعه، ونزل الطيب إلى الدنيا بسبب تحتّت الإكليل الذي هبط به على رأسه من الجنّة، وتفرّقت الحيوانات عندما عجزت عن الفتك به، ولقد تغير، بسبب الجريمة الأخويّة، وجه الأرض ومن عليها فهو «مغبرٌ قبيح»، و«كانت الدواب والطير والسباع لا يخاف بعضها من بعض حتى قتل قابيل هابيل، فلحقت الطير بالسماء، والوحش بالبرية والجبال، ولحقت السباع بالغياض... وغضبت الأرض على الكفّار من يومئذٍ، فمن ثمّ يضغط الكافر في الأرض حتى تختلف أضلاعه...»(3).

تشتمل مواطن التقاطع بين الأب وابنه على اللذّة والخطيئة والمصير، وتمثّل هذه الأقسام الجانب المظلم الشرّير من شخصيّة آدم، وهي في الوقت

<sup>(1)</sup> المعرّي، أبو العلاء أحمد بن عبد الله بن سليمان التنوخي (363-449هـ/ 973-1057)، رسالة الغفران، صحّحها إبراهيم اليازجي، مطبعة أمين هندية، القاهرة، مصر، ط1، 1325هـ/ 1907م، ج1، ص73.

<sup>(2)</sup> مقاتل، ج1، ص295.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص295.

نفسه الجانب الإرادي منها. ولئن لم يبدُ الجانب الإرادي في آدم إلا عند تناول الثمرة، وقد سعى السرد في المراحل الأخيرة إلى تبرئته بردّ أصل الفعل إلى حوّاء، فإن الفعل الإرادي في خطيئة قابيل واضح منذ البداية قائم على التمرّد على ما قرّره آدم، أو ربّ آدم، له، وهو ما يعني أنّ شخصية قابيل ستواصل الخطّ «الشيطاني» الذي بدأ مع آدم، ثمّ ارتدّ عنه بتوبته. لقد فتح عالم الظلمة، ولم تستطع توبته إغلاقه، وستكون شخصية قابيل المرجع الذي إليه يعود الشرّ وفيه يتأصّل، وبهذا يجد النصّ السردي الإسلامي أصلاً للشرّ غير آدم النبيّ الذي أرسل لبنيه وهو أمر لم تكن المسيحيّة، مثلاً، محتاجة إليه لأنّ الشرّ عندها يبدأ مع آدم وخطيئته، ولن ترفع هذه الخطيئة عنه وعن بنيه إلا عندما عسى المسيح.

#### نتائج:

نخرج من القراءة التأويليّة لشخصيّة آدم وحكايته في المدوّنة السنيّة والشيعيّة بنتيجتين مهمّتين، أولاهما: تتعلّق بانتظام الرموز في الأسطورة الإسلاميّة، وثانيتهما: تتعلّق بالخطّ الموجّه لفاعليّة الرموز وتطوّرها في الثقافة الإسلاميّة.

1- تحدّد كيفيّة انتظام الرموز نظرة الثقافة المنتجة إلى العالم والإنسان، وهو ما يحدّد إلى درجة بعيدة نظرة الإنسان المنتمي إليها إلى ذاته وماضيه ومستقبله وعلاقاته بغيره، إن انتظام الرموز وجه من وجوه تعقّل الأشياء وأرض صلبة للمبادئ الأساسيّة التي يسير عليها الإنسان في حياته.

ويمكن أن تكشف حكاية آدم جانباً من انتظام الرموز في الثقافة الإسلامية، وذلك في مستوى توزيعها الجغرافي المقدّس، وفي مستوى اجتماعها وانفصالها.

• تتوزّع الرموز في حكاية آدم على فضاءين متقابلين هما السماء والأرض، ولم يكن آدم في الحقيقة إلا مرحلة حاسمة ولا شك، في طبيعة العلاقات بينهما. وقد ارتبط فضاء السماء بالنور والخير واللذّة، وارتبط فضاء

الأرض بالظلمة والشر والعذاب، ولذلك كان على آدم أن يلقى ما يؤذيه في الأرض، ولم يلقَه من قبل في الجنّة كالحرّ والجوع والعراء والبعد عن حوّاء والبكاء والتعب وألم الحَقْن. وليست العلاقة بين السماء والأرض التي تفرزها حكاية آدم في المدوّنة الإسلاميّة من قبيل العلاقة بين المقدّس والمدنّس كما نراها عند إلياد في (تاريخ الأديان)، أو في كتابه (المقدّس والدنيوي)؛ بل هي من قبيل العلاقة بين فضاءين مقدّسين يقفان على درجتين متنافرتين. ليست السماء فضاء نور الملائكة فحسب؛ بل هي فضاء نار الجانّ، ففي كلّ بقعة من بقاعها سجدة لإبليس، وهي محلّ عمله وفعله حتى بعد أن أُبْلِسَ وطُرِدَ؟ وليست السماء فضاء الخير المحض فحسب؛ بل هي فضاء طين نتن، ونار إبليس التي ترتبط بالتكبّر والحسد، وحيله التي أفضت إلى شقاء المصطفين، وهي فضاء خداع الحيّة، وكذب الطاووس... بل هي في سياق مختلف فضاء تحضر فيه صور من الشرّ والعذاب رآها الرسول في معراجه (1)؛ وليست السماء فضاء نعيم الجنّة فحسب؛ لأنّ الجحيم أيضاً في السماء (2). وفي المقابل ليست الأرض فضاء الظلام فحسب؛ بل فيها تربة الرسول المنيرة والبيت الذي بنته الملائكة، وقد طمع الملائكة في أن يكونوا خلفاء في الأرض بدل آدم؛ بل إنّها لمسكنهم قبل آدم؛ وهي ليست فضاء الشرّ المحض؛ إذ فيها أوصياء آدم والرسل، والتراب مصدر بركة في الوصايا والكتب<sup>(3)</sup>، وفي الأرض «الخيرات

<sup>(1)</sup> ابن هشام، أبو محمّد جمال الدين عبد الملك بن أيوب الحميري (213هـ/ 828م)، السيرة النبويّة لابن هشام، تح. مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، ط2، مصطفى البابي الحلبي، مصر، 1375هـ/ 1955م، ج1، ص405 وما بعدها. ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم العبسي (ت 235هـ/ 849م)، الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، تح. كمال يوسف الحوت، ط1، مكتبة الرشد، الرياض-المملكة العربيّة السعوديّة، 1409، ج7، ص335.

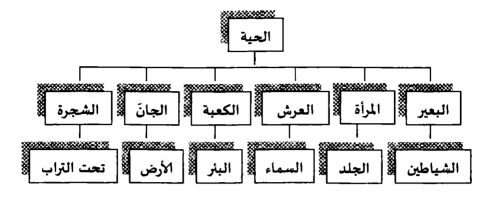
<sup>(2)</sup> ابن هشام، ج1، ص404.

<sup>(3)</sup> ابن عساكر، ج45، ص310. القُلقشندي، ج6، ص260. الشبلي، ص214 وما بعدها.

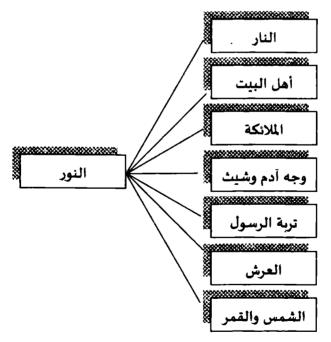
الحسان»؛ والأرض ليست فضاء العذاب المحض؛ بل تحتوي على ما يمكن اعتباره جنة كالحدائق والزوجات الصالحات، بل إن جنّة آدم قد تكون في الأرض.

وبيّن أنّ هذا التنافر يبقي على قدسيّة الفضاءين، من ناحية، ويلغي الصراع والتناحر بينهما، من ناحية أخرى، فالسماء والأرض مكانان مقدّسان أو يحتويان على المقدّس؛ ذلك الذي لا يُقبّلُ أن يُنتَهَكَ لحرمته الدينيّة أساساً، ولكنّهما ليستا في حال صراع، فنحن في خطّ وسط بين الانفصال بين السماء والأرض، واعتبار الأولى موطن المقدّس، والثانية موطن المدنّس، من جهة، وبين الصراع الأزلي بين عالم النور وعالم الظلمة اللذين يجدان في السماء والأرض ملاذاً رمزيّاً لهما، نحن إذاً ضمن تصوّر وسط بين التصوّر السامي (البابلي والإسرائيلي)، الذي نرى حضوره في العلاقة بين الآلهة الشابّة (السماويّة) والآلهة القديمة (المنتمية إلى الأعماق) والتصوّر الفارسي الذي يقوم على صراع الخير والشر صراع النور والظلام. والتصوّر الفارسي الذي يقوم على صراع الخير والشر صراع النور والظلام. تعاقبت على المجال الجغرافي التاريخي للامتداد السياسي للحضارة تعاقبت على المجال الجغرافي التاريخي للامتداد السياسي للحضارة الإسلاميّة.

• غير أنّ لانتظام الرموز في المخيال الإسلامي وجهاً آخر غير وجه توزّعها بين السماء والأرض؛ إذ يمكن الحديث، ضمن حكاية آدم، عن حزمات دلاليّة لرمز واحد كالحيّة تجتمع فيها رموز كالبعير في مستوى التشابه المادّي أو التشابه من حيث علاقته بالعالم الغيبي، أو كالمرأة في مستوى التقارب بين حية وحوّاء أو التقارب بين بعض الصفات التي تنسب إليهما، أو كالجانّ في مستوى التسمية وفي مستوى العلاقة بالأرض من جهة، وبالعرش أو بالكعبة من جهة ثانية، أو كالشجرة تنبثق كالثعبان من أعماق الأرض.



ويمكن الحديث عن حزمة رموز للدلالة الواحدة كالنور تحيل عليه النار، والملائكة، وأهل البيت، ووجه آدم وشيث، وتربة الرسول، والعرش، والشمس والقمر.



وهذا الانتظام يكشف أنّ للرموز خاصّيّتين مهمّتين، أولاها: يعبّر عنها الزوجُ كلّيّ/ جزئي؛ فللرموز دلالات كلّيّة تعود إلى انبثاثها في مختلف النصوص والسياقات من جهة، وإلى حضورها في مختلف الثقافات من جهة

أخرى، ودلالات جزئية يقيمها اختلاف الوظيفة التي تقوم بها من سياق إلى آخر، وثانيتهما: يحددها الزوج مستبد عاجز، فللرموز دلالات مستبد مهيمنة توجه بفعل قوتها دلالات رموز أخرى تسايرها أو تستلزم حضورها، ولها دلالات عاجزة بسيطة تنفعل بالرموز المهيمنة، وتعجز عن توجيه دلالات رموز تسايرها.

أ- ومن الدلالات الكلّية ما يتحدّد بالزوج خير/شرّ، الذي يتجلّى في أعمق ملامحه، وأبرزها في الوقت نفسه في العلاقة بين آدم وإبليس، وما يتفرّع عنها من علاقات صراع ومواجهة طبعت العلاقات الإنسانيّة التي تتجلّى في صراع آل شيث مع آل قابيل، ولا فائدة من التذكير بأن هذه الدلالة الكليّة لا نراها في حكاية آدم فحسب؛ بل تحضر في العقيدة من خلال الإيمان/الكفر، وفي الأدب (كليلة ودمنة وحديث الطير عند إخوان الصفا مثالان على ذلك)، وفي السياسة في مفهومي العدل والظلم... بل لعلّنا نرى هذه الدلالة الكليّة في التمييز الذي يقيمه ابن خلدون للعمرانين البدوي والحضري؛ حيث يتراءى العمران البدوي، من خلال ما يُنسب إليه من صفات ذات بعد أخلاقي، خيراً، ويبدو العمران الحضري، من خلال صفات أخلاقية أخرى، شرّاً... ولا فائدة أيضاً من التذكير بأنّ هذه الدلالة هي التي وجهت حكاية الإينوماإيليش البابليّة وحكايات الخلق الفارسيّة واليونانيّة... بل لعلّها كانت حاضرة في مفهوم «الشيطان الماكر» الديكارتي، و«مكر التاريخ» الهيغلي.

ومنها ما يتحدّد بالزوج خفاء/تجلِّ، الذي يتجلَّى في أعمق صوره من خلال العلاقة بين عالمي الغيب والشهادة، التي لا تمثّل علاقة السماء والأرض فيها إلا جانباً من جوانبها. ونرى هذه العلاقة في الخوف العامّيّ (1)

<sup>(1)</sup> نقول الخوف العامّي لأن أغلب أهل الخاصّة يدّعون عدم الخوف من الجنّ والشياطين؛ بل يدّعون أنهم قادرون بالرقية الشرعيّة على محاربتهم... يقول الشبلي في تعليل شروعه في كتابه: «فاستخرت الله في إبراز هَذَا التصنيف وإحراز كثير مِمَّا ورد عَنْهُم فِي هَذَا التَّأْلِيف، وَجَعَلته جَامعاً لمهم أحكامهم حاوياً لأحوالهم فِي =

من الجن والشياطين، وهم من عالم المجهول الذي يحتاج إلى التعوّذ المستمرّ منه، واستدعاء نقيضه المجهول أيضاً، كالوليّ الصالح، أو أحد الصحابة الكبار، وأشهرهم علي بن أبي طالب...، ونراه أيضاً في تحديد الجميل في الأدب مثلاً في البيّن البليغ، ورفض «رطانة» كرطانة الكهّان (1)؛ بل لعلّنا نراها في إشكاليّة أساسيّة هي إشكاليّة تعليل الإعجاز القرآني من حيث إنّ التعليلَ سعيٌ إلى الاستجلاء، والإعجاز قائمٌ على الخفاء لما يتميّز به مصدر الإعجاز من خفاء كليّ، وليس هذا البحث عن الإعجاز إلا الواجهة الظاهرة العاقلة لما يحقّق معنى البحث عن «الأسماء»، وعمّن هم خدّامهم، وعن امتلاك سرّ «علم الحروف» ضمن ما يعرف بعلوم الأسرار والسحر.

ومن المعاني الكليّة ما يتحدّد بالزوج متبوع/تابع، ولا ينحصر الأوّل في المحاكم أو الإمام أو الراعي أو الشيخ، والثاني في المحكوم أو المأموم أو الرعيّة أو المريد؛ بل تمتدّ هذه المعاني إلى الذكورة، وما يفترضه التصوّر الإسلامي من سلطان الذكر على الأنثى في عوالم الإنس والجنّ والحيوان، وإلى المكتوب وما يفترضه التصوّر الإسلامي عن سلطان المكتوب على القوى النفسيّة؛ بل إنّ لهذه المعاني الكليّة امتداداً في تحديد صورة عن الحياة والموت خصوصاً في علاقة الرجل بالمرأة من حيث إنّ حوّاء أرض موات تحتاج إلى ماء آدم لتحيا فتكون صالحة، أو العلاقة بين الراعي (آدم) الذي به قوام حياة الرعيّة والذي إذا فسد عليه الأمر بفتنة، وإن كانت بسبب ظلمه فسدت حياة رعيّة.

رحلتهم ومقامهم، رَافعاً لستورهم دافعاً لما يتطوّرون عَلَيْهِ من الكيد فِي صُدُورهم،
 كاشفاً لضمائرهم، كاشفاً لمناورهم». الشبلي، ص4.

<sup>(1)</sup> يقول أبو عثمان الجاحظ: "فمن زعم أنَّ البلاغة أن يكون السامعُ يفهمُ معنى القائِل، جعل الفصاحة واللَّكنة، والخطأ والصواب، والإغلاق والإبانة، والملحون والمعرب، كله سواء، وكلَّه بياناً، وكيف يكون ذلك كلَّه بياناً، ولولا طولُ مخالطة السامع للعجَم وسماعِه للفاسد من الكلام، لما عَرفَه، ونحن لم نَفهم عنه إلا للنَّقص الذي فينا». الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص148.

وبيّن أن هذه الدلالات الكلّية لا تحضر في الثقافة الإسلاميّة، سواء في مستوى الإنتاج العلمي أو الفني أم الثقافة الشعبيّة أو الطرق الصوفيّة أو علوم الأسرار... فحسب؛ بل تمتد إلى ثقافات المنطقة، ولعلّها تمتد إلى جلّ ثقافات العالم القديم.

 - ومن الدلالات المستبدّة، التي توفّرها حكاية آدم، الفحولة التي تهيمن على جملة من الرموز قد لا تُحَدُّ؛ من بينها القضيب الملكي، والسرير، والخاتم، والفرس، والحيّة، والطاووس...، وهذه الدلالة المهيمنة قد تفسّر سبب أن يكون الحاكم، مهما كانت رتبته، رجلاً تامّ الرجولة، وأن يعادل الرجل في الشهادة على العقد امرأتين، وأن تعادل الفحولة الحرّيّة؛ إذ فقدان الحرّيّة يلغي عن الرجل نصف ما يلقاه الحر من أحكام وعقوبات، فيشبه بذلك المرأة باعتبارها نصف الرجل، ومن الدلالات المستبدّة التجدّد والخصوبة و«الفساد»، وهي دلالة نفهمها في ما يلحق الشجرة والحيّة والطاووس والجسد... من رموز، وما تقيمه حوّاء من علاقات، وما يعنيه انتقال آدم إلى الأرض من تغيّر وفساد وتشويه، وتمتد هذه الدلالة إلى قيمة الأبناء بما يمثّلونه من تجديد حياة الآباء والأجداد، وقيمة المرأة، ومعنى أن تكون الأرض بوراً والمرأة عاقراً، وتمتدّ هذه الدلالة إلى الموقف من العالم المرفوض عالم الكون والفساد، في مقابل العالم المرغوب فيه، وهو عالم الثبات والعقول، ويمتد هذا التجدّد إلى تقلّب الهوى في مقابل ثبات العقل ومبادئه، ويمتد إلى تقييم الجمال بين المرأة والرجل، فإذا جمال المرأة سريع التغيّر، ما قد يفيد زيفه، وجمال الرجل بطيء أو غير متغيّر، ما قد يفيد صدقه، والأمر يعود إلى أن المرأة خلقت من اللحم، واللحم سريع التعفَّن، في حين خُلق الرجل من تراب والتراب بطيء التغيّر.

ولا بد من التنبيه إلى أنّ الدلالات المستبدّة أو المهيمنة عادة ما تكون دلالات كلّية، مثلما أن الدلالات الجزئيّة عادة ما تكون دلالات عاجزة عن توجيه رموز أخرى. ويبدو أن من هذه الدلالات البسيطة ما يأتى من الثقافات

المجاورة أو المتعاقبة دون أن يجد صداه في الثقافة الإسلاميّة، في حين أنّ الدلالات المهيمنة تتجاوز الثقافة الإسلاميّة، كما تجاوزت ثقافات أخرى سابقة، إلى الثقافات التي ارتبطت بها هذه الثقافة الإسلاميّة، وتهمّنا هنا الثقافة الأوربية، وهو ما يدعونا إلى دراسة رحلات الرموز إلى أوربا عبر الثقافة الإسلاميّة مستعينين في ذلك بأطروحة جورج دوميزيل وناقدين لها. ولعلّ أوّل ملامح هذا النقد ما يتعلّق بـ «الإضافة الإسلاميّة» إلى هذه الرموز الخاصّة بأسطورة خلق الإنسان الإسلاميّة.

2- لا تتجلّى هذه الإضافة في جملة الدلالات الجزئية التي نراها في هذا الرمز أو ذاك، أو في هذه الحزمة الرمزية أو تلك فحسب، ولا نراها أيضاً في التغيّر المهمّ في طبيعة الوظيفة السرديّة التي يقوم بها بعض الشخوص مثل حوّاء في علاقتها بإبليس في البرنامج السردي القائم على الخلافة، أو الحيّة في علاقتها بالطاوس، أثناء إغواء آدم فحسب؛ بل يهمّنا الخطّ الذي هيمن على إنتاج هذه الرموز وعلى توجيه دلالاتها وتطويرها، ويمكن تحديد هذا الخطّ من خلال فاعليّتين هما فاعليّة تدعيم العقيدة والدولة، وهو ما يعني تطهير الرموز القديمة ممّا يحيل على غير الإسلام وعلى غير الخليفة من جهة، وفاعليّة الاستجابة للرغبات اللاشعوريّة التي تكبتها منظومة القيم الدينيّة والاجتماعيّة السياسيّة، أو ما يمكن أن نعبّر عنه بفاعليّة الفانتاسم (fantasme) من جهة أخرى.

<sup>(1)</sup> تذكر الموسوعة الكونيّة الفرنسيّة أنّ "فانتسم عبارة عن إنتاج خيالي يعرض موضوعه ضمن حكاية محدّدة كما يعرضها الحلم ويصوّر رغبة ما بشكل خفيّ " (Maffi Carlos,) وجاء في المعجم الفلسفي (Fantasme», in E.U., 2012, support numérique. الصادر عن المجمع اللغوي بالقاهرة "فنطاسيا... المخيلة بمدلولها الأوسع " ويحيل المعجم على مادّة تخيّل ويقرّر أن "المخيّلة قوّة تتصرّف في الصور الذهنيّة والتحليل والزيادة والنقص" المجمع اللغوي، المعجم الفلسفي، القاهرة، 1403هـ/ 1983م، ص 141، وص 42. انظر أيضاً لالاند، ص 414.

### في التطهير:

لا شكّ في أنّ الأطر المرجعيّة، التي كانت تحرّك الرموز، وتحقّق فاعليّتها، مرتبطة بشكل ما بعقائد أهل الثقافات التي تنتجها أو تتبنّاها، سواء تمّ ذلك الارتباط على المستوى السطحي، ونعني به حدود ما يُنسب إلى تلك الرموز من قيمة عقائديّة قدسيّة، أم على المستوى العميق، ونعنى به ما تمتلكه تلك الرموز من قدرات على حماية تلك العقيدة وإنتاجها وتطوير سلطاتها وربطها بسائر الإنتاجات الثقافيّة أو العلميّة، التي ينتجها أهلها، أو يقيمون معها علاقات متنوّعة. وهذا الارتباط يجعل للرموز وضعاً مزدوجاً، فهي من ناحية أولى واجهة العقيدة تلك التي تمثّل الجزء الأبرز في تحديد هويّة مجموعة ما؛ أي ما به تتميّز عن غيرها وتحقّق ذاتها به، وهي من ناحية أخرى المكوّن الرئيسي للبني المشتركة بين شعوب منطقة ما، بقطع النظر عن طبيعة العقيدة المتبنّاة. وتجد الرموز في الثقافة العربيّة الإسلاميّة نفسها بين هاتين الوظيفتين بين وظيفة التعبير عن الحضارة الجديدة، وحماية خصوصيّة اعتقادها من جهة، وقد رأينا ذلك عند دراسة رمز الفرس والناقة والمنبر والحمّام... وبين تبنّى رموز لم تجد مناصاً من تقبّلها لسببين أساسيّين، أوَّلهما: أنَّها رموز عابرة للثقافات، وثانيهما: وجود ما يمكِّن من حضورها الفاعل في البيئة الثقافية العربية الإسلامية. وقد رأينا ذلك بوضوح عند دراسة رمز الحيّة والشجرة والطاووس والثور... إنّ ما كان يوجّه صناعة الرموز أو كيفيّة تبنّيها هو المحافظة على كيان الحضارة الجديدة، سواء اتّجه الاعتناء إلى العقيدة، ببيان كيفيّة بناء البيت الحرام أو بالاعتناء برموز تبتعد بدرجات متفاوتة عن العالم الديني القديم تدعيماً للدين الجديد؛ إذ لا نجد لرموز الفرس والناقة والحمّام... علاقة بعالم الألوهيّة كما هو شأن وضع الرموز في الحضارات السابقة، أم اتَّجه إلى السياسة من خلال ما رأيناه من رموز تؤتُّث العالم العجيب الذي يتحرَّك فيه الخليفة الأوَّل في السماء وفي الأرض.

Arnold M.B., «imagination», in The New Catholic Encyclopedia, Vol. 7, p. 326; = Perreault A. M., «Phantasm», in The New Catholic Encyclopedia, Vol. 11, p. 225.

# في الفانتاسم:

يكاد لا ينقطع استمداد النصّ الأسطوري الخاصّ بآدم روعةَ عالمه العجيب من الفضاء المخفيّ المكبوت (الفضاء الجنسي والسياسي)؛ ذلك الذي يتوقّف صاحبه عند حدود الخيال، ويسعى إلى إشباعه بطرق مختلفة لعلّ أهمّها الفنّ. ويجد السارد في النصّ الأسطوري فرصته لولوج عالم الجنس ومتعه. ولا يتمكّن السارد من ذلك بفضل ما توفّره له الأسطورة الدينيّة من إمكانات فحسب؛ بل بفضل ما يصوّر به النص الديني، قرآناً وسنّةً، الجنّة الموعودة أيضاً. غير أنَّ هذا الإشباع الجنسي لم يأتِ بشكل صريح في الأسطورة الدينيَّة الخاصّة بآدم؛ بل جاء عبر الرموز والإشارات، ولذلك يتوقّف المشهد عند الكسائي والعصامي وغيرهما من الأعلام عند انقطاع آدم وحوّاء وراء حجب كثيفة في الجنّة، أو في مغارة في الأرض. وقد يرجع هذا التوقف في الإشباع عند الحجب، وهو ما يدفع خيال السارد أو السامع إلى تأثيث صامت لما سكتت عنه الحكاية، إلى إكراهات الخطاب الذي اندرجت فيه منذ البداية حكاية آدم، وهو خطاب التفسير والتاريخ والفقه والكلام... وهي خطابات تضرب بسبب قوى في الخطاب الحديثي. ولذلك عندما تغيب هذه الإكراهات؟ أي عندما يبتعد السرد عن «العلوم الإسلاميّة»، يُرْفَعُ الحجاب عن آدم وحواء أو عن أبنائهما، كما نرى ذلك في الآداب الشعبيّة كالأدب الجنسي(1)، وأدب

<sup>(1)</sup> قد نحتاج إلى التذكير ببعض هذا الأدب الجنسي أو الإباحي، وهو يتردّد بين الوقوف عند المفاخرات التي موضوعها الجمال الحسّي، كما في (كتاب مفاخرة الغلمان والجواري) للجاحظ، أو مفاخرة النساء كلّ بحسب لونها أو نحافتها وسمنتها، كما في (ألف ليلة وليلة)، و(تحفة العروس) للتيجاني، وبين عرض مفصّل للممارسة الجنسيّة، كما في بعض قصص (ألف ليلة وليلة)، وكتاب (الروض العاطر). انظر على التوالي: الجاحظ، "مفاخرة الجواري والغلمان» ضمن الرسائل، تح. عبد السلام محمّد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، 1384هـ/ 1964م، ج2، ص19 وما بعدها. مجهول، ألف ليلة وليلة، المكتبة الثقافيّة، بيروت-لبنان، ط2، ص190 وما بعدها؛ الليلة 990، ج4، =

المسامرات (1)، وأدب الحكايات العجيبة كـ (ألف ليلة وليلة)، و(مناجاة البلغاء في مسامرة الببغاء)، وقصّة فيروز شاه...

بَيْدَ أن الفانتاسم الجنسي لا يستوفي ما تثيره حكاية آدم من رغباتٍ قد لا تجد لها متنفساً إلا الحكاية ذاتها؛ ذلك أنّها تُشبع في السارد والسامع معاً رغباتٍ أخرى أعمقها الرغبة السياسيّة، فقد رأينا أنّ فحولة آدم لا تقتصر على جانب حوّاء فحسب؛ بل تمتد إلى فحولة الإمام الحاكم الذي يخطب بين الملائكة في السماء، فيملأ صوته كيانهم، فيقبلون سلطانه عليهم، ويسجدون له طائعين، أو يُطرد من الحضرة من عصى أمر السجود ويُلعن، أو هو الذي يحكم بين الناس في الأرض، ويوصي بوليّ عهده ووصيّه من بعده، ويأمر أبناءه بالسمع له والطاعة. وقد لا تكمن هذه الرغبة السياسيّة في أن يستبطن السارد والسامع مكانة الحاكم؛ بل في تحديد صورة الحاكم الذي يُشبعُ فعل "الخضوع» له، فيجعله شرعياً، ممكناً، مرغوباً فيه، ولا تكمن تلك الصورة في قوّته الجسديّة، التي تتخذ عند آدم رمزيّة الطول بكلّ ما تعنيه من هيمنة وبعدٍ عن الأرض... فقط، ولا تكمن في تفانيه في البناء والتعمير، فحسب؛ بل نراها أيضاً في ما لم يشترطه علماء الآداب السلطانيّة، الذين وضعوا

<sup>=</sup> ص486 (بعض المشاهد الجنسيّة)؛ الليلة 371، ج2، ص215 وما بعدها (حكاية الجواري المختلفة الألوان وما وقع بينهن من المحاورة). التيجاني، أبو محمد عبد الله بن محمد بن أحمد التونسي (675؛ –721هـ/ 1276–1321م)، تحفة العروس ونزهة النفوس، تح. جليل العطيّة، رياض الريّس للكتب والنشر، ط1، 1992م، ص189 وما بعدها. النفزاوي، أبو عبد الله محمد بن محمد، الروض العاطر، مطبعة التيجاني المحمّدي، (د.ت)، ص9 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> من أدب المسامرات ما نراه في (الإمتاع والمؤانسة) للتوحيدي في الليلة 18، وقد بدأت بطلب الأمير بن سعدان أن يخرج التوحيدي عن الجدّ إلى الهزل، فكان أن بدأ بأخبار المجّان والحمّامين والمختّثين... التوحيدي، أبو حيان علي بن محمد بن العبّاس (ت 400هـ/ 1009م)، الإمتاع والمؤانسة، المكتبة العصريّة، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ، ج1، ص191 وما بعدها.

شروط الحاكم، ومقومات حكمه. إن أهم خاصية يتميّز بها آدم-الخليفة هي خاصية الجمال، سواء في الجنّة، قبل المعصية، أم في الأرض بعد التوبة، وهي خاصية يجتمع فيها آدم وحوّاء (1)، ولا تتعلّق هذه الخاصية بجمال الخُلْقِ والخُلُقِ فحسب؛ بل تتعلّق أيضاً بجمال السمت وهيبته... (2)؛ وهو ما أكّده الماوردي الذي لم يفترض جمال الخلق في الخليفة أو الإمام (3).

- (2) انظر في بعض شروط الوزير، وهي الكمالات البدنية عند ابن الأزرق؛ إذ يقول: «الكمالات البُدَنِيَة وَهِي جملة أَحدهما تَمام الأَعْضَاء لتنأتى لَهُ الْأُمُور الَّتِي من شَأَنها أن يكون بها وَمِنْها، قلت: وَلِأَن النَّقْص مِنْهَا شين يتنزه عَنهُ جمال الْملك بِه وزينته. الثَّانِي جمال الْوَجْه وبهاؤه خُصُوصاً مَعَ الْبِشْر وَالْحياء لدلاللَّة ذَلِك على شرف النَّفس عكس القباحة المنفرة، ولا سِيما مَع الصلف والوقاحة». ابن الأزرق، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن على بن محمد الغرناطي (ت 898هـ/ 1490م)، بدائع السلك في طبائع الملك، تح. على سامي النشار، وزارة الإعلام، العراق، ط1، (د.ت)، ج1، ص 186.
- (3) أنظر الشرطين الثالث والرابع للإمام عند الماوردي وأبي يعلى. الماوردي، أبو الحسن علي بن محمّد حبيب (364-450هـ/ 974-1058م)، الأحكام السلطانيّة، دار الحديث، القاهرة، (د.ت)، ج1، ص19. أبو يعلى، محمد بن الحسين بن محمد بن الفراء (ت458هـ/ 1065م)، الأحكام السلطانيّة، صحّحه وعلّق عليه محمد حامد الفقي، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط2، 1421هـ/ 2000م، ج1، ص20.

<sup>(1)</sup> يمثّل الجمال عنصراً مهمّاً في تبرير قيمة سارّة ومن وراء سارّة أبناؤها الذين سيكونون «شعب الله المختار». انظر إشارة إلى عظمة هذا الجمال في العهد القديم (العهد القديم، سفر التكوين، 12: 10-16). وانظر وصفاً لهذا الجمال في: جينزبرغ، أساطير اليهود، ج1، ص203. ويستمرّ هذا الجمال مع رفقة زوجة إسحاق أم يعقوب أو إسرائيل. جينزبرغ، أساطير اليهود، ج1، ص269. وانظر أيضاً أهميّة عنصر الجمال عند الحاكم في قصص ألف ليلة وليلة، فالجمال عنصر مهم من عناصر الفحولة التي تبرّر الخضوع للحاكم. انظر صفات بعض الأمراء مثل قمر الزمان، وضوء المكان... مجهول، ألف ليلة وليلة، ج2، الليلة 202، ص109؛ ج1، الليلة 60، ص139. والجمال والقوّة سمتان دالتان على شرعيّة قيادة داود لبني إسرائيل. انظر: البغدادي، تاريخ الأنبياء، ص231.

#### الخاتمة

إنّ الموقف العلمي المتطوّر، من حيث التصوّر والمنهج، من الأسطورة، ومن قدرة تحليلها واستقصاء دلالاتها على كشف البنية العميقة للمخيال الذي تنتمي إليه، هو الذي شجّعنا على الدخول في دراسة الأسطورة الدينية، والإجابة عن أسئلة علاقتها بالتاريخ؛ وهو ما يعني أساساً أسئلة علاقة الاعتقاد بتاريخ من يتبنّونه، وبما يفكرون فيه، ويعيشونه من أحداث في درجة أولى، وباليّات تفكيرهم وتعاملهم مع الوجود والإنسان والأشياء في درجة ثانية؛ ذلك أنّ البحث في العقيدة ليس من شأن العلوم الشرعية من أصول وفقه تعضدها علوم اللغة والأخبار فحسب... وكذلك البحث في اليّات التفكير ليس من شأن الفلسفة والإبستمولوجيا فحسب... إنّ البحث في اليّات التفكير ليس من أن تستقصيها ما يرتّب مقولاتها، وينافح عن أطروحاتها، وآليّات التفكير أعقد مظانّ من أن تحتويها قراءة تصنف العلوم، أطروحاتها، وآليّات التفكير أعقد مظانّ من أن تحتويها قراءة تصنف العلوم، العقيدة وفي آليّات تعقّل الأشياء عند أهلها، فكان لا بدّ من النظر فيها العقيدة وفي آليّات تعقّل الأشياء عند أهلها، فكان لا بدّ من النظر فيها للمساهمة في محاصرة تشعّب قواها في حاضرنا، وما ترومه من مدّ أياديها إلى مستقبلنا.

وليس النظر في الأسطورة الدينيّة إلا مرحلة تنظر لواحقها، إذا أردنا أن نستكشف آليّات التفكير التي يوفّرها المخيال، في سائر الأساطير كالأساطير

السياسيّة (1)، أو الأساطير الأدبيّة (2)، أو أساطير المظاهر الطبيعيّة وأساطير الحيوان... (3). والاعتناء بها في تحليل الأساطير العربيّة الإسلاميّة يعود إلى أهميّتها في تشكيل الوعي الديني من جهة، والوعي الوجودي الاجتماعي والسياسي من جهة أخرى. وقد استلزم الوعي بأهميّتها السعي إلى مقاربتها بطريقتين الطريقة التاريخيّة والطريقة التأويليّة في محاولة لمحاصرتها زمانيّاً وآنيّاً، في تطوّرها التاريخي وفي غناها الرمزي.

وقد فرضت علينا المقاربة التاريخيّة أن ننتبه إلى المدوّنة الأسطوريّة التي سبقت نشأة الحضارة العربيّة الإسلاميّة؛ إذ أحالتنا نصوص مدوّنتنا السنيّة منذ البداية على نصوص أهل الكتاب، التي دفعتنا إلى أساطير بلاد الرافدين ومصر الفرعونيّة، وفتحت لنا نصوص المدوّنة الشيعيّة بمذهبيها نصوص الأساطير الفارسية والهنديّة، التي نبّهتنا إلى نصوص أساطير اليونان، وكانت أهمّ نتائج بحثنا في هذه المدوّنات ثلاث نتائج:

- الأولى تتعلّق بما جاء قبل وجود الإنسان الأوّل، وهو ما يُعرف بصراع الآلهة أو العمالقة. ونرى ذلك في الثقافة البابليّة والهنديّة والفارسيّة

<sup>(1)</sup> انظر صورة البطل السياسي أو الحاكم في: مويڤن، المصطفى، بنية المتخيّل في نص ألف ليلة وليلة، دار الحوار، اللاذقيّة-سوريّة، ط1، 2005م، ص247 وما بعدها. وانظر أيضاً:

Girardet, Raoul, Mythes et mythologies politiques, Ed Seuil, Paris, 1986.

<sup>(2)</sup> هي الأساطير، التي تنبني على تكرار بعض الشخوص في جملة من الروايات شأن أسطورة «بدر البدور»، أو «عنترة بن شدّاد»، أو «علي ولد السلطان»، وهي شخصيّات متفرّقة في نصوص بعض الفلاسفة ونصّ ألف ليلة وليلة وبعض الملاحم الشعبيّة... أو أسطورة فاوست أو دون كيشوت أو أساطير مصّاصي الدماء التي كتبت حولهم مئات الروايات... انظر:

Sellier, Philippe, «Qu'est-ce qu'un mythe littéraire?», in Littérature, n° 55, 1984, p. 115 et suite.

<sup>(3)</sup> عجينة، موسوعة أساطير العرب، ج1، ص233 وما بعدها، وص 281 وما بعدها.

واليونانية، ولا نلحظ لها وجوداً في أساطير أهل الكتاب. وكانت طبيعة هذا الصراع طبيعة سياسية أفرزت ارتباط خلق الكائن الجديد بالمجال السياسي، سواء طاعة للآلهة وخدمتهم، كما هو الأمر في الحضارة البابليّة واليونانيّة، أم كان الأمر متعلّقاً بكونه الحاكم الذي يخلف من كان في الأرض كما نرى ذلك في الثقافة الفارسية والفرعونيّة.

وقد أفرزت هذه المرحلة التي تسبق وجود الإنسان علاقته بالآلهة عبادةً وانسجاماً، أو تمرّداً وصداماً، وهو ما أفرز فكرة الطبيعة الإلهيّة للإنسان، التي نجد آثارها القويّة في كلّ الأطروحات الفلسفيّة القديمة تقريباً، التي ترى الإنسان مكوّناً من مادّة هي الأثر الظاهر الفاني، والروح التي هي الأثر الإلهي الخالد، أو في الأديان، وأبرزها الديانة المسيحيّة، التي جعلت أساساً من أسسها القول بالناسوت واللاهوت في شخص المسيح.

وقد رأينا هذه المرحلة في الثقافة الإسلامية منذ ابن منبه، ومقاتل بن سليمان، وقد تبيّأت من خلال حركية تدوينية وَجدت في الآيات (30) و(33) من سورة البقرة ما يبيّئها ضمن المدوّنة التفسيريّة، ثمّ من بعدها ضمن القول السنّيّ عموماً، ووجدت ضمن الصراع السياسي بين فرقاء المذهب وفرقاء الدين ما يدعّم الأخذ بهذا الصراع الذي سيظهر في شكل النزاع الرمزي بين الخير والشرّ. وعلى الرغم من الوظيفة التي تقوم بها هذه المرحلة؛ وظيفة علميّة إذ تفسّر طبيعة «معارضة» الملائكة للقرار الإلهي بخلق آدم و «احتجاجهم» عليه، ووظيفة سياسيّة وذلك لترسيم الدولة والتشريع لها ولترسيم المعارضة والتشريع لها أيضاً، فإنّ القبول بها تراوح بين قبول نهائي قائم على شروط اليقين العلمي في القرن الرابع، كما نرى ذلك عند الطبري، وبين رفض الأخبار التي يتضمّنها القول بهذه المرحلة مع محاولة تعويضها بآيات من القرآن وأحاديث من السنة، كما نرى ذلك في قصص الأنبياء لابن كثير، وقد امتدّ هذا الوضع، فيما يبدو، حتى العصر من خلال التفاسير التي تكرّر هذه الأخبار، كما كان يفعل الطبري،

وبين من يسكت عنها سكوتاً شقيّاً وبين من يحاول مناقشتها وردّها بكلّ ما يمكنه ذلك<sup>(1)</sup>.

(1) انظر أمثلة على ذلك في تفسير آيات البقرة في مختلف التفاسير المعاصرة، كرشيد رضا، الذي يتحفّظ على ما ورد عند السلف من أخبار أسطوريّة، ويحافظ في الآن نفسه على ما ورد من تأويلات توافق العقل والنقل في رأيه. يقول رشيد رضا مثلاً: «هذا أحسن ما يجلى فيه هذا المذهب، وأكثر ما قالوه فيه قد سرى إلى المسلمين من أساطير الفرس وخرافاتهم، ومنه أنه كان في الأرض قبل آدم خلق يسمُّون بالحِنِّ والبنِّ، أو الطِّمِّ والرِّمِّ، والأكثرون على أن الخلق الذين كانوا في الأرض قبل آدم مباشرة كانوا يسمون الجن، والقائلون منهم بالحن (بالمهملة) والبن قالوا: إنهم كانوا قبل الجن، وقالوا: إن هؤلاء عاثوا في الأرض فساداً، فأبادهم الله (كما تقدم آنفاً) وقالوا: إنَّ الله -تعالى- أرسل إليهم إبليس في جند من الملائكة فحارب الجن فدحرهم وفرَّقهم في الجزائر والبحار. وليس لهم في الإسلام سند يحتج به على هذه القصص، ولكن تقاليد الأمم الموروثة في هذه المسألة تنبئ بأمر ذي بال، وهي متفقة فيه بالإجمال، ألا وهو ما قلناه من أن آدم ليس أول الأحياء العاقلة التي سكنت الأرض». وفي مقابل تردد رشيد رضا في قبول الحكاية الأسطوريّة، يتقبّلها الزحيلي دون إيرادها كاملة، ولكن بالإحالة على الرازي والطبري؛ إذ يقول: "فإن قلت: من أين عرفوا [الملائكة] ذلك [إفساد آدم وبنيه في الأرض] حتى تعجبوا منه، وإنما هو غيب؟ قلت: عرفوه بإخبار من الله، أو من جهة اللوح المحفوظ، أو ثبت في علمهم أنّ الملائكة وحدهم هم الخلق المعصومون، وكل خلق سواهم ليسوا على صفتهم، أو قاسوا أحد الثقلين وهم الإنس على الآخر وهم الجن، حيث أسكنوا الأرض، فأفسدوا فيها قبل سكنى الملائكة [يحيل هنا على الرازي والطبري]. أو أنهم عرفوا طبيعة المادة وفيها الخير والشر، وهو ما رجحناه». أمّا الشعراوي، فلا يشير إلى المرويّات التي أوردها الأقدمون لتفسير من كان في الأرض قبل آدم. انظر تباعاً: رضا، محمّد رشيد بن على (1282-1354هـ/ 1865-1935م)، تفسير القرآن الكريم المعروف بتفسير المنار، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، 1990م، ج1، ص215. الزحيلي، وهبة بن مصطفى، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دار الفكر المعاصر، دمشق، 1418هـ، ج1، ص125. الشعراوي، محمّد متولّى (1911-1998م)، تفسير الشعراوي المعروف بالخواطر، مطابع أخبار اليوم، 1997م، ج1، ص241.

- تتعلّق النتيجة الثانية بالتساؤل عن طبيعة العلاقة بين السماء والأرض في الأساطير القديمة، ويبدو أنها جميعاً تقرّ بالانفصال بينهما خصوصاً بعد خلق الإنسان؛ إذ تبدو مهمّة الإنسان العمل الفلاحي أساساً في الحضارة البابليّة، وهو ما سيريح بعض الآلهة التي لا يُذْكَرُ مصيرها بعد "تقاعدها" عن العمل، وهو ما يعني أن بقاءها في الأرض -إن بقيت- لم يعد مهمّاً أو ذا أثر على من يعيش فيها. أمّا انفصال الآلهة عن الأرض، في الحضارة الفارسيّة واليونانيّة والفرعونيّة، فبيّنٌ لأنّ الإنسان، فيما عدا الملك، لا علاقة له بآلهة السماء إلا من باب العبادة، وأنّ الآلهة -وإن كان لها من ينوبها في الأرض- بعيدة هناك في الأعالي، ولذلك كان على مَن ينوبها أن لا يختلط دمه بدماء سائر الموجودات حتى لا يتدنّس جانبه الإلهي.

غير أنّ القول بالانفصال بين السماء والأرض مضطرب في القول الكتابي؛ فمن ناحية يعيش آدم قبل الخطيئة، في الديانة اليهوديّة أو المسيحيّة، في جنّة تقع شرقيّ عدن، وحين يطرد منها إلى الأرض يُكَلَّفُ ملاك لحماية الطريق إليها. أكان كل ما جاء في حكاية آدم، من تعليم الأسماء ومحاربة الشرّير ومن «نعيم» مقيم، في الأرض أم في السماء، أم أنّ لكلّ رواية من روايتي التوراة تصوّراً للعلاقة بين السماء والأرض؟ ثمّ إنّ الله في السماء، والسماء هي التي تسيطر على الأرض، والملائكة تنزل إلى الأرض لإرشاد الناس؛ بل إنّ «الله» أو «الروح» ينزل إلى الأرض ليقابل يعقوب أو إبراهيم أو موسى (1)، وهو إن تجلّى في الأرض عبر

<sup>(1)</sup> جاء في سفر التكوين عن إبراهيم: «1 وَلَمَّا كَانَ أَبْرَامُ ابْنَ تِسْعِ وَتِسْعِينَ سَنَةً ظَهَرَ الرَّبُّ لَأَبُرَامُ وَقَالَ لَهُ: «أَنَا اللهُ الْقَدِيرُ. سِرْ أَمَامِي وَكُنْ كَامِلاً، 2 فَأَجْعَلَ عَهْدِي بَيْنِي وَبَيْنَكَ، وَأَكَثِّرُكَ كَثِيرًا جِدَّا». 3 فَسَقَطَ أَبْرَامُ عَلَى وَجْهِهِ. وَتَكَلَّمَ اللهُ مَعَهُ قَائِلاً: 4 «أَمَّا أَنَا فَهُوَذَا وَأَكَثِرُكَ كَثِيرًا جِدَّا». 3 فَسَقَطَ أَبْرَامُ عَلَى وَجْهِهِ. وَتَكَلَّمَ اللهُ مَعهُ قَائِلاً: 4 «أَمَّا أَنَا فَهُوَذَا عَهْدِي مَعَكَ، وَتَكُونُ أَبًا لِجُمْهُورٍ مِنَ الأُمَمِ»... 22 «فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الْكَلَامِ مَعهُ السُمُكَ إِبْرَاهِيمَ، لأَنِي أَجْعَلُكَ أَبًا لِجُمْهُورٍ مِنَ الأُمَمِ»... 22 «فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الْكَلَامِ مَعهُ صَعِدَ اللهُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ». وانظر أيضاً الفقرات التي تحدّث عن أن الربّ في عمود =

وسائط: نار تشتعل في شجرة دون أن تحرقها (1) ، أو هاتف يسمعه نبيّ مثل إيليّا (2) ... ما يعني أنّ «المكان الطبيعي» للإله هو السماء وليس الأرض. ومن ناحية أخرى يبدو خلق الإنسان عامل وصل قويّ بين السماء والأرض من خلال تشكيل طينته بيد الله، ومن خلال علمه بما يعلمه الله، ومن خلال روحه التي هي روح الله؛ فالله بشكل ما حاضر باستمرار من خلال الإنسان في الأرض، ويبدو أنّ هذا الأمر هو الذي مكّن من القبول المبدئي بأنّ الله يتشكّل في إنسان، كما حصل ليعقوب، أو أن ينزل إلى الأرض بذاته، أو في صورة ابنه أو روحه... ليطهّر المؤمنين به من خطيئة أبيهم الأولى.

ولئن بدا الوصل بين السماء والأرض منعدماً أو مضطرباً في الأديان والأساطير السابقة للثقافة الإسلامية، فإنه فيها بين؛ بل إن ما تتميّز به الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة أنها بنيت على هذه العلاقة بين السماء والأرض.

<sup>=</sup> سحاب أمام الشعب يهدي الناس بالليل والنهار. راجع تباعاً: العهد القديم، سفر التكوين، 18: 16-32. سفر التكوين عن يعقوب: "42 فَبَقِيَ يَعْقُوبُ وَحْدَهُ، وَصَارَعَهُ إِنْسَانٌ حَتَّى طُلُوعِ الْفَجْرِ. 25 وَلَمَّا رَأَى يَعقوب: "42 فَبَقِي يَعْقُوبُ وَحْدَهُ، وَصَارَعَهُ إِنْسَانٌ حَتَّى طُلُوعِ الْفَجْرِ. 25 وَلَمَّا رَأَى أَنَّهُ لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ، ضَرَبَ حُقَّ فَخْذِهِ، فَقَالَ: "لا أُطْلِقُكَ إِنْ لَمْ تُبَارِكُنِي». 27 فَقَالَ لَهُ: وَقَالَ: "لا أُطْلِقُكَ إِنْ لَمْ تُبَارِكُنِي». 27 فَقَالَ لَهُ: "لا أَطْلِقُكَ إِنْ لَمْ تُبَارِكُنِي». 27 فَقَالَ لَهُ: إسْمَكَ فِي مَا بَعْدُ يَعْقُوبَ بَلْ إِسْمَائِيلَ، لأَنَّكَ جَاهَدْتَ مَعَ اللهِ وَالنَّاسِ وَقَدَرْتَ". 29 وَسَأَلَ يَعْقُوبُ وَقَالَ: "أَخْبِرْنِي إِسْمِكَ". فَقَالَ: "لمَّائِيلَ، لأَنَّكَ جَاهَدْتَ مَعَ اللهِ وَالنَّاسِ وَقَدَرْتَ". 29 وَسَأَلَ يَعْقُوبُ وَقَالَ: "أَخْبِرْنِي إِسْمِكَ". فَقَالَ: "لمَّانَكَ بَاهُ وَالنَّاسِ وَقَدَرْتَ". 29 وَسَأَلَ يَعْقُوبُ وَقَالَ: "أَخْبِرْنِي إِسْمِكَ". فَقَالَ: "لمَّا يَعْقُوبُ السَّمَ السَّمِكَ ". فَقَالَ: "لمَاذَا تَسْأَلُ عَنِ السَّمِي؟ " وَبَارَكَهُ هُنَاكَ. 30 فَدَعَا يَعْقُوبُ السَّمَ السَّمِكَ ". فَقَالَ: "لمَا اللهُ وَالنَّاسِ وَقَدَرْتَ". 29 وَسَأَلَ يَعْقُوبُ وَقَالَ: "أَنْ مُورَاتِكُهُ هُنَاكَ. 29 وَقَالَ: "أَنْ فَعَلُوا بِالتَّمَامِ صَلَاحِهِ الْحَرُوجِ، وَنُجِيتُهُمْ فَدْ عَظُمَ التحوين: "20 وَقَالَ الرَّبُ: "إِنَّ صُرَاحَ سَدُومَ وَعَمُورَةَ قَدْ كَثُرَ، العهد القديم، سفر التكوين: "20 وَقَالَ الرَّبُ: "إِنَّ صُرَاحَ سَدُومَ وَعَمُورَةَ قَدْ كَثُرَ، وَخَطِبَتُهُمْ فَدْ عَظُمَةً مَدْ الْحَور الحوار بين إبراهيم والربّ قبل إنزالَ العقاب على قوم لوط. وَلَيَّ فَلْ الْقَدِيم، سفر الخروج، 3: 1-5.

<sup>(2)</sup> العهد القديم، سفر الملوك، 19: 9-18. انظر أيضاً: العهد القديم، سفر التكوين، 3: 8.

فآدم يصعد من الأرض إلى السماء، وقد خضعت له كلّ كائنات السماء والأرض، وسجدت له طواعية أو كرها، وهو لا يحمل روح الله فيه فحسب؛ بل يحمل علمه الذي ميّزه به الله عن سائر الموجودات، والذي تميّز به عمّن سيصبح رمزاً للظلام، وهو إبليس، تميّزاً عن الأرض التي ستلحق بالظلام في الثقافة الإسلاميّة، ولاسيما النظام المعرفي العرفاني. ولقد رأينا أن الثقافة الإسلاميّة اعتنت ببيان أن آدم لم ينفصل عن السماء في أيّ مرحلة من مسار أحداث الأسطورة الدينيّة، فخلقه في السماء، وهبوطه من الجنّة إلى الأرض كان على جبل، وحينما استقرّ دون الجبل استقرّ في الهند، التي تذكّر بالجنّة، أو في مكّة الموصولة رمزاً بالسماء، هذا مع ما نزل معه من طيب الجنّة، أو عصا موسى، أو ما يشبه تابوت العهد الإسرائيلي الذي رأيناه يوصي به لشيث قبل موته.

- وتُبْرِزُ النتيجة الثالثة مرور الوجود الإنساني على الأرض بمراحل قد تصل إلى آلاف الأدوار في الثقافة الهنديّة، أو خمس مراحل عند اليونان، ولكنّها في الغالب لا تتجاوز المرحلتين مرحلة الإنسان الكامل، ثمّ مرحلة الإنسان المريض (الأساطير البابليّة)، ومرحلة الرجل السعيد، ثم الزوج المبتلى (الأساطير اليونانيّة)، أو مرحلة أهورامازدا الخالد، ثم جيومرث الملك الفاني، ثمّ مرحلة ميشا وميشانة (الأساطير الفارسيّة)، أو مرحلة الإنسان السعيد في الجنّة، ثمّ مرحلة الإنسان المبتلى المطرود منها إلى الأرض (الأديان التوحيديّة الثلاثة). وتتشابه كما رأينا أغلب هذه الأساطير في أنّ هذا التحوّل من مرحلة موجبة إلى أخرى سالبة راجع إمّا إلى فعل يأتيه الإنسان ضدّ الإله، وإما إلى فشل في اختبار معلن أو غير معلن؛ فجيومرث الفارسي يتمرّد على ربّه، وبروميثيوس يتمرّد على زيوس، ويكون خلق الإنسان جزءاً من ذلك التمرّد، ويكون وجود باندورا حوّاء الأساطير اليونانية، بسبب فشل إيبيميثيوس أخي بروميثيوس في الاختبار الذي وضعته الآلهة له، ويسقط آدم بسبب فشله في المحافظة على عهده مع الله ألا يأكل

من الشجرة المحرّمة... غير أن الفرق بين الأساطير البابليّة والأساطير البونانيّة من جهة، وأساطير العهد القديم اليهودي وما أخذ عنه من جهة ثانية، يكمن في أن التحوّل الذي أصاب الإنسان كان تحوّلاً مأساويّاً؛ ذلك إنّ وجود الإنسان المصاب بالعاهات، في الأساطير البابليّة، راجع إلى سكر الإله أثناء فعل الخلق، وليس أمراً بسبب فعل أناه الكائن الجديد، ثمّ إنّ العقدة المأساوية لم تصب في أساطير اليونان الإنسانَ؛ بل أصابت بروميثيوس الذي أراد من الإنسان أن يكون في الدرجة العليا، فعصى من أجله إرادة زيوس، وتمرّد على رب الأرباب وفشل، في حين أنّ آدم عاش مساراً مأساويّاً تامّاً يظهر أساساً في أنّه أراد بفعله ما لم يرده له الله، فكان بفعله ذلك واقعاً في ما أراده له الله شأن ما كانت عليه مسيرة أوديب، الذي كان يريد أن يفرّ من قدره، فإذا بفراره ذاك وقوع فيه ... ولعله كان مقبولاً أن لا يتوب آدم في التصوّر المسيحي الذي تكوّن في الفضاء اليوناني، أو لا تقبل توبته، ولا يقام معه العهد، حتى يأتي زمن إبراهيم أو إسحاق، فيقام معهما عهد الربِّ مع شعبه. ولكنّ الأمر في الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة مختلف؛ إذ لا نجد إمكاناً لبقاء آدم مذنباً؛ بل إن فعله في الأرض من أجل تثبيت تلك التوبة، والوصول بها إلى منتهاها المنتظر، وهو العودة إلى الجنَّة. إنَّ التوبة تعضد الوصل الذي بنيت عليه الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة بين السماء والأرض.

غير أنّ الأسطورة الدينيّة لم تكشف عن تميّزها عن الأقوال التي سبقتها منذ لحظة إنتاجها الأوّل، لقد تمّ الأمر على مسار تاريخيّ طويل مرّ بمنعرجات كثيرة، ثمّ استقرّ في صورة عبّر عنها الحنفي في (بدائع الزهور) والعصامي (سمط النجوم العوالي)، والجزائري في (النور المبين). وقد عبّر هذا المسار عن جدال معلن أحياناً، خفيّ في أغلب الأحايين، بين جملة المشارب التي كوّنت هذه الأسطورة ومكّنتها من التطوّر.

وليست هذه المشارب إلا ما كان يُحيطُ بالثقافة الإسلاميّة من ثقافات دول أو شعوب تحوّلت إلى الإسلام أو هزمتها جيوشه، وقد حصرناها في

مشربين كبيرين هما المشرب الفارسي الهندي، والمشرب الكتابي، وقد ضمّا سائر ما جاء في الأساطير التي سبقت الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة من مياثم. وقد تفاعل هذان المشربان مع مشرب ذاتي هو الذي أطلقنا عليه المشرب الحديثي، الذي كان قويّاً في المرحلة الأولى، ثم بدأ تأثيره يقتصر على المراقبة وعلى تبيئة بعض المياثم والتشكيك في مياثم أخرى ورفض ثالثة.

ويبدو أنّ قوّة المشرب الحديثي في المرحلة الأولى راجعة إلى قوّة وظيفة التصدّي لما كان يهدّد العقيدة والدولة، وهو ما كان يبرّر أيضاً قوّة علم الكلام ونشأته في هذه الفترة، ولم يكن هذا الذي يهدّد الدولة ذا مرجعيّة كتابيّة بقدر ما كان ذا مرجعيّة فارسيّة أو هنديّة شأن "الزنادقة" في القرن الثاني للهجرة الثامن للميلاد<sup>(1)</sup>؛ بل إنّ ما يبرّر به ابن إسحاق كتابه (المبتدأ في قصص الأنبياء)، وهو استجابته لأمر المنصور العبّاسي بالاستفادة من أهل الكتاب لتحبير تاريخ يشرّع للعقيدة والدولة، يبرز أنّ الرهان السياسي والديني كان كبيراً، ولعلّه لهذا السبب رُفِضَ ما كان يرويه مقاتل بن سليمان واستُهزئ به.

غير أنّ ضعف هذا التهديد بدايةً من أواسط القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) رفع الحظر عن هذا المشرب، واستقرّ ضمن شروط القول الحديثي ذاته، كما نرى ذلك في كتاب (العظمة) لأبي الشيخ و(البدء والتاريخ) للمقدسي، وهو ما أدّى إلى الانحسار النسبي للمشرب الحديثي خصوصاً بداية من القرن الخامس مع الثعلبي نتيجة انحسار المادّة المراقبة، ونتيجة انحسار فعل التحديث في المادّة الدينيّة ذاتها إلا من بعض المستدركات شأن مستدرك الحاكم.

أمّا المشرب الكتابي فلئن بدا مقبولاً نسبيّاً تحت سلطة الترغيب في

<sup>(1)</sup> انظر على سبيل المثال: عطوان، حسين، الزندقة والشعوبيّة في العصر العبّاسي الأوّل، دار الجيل، بيروت-لبنان، (د.ت)، ص25 وما بعدها:

De Blois, F. C., «Zindīk», in E.I.<sup>2</sup>, Brill, Leiden, Vol., 10, p. 510 et suite.

التحديث عن بني إسرائيل من ناحية، والرغبة في التميّز عن المذهب الإمامي من ناحية أخرى، فإنّ هذا القبول سرعان ما قوبل ببعض رفض في القرن الرابع والخامس، ثمّ أخذ هذا الرفض يقوى حتى وصل إلى ابن كثير وموقفه من الإسرائيليّات، كما رأينا بعد مرور هذا المشرب بابن الجوزي في تفسيره وتاريخه، وابن عساكر في (تاريخ دمشق). غير أنّ موقف ابن كثير لم يكن طاغياً، ولم يجد استمراره إلا في البيئة الحنبليّة؛ إذ نجد المادّة التي رفضها مبثوثة عند السيوطى مثلاً.

وقد يعود سبب تردّد هذه المادّة بين الرفض والقبول أو الاحتفاء بها في المرحلة الأولى والمرحلة الأخيرة إلى أمرين، أوّلهما: أنّ هذا القبول لم يكن قبولاً بما يمثّل خصوصيّة الدين اليهودي أو المسيحي؛ إذ لا نجد في الحكاية الأسطوريّة الإسلاميّة ما يبرّر اعتبار بني إسرائيل الشعب الذي اختاره الله واصطفاه، على الرغم من أنّ هذا القول لا يناقض تماماً ما عبّر عنه النصّ الديني لما ذكره من تكريم الله لهم في الأزمنة الأولى، ولا نجد في هذه الأسطورة ذاتها ما سيبرّر القول بقدوم المسيح في آخر الزمان كما هو الشأن عند المسيحيّين، على الرغم من القول بأن الأنبياء يبشّرون بعضهم ببعض. وثانيهما: أن وضوح الأطروحة الإماميّة وتوظيفها القويّ، السياسيّ والمذهبي، لحكاية آدم دفع أهل القصص القرآني السنيّ إلى بناء حكاية تامّة استجابت لكلّ المياثم التي توافرت عليها في الأساطير الدينيّة السابقة.

ويبدو أنّ العامل السياسي المذهبي، الذي أفاد الأسطورة الدينيّة السنيّة، فجاءت كاملة متشعّبة مستفيدة من كل المشارب، قد أعاق الصياغة التامّة للأسطورة الدينيّة الشيعيّة؛ إذ بدت في مراحلها الثلاث مشدودة إلى تدعيم المذهب وبيان عصمة الأئمّة. وقد استفادت الصياغة الشيعيّة من المشرب الفارسي (الإماميّة) والهندي (الإسماعيليّة) استفادة كبيرة لا فيما يخصّ ما كان قبل وجود آدم فحسب؛ بل بخصوص التوظيف الرمزي لرمزي النور والظلمة، الأثيرين في الأسطورة الفارسيّة، عن طريق رموز أخرى كالطين

والماء، أو آدم وإبليس، أو هابيل وقابيل... أو بخصوص استعادة شخصية جيومرث الإنسان الأوّل أو الملك الأوّل، التي افترضت أنّ الحاكم لا يكون إلا بتعيين. ولقد استبطن آدم شخصيّة جيومرث، فالتقت فيه قيمة البداية الأولى أو «البكورة»، وقيمة الحاكم الأوّل، ولعلّه لهذا السبب نجد ارتباطاً عند الشيعة بين كون الوصيّة ضرورة من ناحية، وبين كونها عادة ما تتحدّد في الابن البكر، وهو الشرط الذي تسبّب في انقسامات داخل المذهب الشيعي بخصوص الإمام السابع.

تبدو قيمة القراءة التاريخية، إذاً، في سعيها إلى معرفة شروط وجود هذه الأسطورة الدينية وتطوّرها ومآلها، وذلك في أفق النظر في مرحلة أولى في علاقات النصوص التي تمثّلها بالنصّ المؤسّس من جهة، وعلاقات خلفيّات أصحاب هذه النصوص المذهبيّة، السياسيّة والدينيّة، ببعضها من جهة أخرى. وفي مرحلة ثانية في أفق النظر في علاقات هذه الأسطورة بجملة الموروث الديني والثقافي، الذي ورثته الحضارة العربيّة الإسلاميّة. ولا يخضع هذا النظر إلى التقليد المنهجي الذي يرى أنّ كلّ إنتاج معرفي هو وليد الظروف التاريخيّة التي أنتجته فحسب؛ بل يخضع أيضاً إلى تتبّع إشكالي لعلاقات المذاهب فيما بينها من خلال مسألة أجابت عنها كلّ قطاعات الثقافة العربيّة الإسلاميّة من جهة، وإلى النظر من جهة أخرى في منزلة الثقافة العربيّة في صلب حوض حضاريّ تتفاعل فيه الثقافات والحضارات ما بقي منها حيّاً، أو صلب حوض حضاريّ تتفاعل فيه الثقافات والحضارات ما بقي منها حيّاً، أو ما آل إلى زوال فبقي مؤثّراً عبر بعض ورثائه، كالثقافة البابليّة والثقافة المصريّة.

ولقد أفضت القراءة التاريخية للمدوّنة السنيّة والشيعية إلى تبيّن أن القرن السادس للهجرة (الثاني عشر للميلاد) كان قرن اكتمال النظر في الأسطورة الدينيّة، وقد بدا ذلك من خلال الكسائي والراوندي في (قصص الأنبياء)، والحامدي في كتابه (كنز الولد)، أو علي بن الوليد من خلال (الذخيرة في الحقيقة). ويمكن أن نضيف إلى هؤلاء الأعلام علماً صوفياً لا إنكار لأهميّته

وهو محيي الدين بن عربي، وكتاباً لا إنكار لخطورته هو (فصوص الحكم) الذي شُرحَ أكثر من مئة شرح.

وتكمن أهمية هذا الأمر في أنّه يؤطّر الأسطورة الدينيّة تاريخيّاً في صلب التطوّر الثقافي العربي الإسلامي، فهي ليست على هامش التاريخ، ولا هي من الموضوعات التي تحتلّ الدرجة الثانية من اهتمام أهل العلم والمعرفة، لقد حظيت بالعناية لأنّها استجابت لجملة من الاهتمامات التي كان الفكر الإسلامي في حاجة إلى الإجابة عليها، وأهمّها السؤال السياسي، ومشغل الاستقلال، وتحصين الذات:

- أمّا الاهتمام السياسي فنراه في صلب المذهب السنّي، الذي لم تكن له إجابة حقيقيّة، كما يقول فاديت، عن مسألة الحكم وصاحب الشرعيّة فيه إذ اقتصرت إجابات مؤلفات الأحكام السلطانيّة على تبرير الواقع والاستفادة من التاريخ وتفسيره، وذلك في مقابل الخصم السياسي، الذي بنى نظريّته في الحكم وأصحاب الشرعيّة فيه منذ القرن الثالث عبر نظريّة الإمامة. وهو اهتمام سياسي أيضاً بالنسبة إلى الإماميّة والإسماعيلية من خلال تشظّي الولاء بين اليمن وقلعة ألموت، ومن قبلهما مصر (الدولة الفاطميّة) من جهة، وسائر الإمارات ذات المذهب الإمامي من جهة أخرى، ومن خلال ضرورة مقاومة الإمارات ذات المذهبي أو النواصب، وضرورة مقاومة الغازي المعتدي وهم المغول من جهة، والصليبيّون من جهة ثانية، فكان أن استجابت الحكاية الإماميّة والحكاية الإسماعيلية في الآن نفسه.

- وقد استجابت الأسطورة الدينية لمشغل الاستقلال الديني، الذي يظهر في سعي أعلامها إلى تأكيد تميّز القول الإسلامي في حكاية آدم عن المشرب، الذي لم يتبيّأ نهائيّاً في الثقافة العربيّة الإسلاميّة، وهو المشرب الكتابي، وقد استجابت أيضاً لعمليّة تحصين الذات ضدّ المخاطر الغربيّة (الحروب الصليبيّة) والشرقيّة (الغزو المغولي)، وهو ما يعني أنّ انفتاح الثقافة

العربيّة الإسلاميّة في القرون الأولى كان دليلاً على قوّتها وقدرتها المعرفيّتين على استيعاب ما يخالفها وتبيئته، في حين أنّ السعي إلى تحصين الذات كان دليلاً على ضعفها المعرفي، وهو ما سيتدعّم بعد ذلك بقليل مع ابن كثير وأمثاله من أهل السنة، وحيدر الآملي وأضرابه من أهل العصمة.

كان القرن السادس للهجرة (الثاني عشر للميلاد) حبكة تطوّر الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة وعقدتها، ففيه تجلّت كل مياثم الحكاية وتفاصيلها في صياغة سرديّة تامّة لا تقطعها، إلا أحياناً، الإحالات على الرواة أو غيرهم، وقد تداخلت العناصر التي كانت تميّز المذاهب في القرون السابقة في هذا القرن، فكان أن رأينا اعتزال الراوندي، وعرفانيّة ابن ميثم البحراني، وهما من الإماميّة، وكان أن توافرت في الكسائي ما يمكّن من تنازع ولائه بين السنّة والشيعة، دون إلغاء سعيه إلى الاعتبار شأن سعي الجاحظ المعتزلي في كتابه (الحيوان)، وتوافرت في الحامدي وعلى بن الوليد ما يجعله إسماعيليّاً عرفانيّاً.

وقد لا يعود هذا التداخل وذلك التجلّي إلى أنّ جميع هؤلاء الأعلام قد عاصروا زمناً واحداً، فكان من «الطبيعي» أن يعبّروا عن آراء أو توجّهات متقاربة؛ بل يعود الأمر أساساً إلى أنّ الثقافة العربيّة كانت تعبّر عن حيرة أو «قلق»، على حدّ التعبير الدقيق للمتنبّي، في كيفيّة مواجهة الأخطار من جهة، وفي كيفيّة تحقيق الذات مرّة أخرى من جهة ثانية، وقد عبّرت الأسطورة الدينيّة عن هذا القلق من خلال احتفائها بالاختلاف مع العمل على الاستفادة منه كما قلنا. ويظهر الاحتفاء بالاختلاف في التعدّد في الحكايات الجامعة وفي توظيفها بين الوعظ والاعتبار، دون أن نجد في القرن السادس دائماً ما يردّها ويقلّل من قيمتها المعرفيّة لا في تشكيل وعي ديني يرتبط بالمقولات والأفكار الموروثة التي تكتب حولها الحواشي شرحاً أو تفصيلاً أو اختصاراً فحسب؛ بل في تشكيل وعي ديني يرتبط بالمكبوتة» للجماعة الإسلاميّة أيضاً. إن هذا القلق هو الميزة الأساسيّة التي ميّزت عقدة تطوّر الأسطورة الدينيّة الخاصة بآدم في الثقافة العربيّة الإسلاميّة.

ويكشف الاختلاف فيما بين أهل السنّة أوّلاً، وبينهم وبين الشيعة بمذهبيها، وبين مذهبي الشيعة هذين في حدّ ذاتهما ثانياً، أموراً من أهمّها:

- أنّ النصّ الديني قرآناً وسنّةً لم يكن قادراً على توحيد الأطروحات حول ما أَجْمَلَ فيه القول، وأنّه لم يفرز قولاً نهائيّاً إلا عند المذهب الإسماعيلي بعد انقسام المذهب إلى مستعلية ونزاريّة؛ إذ تتكرّر الأفكار عينها في كتابات المذهب عبر التاريخ دون إضافات تذكر؛ بل إنّ التأويلات من الاختلاف والتباين حدّ التناقض أحياناً حول المواقف من الجنّة والخطيئة والإمامة بين السنّة والمذهب الإسماعيلي. ولا يعود ذلك إلى «عجز» في النصّ الديني، أو «عجز» في قدرة أعلام مدوّنتنا عن الإتيان بالقول الفصل في الأمر، ودفع «الأمة» إلى الاستقرار على ذلك القول؛ ولقد سعى بعضهم إلى ذلك فعلاً مثل ابن كثير ومن قبله ابن تيميّة (1)، وإنما يعود إلى «إمبرياليّة» الأسطورة الدينيّة؛ ذلك أنّها تندرج ضمن أنواع متفرقة من الخطاب تحدّد لها في أحيان كثيرة وجهتها. وتتدرّج هذه الأنواع من أكثر الخطابات جدّيّة وصرامة دينيّة، كالتفسير والفقه، إلى أكثرها انفتاحاً على نوازع النفس أو الحدس الصوفي، كالقصص والعرفان، وتوزّعها ذاك مكّنها من أن تبرّر بعض أحكام الفقه، أو تعلّل بعض الأفكار الكلاميّة أو المقرّرات المذهبيّة من جهة، ومكّنها من أن تحتكم إليها الرغبات «المكبوتة» الفرديّة والجماعيّة من جهة أخرى.

- والملاحظ من تطوّر الحكاية الأسطوريّة أنّها بدأت في مراحلها الأولى منتمية إلى الخطابات العالمة، فكانت بذلك خاضعة لمنهجيّة التحديث، دون أن يكون هذا الخضوع على الدرجة نفسها عند أعلام المدوّنة، وانتهى بها التطوّر متحرّرة من كلّ قيد غير قيد المتعة وتحقيق الإشباع، سواء تمّ هذا

<sup>(1)</sup> انظر، على سبيل المثال، ما جاء عن ابن تيميّة في مناقشته كلمات التوبة. ابن تيميّة، تلخيص كتاب الاستغاثة أو الردّ على البكري، تح. محمّد علي عجّال، مكتبة الغرباء الأثريّة، المدينة المنوّرة، ط1، 1417هـ، ج1، ص67 وما بعدها.

الإشباع أو تلك المتعة ضمن خطاب جاد (تفسير السيوطي، أو تاريخ العصامي، أو قصص الجزائري)، أم ضمن خطاب قصصي «شعبي» شأن «بدائع» الحنفي. وينبغي أن نقر أن «جدية» المبحث الديني في هذه الأسطورة الدينية قد ضعفت بشكل كبير لصالح العالم العجائبي، الذي كانت قادرة، ويبدو أنها هي الوحيدة التي كانت قادرة في المجال الديني الذي يهمنا، على فتحه واستقصاء جوانبه العميقة. إن ضعف المادة الدينية العلمية، الذي يظهر في الاكتفاء بالحواشي والمختصرات المطلسمة، قد ترك المجال للخيال لينفتح على عوالم منع منها تحت عناوين متنوّعة كتحريم الخوض في الغيبيّات أو تحريم الاستفادة من أقوال المخالفين في المذهب أو الدين.

- ويدْعَم هذا البعد في إنتاج الأسطورة عن التأويل الرسمي للنصّ الديني، على ما في هذا التأويل نفسه من اضطراب واختلاف كما رأينا، البعدُ عن التأويل الرسمي للمذهب ومقولاته الكبري، سواء كان ذلك عند السنة أم الإماميّة، فتعامل الأسطورة الدينيّة مع النصّ الديني مختلف اختلافاً بيّناً عن تعامل علم الكلام معه، فلئن احتكم الثاني إلى مقولات مضبوطة نُحتت عبر التاريخ، وعبر مجالس جدلٍ لا يُحصى عددها، وعبر مبدأ عدم التناقض أو الاضطراب في القول المنافح عنه أو به، فإن الأوّل يحتكم إلى إرضاء السامع سرداً وإشباعه نفساً دون الاحتياط من الأخذ عن غير أهل المذهب؛ بل لعلَّه لم يعد للمذهب سلطان على القصص؛ وهو ما قد يؤدَّى إلى ضعف سلطان النص الديني ذاته على فعل القص والحكاية، فيصبح النصّ الديني مجرّد منطلق أو مرجع شأنه شأن نص أهل الكتاب الديني أو نصوص أساطيرهم المتفرقة. ولعل أبرز ميثم يكشف ضعف سلطة المذهب وسلطة النصّ الديني ميثم نورانيّة الصحابة والخلفاء الراشدين منهم خاصّة، كما نتبيّن ذلك في السيرة الحلبيّة بكلّ وضوح، فالقول بنورانيّة الصحابة يلغي مبدأ من المبادئ التي قام عليها القول السنّي، وهو أن لا أفضليّة ولا كرامة ولا عصمة لأحد بعد الرسول، وأنَّ كل الصحابة متساوون، وأنَّ العلماء ورثة

الأنبياء، وأنّ أهل القرن الأوّل «رجال ونحن رجال»، على حدّ تعبير أبي حنيفة (1) فإذا خلق الصحابة من نور، أو كانوا نوراً ممتزجاً بنور الرسول بعد خلق آدم (2) فإن فضلهم سيكون فوق فضل سائر الناس ممّا يعطي الحجّة لمن بحث عن تميّز آل البيت وبيان عصمتهم، وهو ما يتناقض مع استراتيجيّة القول الكلامي السني، الذي يبني شرعيّة حكم الصحابة أبي بكر وعمر وعثمان على مبدأيُ الإجماع والاختيار، وهما يختلفان -لا ريبَ-عن مبدأيُ العصمة والعدالة الإماميّين.

غير أنّ للإمساك بحبكة التطوّر التاريخي للأسطورة الدينيّة قيمة منهجيّة أخرى؛ إذ تقدّم أساساً قويّاً يبرّر اختيار مدوّنة القراءة التأويليّة؛ ذلك أنّ القراءة الزمانيّة في حاجة دائمة إلى القراءة الآنيّة. لقد كان الصمت يثقل القراءة التاريخيّة للأسطورة الدينيّة كلّما تعلّق الأمر بدراسة الرموز التي تؤثّث حكاية آدم، أو ببيان صورة آدم في علاقتها بجملة الفواعل في حكايته، سواء كانوا مساعدين له أم معارضين، أو باستيضاح أمر استراتيجيّة المسار الذي دخل فيه عندما وجد نفسه في الجنّة، أو الذي بدأه عندما عصى أمر ربّه في الشجرة، أو الذي انتهى إليه عندما ألقِي في الأرض. ولم يكن من الممكن بالنسبة إلى القراءة التاريخيّة أن تتبيّن كلّ ذلك لما كان يعنيها من النظر في تطوّر الحكاية وعلاقات مشاربها ببعضها، والعوامل التي أثرت في مختلف صياغاتها، والرهانات التي كانت تستجيب لها، ولذلك وجب، من أجل تجاوز هذا الصمت الثقيل، الانتقال إلى القراءة التأويليّة، التي سعت إلى رسم صورة عن آدم، منطلقين من أهمّ نصوص الثقافة العربيّة الإسلاميّة، وهو نصّ الكسائي.

لقد استفادت القراءة التأويليّة من المقاربة السيميائيّة، التي أثبتت تطبيقات غريماس قدراتِها على رسم صورة الشخصيّة موضوع السرد، وعلى

<sup>(1)</sup> الدياربكري، ج2، ص328.

<sup>(2)</sup> الحلبي، ج1، ص214-215.

دراسة برامجها السرديّة في أفق منهج يوضّح معالمها ومميّزاتها، والتي أثبتت دراسات جيلبير دوران، خاصّةً، قدراتِها على تفكيك الرموز التي تتحرّك داخل حقل معيّن أو أسطورة معيّنة. ولقد أبرزت هذه القراءة صورتين لآدم إحداهما «الصورة السطحيّة» والثانية «الصورة العميقة».

وقد تبدّت الصورة السطحيّة من خلال بيان مميّزات ذات آدم ومضمون علاقاته بمن يحيطون به، وبما يربطه بهم. وقد مرّت ذات آدم بمرحلتين، الأولى: مرحلة الكمال في خلقه، وذلك من خلال حجمه وجماله وقوّة صوته من جهة، والكمال في المكان الذي وجد فيه في البداية، وهو الجنّة بكل ما فيها من أشياء وملذّات من جهة ثانية، والكمال في ما يلقاه من استجابة لرغباته سواء تعلّقت بشهوة الجسد أم بشهوة السلطة من جهة ثالثة. والمرحلة الثانية: هي مرحلة «التشويه»، وتبرز أوَّلاً من خلال تقصير قامته وإفساد جماله وجمال حوّاء قرينته، وإعادة بناء وعيه بجسده من خلال اكتشافه حاجاته البيولوجيّة سواء تعلّق الأمر بالأكل والشرب والغائط أم تعلّق بما ينزل من أنفه من دم، أو ما تجده حوّاء كلّ شهر من حيض، ويبرز «التشويه» ثانياً من خلال خروج آدم من الجنة إلى الأرض، ما استدعى البكاء والألم بعد الفرح والمتعة، ويبرز «التشويه» ثالثاً في حرمانه من كلّ ما يريد، وطلبه الدائم لما ليس أمامه حتى انتهى به الأمر إلى جَحْدِ عطيّته لابنه داود. أمّا علاقاته فقد تميّزت بالتحوّل من مرحلة السيادة التامّة التي تظهر في استجابة كل الكائنات السماوية لإرادته وإعجابها به وسعيها إلى إرضائه ورضوخها لأمره، إلى مرحلة الابتلاء بتمرّد كلّ الكائنات عليه، سواء كائنات السماء التي كان بينها في الجنّة، أم كائنات الأرض التي أُهْبِطَ إليها، وبعد أن كان سيّد نفسه أصبح في خوف مستمرّ من كل تلك الكائنات.

غير أنّ هذه الصورة، التي يكشفها تقسيم الأسطورة الدينيّة إلى مياثم، ليست إلا صورة سطحيّة تبيّناها من خلال دراسة برنامجي آدم السرديّين الكبيرين، اللذين يكوّنان البرنامج السردي الرئيسي، الذي بمقتضاه يتحوّل آدم

من كائن في الجنّة إلى خليفة في الأرض. وهي في حاجة إلى دراسة الرموز التي تتحرّك داخل الأسطورة الدينيّة لتبيّن صورة أخرى أعمق، في رأينا، عن آدم في المخيال الإسلامي. وقد درسنا هذه الرموز من خلال تتبّع تطوّر شخصيّة آدم عبر السرد؛ أي من خلال انتقاله من السماء إلى الأرض.

وقد كشفت دراسة الرموز في السماء عن تناقضين أساسيين كانا يؤتَّثان ما بدا كمالاً في الجنّة، ويتجرّك هذان التناقضان ضمن حزمة من الرموز لها دلالة أساسيّة هي فحولة آدم. ويظهر التناقض الأوّل بين الإرادة/ ضدّ الإرادة، ويظهر التناقض الثاني بين وجود الذات/ضدّ وجود الذات؛ فالتقابل الأوّل تقابل بين السلطان ومن يقوم بدور المعرقل لإرادته، فآدم الكائن المبجّل في الجنّة، الذي يكتسب كلّ مقوّمات الحكم وشاراته؛ كالخاتم والسرير والقضيب والمنبر والفرس، تظهر له، ممّن يساعد في الظاهر على كمال سعادته وعزه مثل حوّاء والطاووس والحيّة والشجر عموماً، معارضةٌ تنجح في الأخير في إخراجه إلى دار الشقاء والهوان. والتقابل الثاني بين الأنس الذي وجده بوجود حوّاء، والتحضّر الذي أصبح عليه بقيام العهد بينه وبين خالقه من جهة، وبين الوحدة وخرق العهد اللذين وصل إليهما من جهة ثانية. وقد أفرز انتصار الشق الثاني من التقابل تحوّل آدم من الكمال الجسدي والاجتماعي، على أساس أنّ الكمال في التزاوج، وأن الرقم (1) أو الكيان الفرد يبقى منقوصاً ما لم يكمّله «نصفه» الثاني، كما رأينا، إلى «متوحّش» أفسد توحّشه الجديد كماله الذي عبرت عنه الصورة السطحيّة منذ قليل. لقد بقى وجود آدم وما أُغْدِقَ عليه من تكريم محلّ تجاذب بين قوّتين هما قوّة المؤتى (الله) ومعاونيه (الملائكة) وقوّة المعارض (إبليس)، ولم يكن الأمر على ما وصفته الصورة السطحيّة، أو كما يصوّره التقليد التفسيري أو الوعظى عموماً، من أنَّ آدم كان في نعيمه الأقصى حتى أخرجه الذنب الصغير منه. لقد بدأت فتنة آدم وشقاؤه حين خلق له منه عنصر كماله وسعادته، حوّاء التي حوّلته إلى إنسان، وكأن الأسطورة الدينيّة الإسلاميّة تستعيد بكل وضوح استراتيجيّة آلهة الأولمب عندما خلقت باندورا.

ولئن أفرزت دراسة رموز حكاية آدم، وهو في السماء، التناقض بين الإرادة والأنس من ناحية، وبين المعارضة والتوحّش من جديد من ناحية أخرى، فإنّ دراسة رموز الحكاية وآدم في الأرض تكشف عن أمرين يحقّقان استراتيجية الاختبار الرئيسي، وهي خلافة آدم وبنيه في الأرض. وهذان الأمران هما آثار الخطيئة على الأرض وساكنيها، وما أحدثه آدم ذاته من فعل في «حرث الآخرة» و«حرث الدنيا». ولقد رأينا أنّ للخطيئة آثاراً على الأرض أصابت المكان والحيوان. فقد أدّى سقوط آدم إلى التمييز بين الأمكنة في الأرض، فظهرت أمكنة «تميّزت» بميزة موجبة بسبب نزول آدم أو حوّاء فيها، وظهرت أمكنة «تميّزت» بميزة سالبة بسبب هبوط إبليس في أحدها، والحيّة في الآخر، والطاووس في الثالث. ولقد تردّدت حركة آدم وزوجه بين الجبل والكهف وكلاهما مرتبط، كما رأينا، بالسلطان، فهما يعوّضان في الأرض ما كانت تدلُّ عليه حزمة الرموز الدالَّة على السلطان في السماء. ولئن حافظ الجبل والكهف على الدلالة على السلطان، فقد حافظت الهند، وهي أحد الأماكن التي نزل فيها آدم، على صورة الجنّة كما رأينا ذلك خصوصاً عند أهل السنّة وعند الإسماعيليّة. لقد حوّل هبوط آدم إلى الأرض من كائن «غفل» متشابه لا شيء يميّز بعضه عن بعض، إلى كائن متعدّد بفضل ما أُحْدِثَت فيه من تغييرات، وهو ما أنبأ، منذ الفعل الأوّل لآدم في الأرض، بأنّها ستتحوّل إلى كائن حيّ.

ولقد أصابت هذه الحياة الحيوان أيضاً، وقد اعتنت الحكاية بثلاثة حيوانات هي النسر يمثّل الطير، والحوت يمثّل أهل البحر، والكلب يمثّل السباع. ولقد رأينا أنّ هذه الكائنات الثلاثة تدعّم علاقة آدم بالهيمنة على الأرض وسلطانه القويّ عليها، وهو الذي تقدّمه الصورة السطحيّة في هذه المرحلة من الحكاية في صورة المشوّه العاجز. فالتشابه بين آدم والنسر الذي اكتشفناه كان جامعاً بين ملكين كلّ على جنسه؛ بل إنّ النسر كان رمزاً للسلطة المظفّرة كما نرى ذلك في الصور التي توضع على الرايات شأن رايات صلاح

الدين الأيوبي الصفراء (1)، أو في تسمية راية الحرب براية العقاب تيمّناً بأن الجيش الذي يرفعها سينقض على عدوّه كالعقاب (2). أمّا الحوت والكلب فيلتقيان بالدلالة على سلطان آدم من حيث إنّ الحوت، وهو سلطان البحر، يخاف من وجود آدم في الأرض، فينقطع أنسه بالنسر، ويوغل في البحر بعيداً، وأنّ الكلب كان سلطان السباع حتى أنس بآدم فأصبح له ذليلاً. ويلتقي الحيوان بالمكان من حيث التجانس الذي بين النسر والجبل والحوت والكهف والكلب والسهل، والتقاؤها هذا يدعّم سلطان آدم بما أعطي من سلطة على الكلب والحيّة، والحوت والنسر... وبما أُمِر به بعد قبول التوبة من إحداث التغيير في الأرض.

وأوّل معالم التغيير الذي يحدثه آدم بناء البيت الحرام أو المساهمة في بنائه، وسيقوم هذا البناء بإظهار قداسة المكان التي كانت مخفيّة، وبضبط طقوس العبادة التي ستمثّل العهد الجديد مع الخالق الذي سيعوّض عهد الامتناع عن الشجرة الذي كان في الجنّة. ولقد رأينا أنّ وظيفة هذا البناء كانت من أجل استعادة التواصل بين آدم وعالم الجنة السماوي، فالبيت هو يعوّض بشكل ما الجبل الذي رأينا دلالته على سلطان آدم. إنّ البيت هو بشكل ما دليل على قدرة هذا الذي أريد له أن يكون خليفة على أن يقوم بأعباء الخلافة. وإلى جانب حرث الآخرة الذي تمثّله العبادة والحجّ خاصة بنجد ثاني معالم التغيير الذي سيحدثه آدم وهو حرث الدنيا عبر الزراعة، من نجد ثاني معالم التغيير الذي سيحدثه آدم وهو حرث الدنيا عبر الزراعة، من التي ارتبطت بهذا الفعل كانت رموزاً سماويّة أرضيّة في آن واحد كالثور والنار والدم... وذلك لتدعيم التواصل الذي يمثّله آدم من خلال فعله بين

<sup>(1)</sup> الصلابي، على محمّد محمّد، صلاح الدين الأيوبي وجهوده في القضاء على الدولة الفاطمية وتحرير بيت المقدس، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ط1، 1429هـ/ 2008م، ص380.

<sup>(2)</sup> النويري، نهاية الأرب، ج19، ص164.

الأرض والجنّة على أساس أنّ الفعل في الأرض يخرجها من بوارها إلى خصبها وخضرتها، فيجعلها جنّته الأرضيّة، وعلى أساس أنّ الفعل في الأرض، بمقتضى العهد الجديد، يعيد صاحبه إلى الجنة السماويّة التي أطرد منها.

لقد كشفت هاتان الصورتان عن درجتين في تحديد شخصيّة آدم الدرجة السطحيّة والدرجة العميقة. وقد كشفت العميقة عن تهافت السطحيّة من خلال بيان «زيف» القدرة في السماء و «زيف» «العجز» في الأرض، فقد كان آدم في السماء عاجزاً وفي الأرض فاعلاً، وهو ما يمكّن الأسطورة الدينيّة من إعادة توصيف العلاقة بين السماء والأرض، وبين الله والإنسان، وبين الآخرة والدنيا، وبين الشريعة والحقيقة. فلا وجود لفضاء هو الخير المحض أو هو الشرّ المحض، فالله في كل مكان من الكون، والشياطين يُلْقَوْنَ بشهب من السماء؛ لأنهم يرتقون إلى أعاليها ليسترقوا السمع منها. والإنسان ليس شرّاً محضاً، وليس خيراً محضاً؛ بل هو بين هذا وذاك، والملائكة ليس محلُّهم السماء فقط؛ بل إنَّهم ليجوبون الأرض من أقصاها إلى أقصاها، وإبليس ليس منقطعاً عن ربّه ولا عن رسل ربّه؛ بل إن له في أساطير المسلمين الدينيّة حكايات...(1). فهل يعنى هذا أنّ الأساطير الفارسيّة، التي غذّت منذ البداية الأساطير الدينيّة الإسلاميّة، والتي غذّت من قبل الديانة المسيحيّة من خلال تيّارات العصر الهلنستي، قد بدأت رؤيتها للكون، باعتباره مقسّماً بين إله النور وإله الظلمة، تضعف في الثقافة الإسلاميّة، وأن رؤية أخرى تشكّلت من خلال الأسطورة الدينية الإسلامية من رحم التلاقح بينها وبين الرؤى التي توفّرها كلّ الأساطير التي التقت بها؟ وهل يعني هذا أن ما جاء من أحكام عن الإنسان حول تأصّل الشرّ فيه، كما نرى ذلك مثلاً في الشعر (2)، أو في

<sup>(1)</sup> انظر على سبيل المثال الشبلي، آكام المرجان، ج1، ص271 وما بعدها؛ الطبري، التفسير، تح. الشاكرين، ج18، ص483؛ السيوطي، التفسير، ج1، ص125.

<sup>(2)</sup> نذكر هنا بيتين من أبيات أبي العلاء المعرّي الكثيرة في هذا الشأن: [البحر البسيط]: =

سياقات مجالس الوعظ<sup>(1)</sup>، أو في كتب التربية الروحية، أو ما يعرف بالتصوف العملي<sup>(2)</sup>، أو في خطب الجمعة كلّ أسبوع على امتداد تاريخ المسلمين، لم يكن إلا انزياحاً عن عمق ما كان يعيشه الإنسان المسلم (Homo-islamicus) في علاقة وعيه الديني بالكون والحياة، وعن ثراء ما كان يحلم به وينتظره؟ هل يعني هذا أن «الوعي الديني الشعبي» كان «متقدّماً» في بناء انتظام خاص للعلاقات بين القوى التي تعتمل في الكون (الله، الشياطين، الإنسان) على ما وقره القول الذي بناه الخاصة من المتكلّمة والفقهاء في خطابهم؟ هل استطاعت الأسطورة الدينيّة أن تحلّ بعض القضايا العميقة التي وقف عندها علم الكلام، والتي اعترضت الآداب السلطانيّة؟

لقد تمكّنت الأسطورة الدينيّة من بناء هذا العالم الأسطوري الثري بالرموز من خلال ما وفّرته اللغة الرمزيّة من إمكانات لا تستطيع المفاهيم «العقليّة» توفيرها، ولعلّ أولى الخطوات التي تمكّن من الاعتماد على اللغة الرمزيّة غياب المفهوم (ريكور) أو عجزه عن الاستجابة لما يحتاج إليه الخطاب الذي يتبنّاه. ألم ير فاديت أن أسطورة آدم الدينيّة عند الكسائي استجابة متأخرة لقضيّة حارقة في الفكر السنّي هي قضيّة التصوّر السنّي الخاص للمسألة السياسيّة وتأصيلها في التاريخ وفي الدين؟! ألم ير الطبري من قبل الكسائي في حكاية آدم إجابة على العلاقة بين الرسول واليهود في المدينة زمن الوحي، ثم على العلاقة بين الخلافة العبّاسيّة ومعارضيها في القرن الثالث والرابع، فكانت الأسطورة إجابة سرديّة رمزيّة على قضيّة لن

الشَّرُّ طَبْعٌ وَدُنيا المَرءِ قائِدَةٌ إلى دَناياهُ وَالأَهواءُ أَهوالُ
 وقوله [البحر الطويل]:

أَلَم تَرَ أَنَّ الخَيرَ يَكسِبُهُ الحِجا طَريفاً وَأَنَّ الشَّرَّ في الطَّبعِ مُتْلَدُ (1) انظر الغزالي في كتاب آداب العزلة من الإحياء، الغزالي، إحياء علوم الدين، ج2، ص.226.

<sup>(2)</sup> ابن قيّم الجوزيّة، طريق الهجرتين وباب السعادتين، ط2، دار السلفيّة، القاهرة-مصر، 1394هـ، ص107.

يستطيع الفكر السنّيّ التخلّص من تبعاتها وهي قضيّة الإمامة وقضيّة الاعتراف بصحّة بعض النصوص القرائن على مبدأ تعيين علي بن أبي طالب والقول بمبدأ الاختيار والإجماع...؟ لقد وقّرت أسطورة آدم الدينيّة الإجابة على هذه المشاغل المؤرّقة، ولكنّها قدّمت صورة أكثر ثراء ممّا "طلب" منها. لقد جمع آدم في ذاته بين صور ثلاثة هي صورة الحاكم التابع، وصورة النبيّ الواصل بين الخفي والمتجلّي، وصورة "الفلاح" أو البطل الذي يبني الحضارة. وهذه الصور الثلاثة، التي تذكّرنا -لا شكّ- بالبنية الثلاثيّة التي استخرجها جورج دوميزيل من تحليله للأساطير الهندو-أوربيّة، تغيب منها صورة المحارب أو المدافع عن الكيان الذي نشأ جديداً، وستستدرك الأسطورة الدينيّة هذا النقص في آدم في شخص شيث (1)؛ وهو استدراك سيطبع صورة القائد في المخيال الإسلامي لقرون طويلة.

ولا تستنزف الأسطورة الدينية طاقاتها ضمن الإجابة على هذه الحاجيات التي قد تكون من بين اهتمامات الراوي أو القصّاص؛ ذلك أنّ حصر قيمة الأسطورة الدينية في ما يتطابق تقريباً بين رموزها ودلالاتها يعني إخضاعها الساذج لسلطان العقل، أو لسلطان البحث عن النظام، والوضوح، في حين أن للرمز القدرة على أن يتجاوزه، وعلى أن يلتحق بـ «الحياة»؛ ذلك أن الرمز تجلّ للمقدّس (إلياد)، ولئن شاركه في ذلك الخطاب الديني عموماً كالتفسير، من حيث هو «الكشف عما يدلّ عليه الكلام» كلام الله، وأصول الفقه من حيث هي الأدلّة على الأحكام الشرعيّة، فإنّ على الخطاب الديني الفقه من حيث هي الأدلّة على الأحكام الشرعيّة، فإنّ على الخطاب الديني الأسطورة الدينيّة خصوصاً؛ إذ ليس على الأسطورة الدينيّة خصوصاً؛ إذ ليس على الأسطورة الدينيّة أن تقنع، وليس عليها أن تنافح بشكل مباشر عن المذهب أو العقيدة، وليس عليها أن تبرّر بنية اجتماعيّة سياسيّة ما. ثم إنّ الرمز تجلّ الرغبة أيضاً (فرويد)، وعبره ترضي الأسطورة الدينيّة رغبات راويها وتمتّعه للرغبة أيضاً (فرويد)، وعبره ترضي الأسطورة الدينيّة رغبات راويها وتمتّعه

<sup>(1)</sup> قد نجد استدراكاً لهذا الغياب عندما يتحوّل السرد من آدم إلى شيث. انظر على سبيل المثال: الكسائي، ص148.

وتمتّع سامعيه، وتشبع احتياجاته، ولئن اعتنت بجوانب بيّنة؛ إذ هي استعادة لقصّة من قصص القرآن، فإنّها موصولة بجوانب مكتومة تتجلّى لمن يتملّى دلالات الرموز التي تؤثّث الحكاية والتي رأيناها عندما تحدّثنا عن الفانتاسم في أسطورة آدم. إنّ الرمز منفتح على الكونيّات، على الحياة، يبحث عن علاقاتها بالمقدّس أو بالرغبة (المدنّس)، في حين أن التفسير والفقه وعلم الكلام علوم مشدودة إلى اللغة تعتني بالكلمات تخرجها من الظلمات إلى النور.

يتغلّب الرمز إذاً على النظم، والميتوس على اللوغوس حينما يستطيعان فتح عوالم يعجز الآخران عن ولوجهما؛ بل إنهما قد يعبّران عمّا لم يكن من الممكن للآخرين أن يعبّرا عنه كتفكيك صورة القائد الذي يجمع كلّ مصادر السلطة في ذاته. يقول محمود مقديش الصفاقسي: «فكان كيومرث أوّل ملوك بني آدم، كما أنّ شيث أوّل نبيّ بعد آدم، وسبب ذلك أنّ آدم على ما حضرته الوفاة إلا وقد بلغ عدد أولاده وأولاد أولاده أربعين ألفاً، ومن ضرورة الكثرة الاختلاف والتنازع، والتغالب لاختلاف الطباع، وتنافي الاختيارات، فلمّا كان آدم قائم الحياة كان يسوسهم بحقّ الأبوّة والنبوءة، ولمّا حضرته الوفاة اختار خلاصة أولاده، وهما شيث وكيومرث، فأقام كل واحد منهما فيما خلقه الله لأجله، ثم إنّ آدم، على الأخرة، وكيومرث حفظ الممالك ونظامها فولّى شيث حفظ أمور الدين والآخرة، وكيومرث حفظ الممالك ونظامها التامّ والسياسة بالضبط وتعمير الأرض» (١). فهل كان الصفاقسي يعي التمييز والفرق بين الديني والسياسي؟ أم أن الأسطورة الدينية ونحن في المرحلة التي تلتقي فيها أغلب مشاربها بتجانس غريب لا يقيم للصدام المذهبي أو الديني تلتقي فيها أغلب مشاربها بتجانس غريب لا يقيم للصدام المذهبي أو الديني تلتقي فيها أغلب مشاربها بتجانس غريب لا يقيم للصدام المذهبي أو الديني وزناً كبيراً، هي التي مكنته من الإقرار بالتمييز دون أن يتوقّع التساؤل:

<sup>(1)</sup> مقديش، محمود بن سعيد (1154هـ-1228 أو 1229/1742م-1813 أو 1814م)، نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار، تح. علي الزواري ومحمد محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت-لبنان، ط1، 1988م، ج1، ص174.

- عن معنى أن يكون الحاكم عموماً أميراً للمؤمنين، أو خليفة للرسول، أو حاكماً بما أنزله الله في المعنى الذي يتردد في كلّ مرّة طُرحت فيها مسألة القانون والشريعة أو الحرّية والإسلام.
- أو عن إمكانيّة أن يكون الحاكم حاكماً على أمور الدنيا، ويكون «الإمام» مشرفاً أو معتنياً بأمور الآخرة، فتنفصل صورتان من صور آدم الثلاثة، وتتحرّر السياسة من الدين ويتحرّر الدين من السياسة.

إنّ المساهمة في تفكيك الأسطورة الدينيّة وتفكيك رموزها، والتعرّف إلى ما به تتميّز عن غيرها نحو التعرّف إلى ما به يتميّز حاملها والمؤمن بها عن غيره من جهة، والإمساك بما يدّعيه من خصوصيّة ترقى إلى نوع من الشوفينيّة أو العنصريّة من جهة أخرى، هي مساهمة في معرفة الواقع الذي تتحرّك فيه القوى العقلانيّة لمعرفة حدود تأثيرها وآفاق فعلها في الحاضر والمستقبل.



## قائمة المصادر والمراجع

## المصادر:

## المدوّنة السنيّة والشيعيّة:

- الأبشيهي، أبو الفتح شهاب الدين محمد بن أحمد (790-850هـ/ 1388 1446م)، المستطرف في كل فن مستظرف، تحقيق مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط2، 1986م.
- ابن أبي حديد، عز الدين عبد الحميد (ت 655هـ أو 656هـ/ 1257م أو 1258م)، شرح نهج البلاغة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، 1959م.
- ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد القرشي البغدادي (208-281 ملك)، الهواتف، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، مؤسسة الكتب الثقافيّة، بيروت، ط1، 1413هـ.
- ابن أبي زمنين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى المري الأندلسي الألبيري (324هـ-939هـ/ 936م-1009م)، تفسير القرآن العزيز، تحقيق أبي عبد الله حسين بن عكاشة، ومحمد بن مصطفى الكنز، نشر دار الفاروق الحديثة، مصر-القاهرة، ط1، 1423هـ/ 2002م.
- ابن أبى شيبة الكوفي، أبو بكر عبد الله بن محمد (159هـ-235هـ/

- 776م-850)، الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1409هـ.
- ابن أبي عاصم، أبو بكر أحمد بن عمرو الشيباني (206-287هـ/ 821-900م):
- الأوائل، تحقيق محمد بن ناصر العجمي، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، الكويت، (د.ت).
- كتاب الزهد، تحقيق عبد العلي عبد الحميد حامد، دار الريان للتراث، القاهرة، ط2، 1408هـ.
- ابن أبي يعلى، أبو الحسين محمد (ت 521هـ/ 1127م)، طبقات الحنابلة، تحقيق محمد حامد الفقى، دار المعرفة، بيروت.
- ابن الأزرق، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن علي بن محمد الغرناطي (ت 896هـ/ 1490م)، بدائع السلك في طبائع الملك، تحقيق علي سامي النشار، وزارة الإعلام، العراق، ط1، (د.ت).
- ابن إسحاق، محمد بن يسار المطلبي المدني (150هـ/ 768م)، المبتدأ في قصص الأنبياء، جمعه ووثّق نصوصه محمد كريم الكوّاز، الانتشار العربي، بيروت، ط1، 2006م.
- ابن تيميّة، أبو العباس أحمد بن عبد الحليم الحراني (661-728هـ/ 1363-1368):
- تلخيص كتاب الاستغاثة أو الردّ على البكري، تحقيق محمّد علي عجّال، مكتبة الغرباء الأثريّة، المدينة المنوّرة، ط1، 1417هـ.
- كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في التفسير، تحقيق عبد الرحمن محمد قاسم النجدي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، (د.ت).
- مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية، تعليق السيّد محمّد رشيد رضا، لجنة التراث العربي، (د.ت).
- منهاج السنة، تحقيق محمد رشاد سالم، مؤسّسة قرطبة، ط1، 1406هـ.

- ابن الجزري، أبو الخير شمس الدين محمد بن محمد بن يوسف (833هـ/ 1429م)، غاية النهاية في طبقات القرّاء، مكتبة ابن تيميّة، 1351هـ/ 1932م.
- ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد (508-597هـ/ 1114-1201م):
- تلبيس إبليس، تحقيق السيّد الجميلي، دار الكتاب العربي، بيروت، 1405هـ/ 1985م.
- المدهش، تحقيق مروان قباني، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط2، 1405هـ-1985م.
- المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، محمد ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1412هـ/1992م.
- المواعظ والمجالس، حققه وعلّق عليه محمد إبراهيم سنبل، دار الصحابة للتراث، طنطا، ط1، 1411هـ/1990م.
- ابن الحاج، أبو عبد الله محمد بن محمد بن محمد العبدري الفاسي المالكي (737هـ/ 1386م)، المدخل، دار الفكر، 1401هـ/ 1981م.
- ابن حبان، أبو حاتم محمد بن أحمد التميمي البستي (ت 354هـ/ 965م)، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1414هـ/ 1993م.
- ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد (773-852هـ/ 1371-1448م):
- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، دار الكتب العلميّة، ط1، 1419هـ/ 1989م.
- لسان الميزان، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، دار البشائر الإسلاميّة، ط1، 2002م.
- نزهة الألباب في الألقاب، تحقيق عبد العزيز محمد بن صالح السديري، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1409هـ/ 1989م.

- ابن حنبل، أبو عبد الله أحمد الشيباني (164-241هـ/ 781-855م)، مسند أحمد، مؤسسة قرطبة، مصر، (د.ت).
- ابن خزيمة، أبو بكر محمد بن إسحاق السلمي النيسابوري (223-311هـ/ 838-923م)، صحيح ابن خزيمة، تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى، المكتب الإسلامى، بيروت، 1390-1970.
- ابن خلدون، أبو زيد ولي الدين عبد الرحمن بن محمد بن محمد (732-808هـ/ 1332-1406م):
  - التاريخ، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان.
    - المقدمة، دار القلم، بيروت، ط5، 1984م.
- ابن خلكان، أبو العبّاس أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر البرمكي الأربلي (608-681 هـ = 1211-1282م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق إحسان عباس، دار الثقافة، لبنان، (د.ت).
- ابن راشد، معمر الأزدي (ت151هـ/ 767م)، الجامع، (ملحق بكتاب المصنف للصنعاني ج10) تحقيق حبيب الأعظمي، المكتب الإسلامي، ط2، بيروت، 1403هـ.
- ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد القرطبي (520-595هـ/ 1126 1126)، فصل المقال في ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، تقديم وتعليق الدّكتور أبو عمران الشّيخ والأستاذ جلّول البدري، الشّركة الوطنيّة للنشر والتّوزيع، الجزائر، 1982م.
- ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع البصري الزهري (168-230هـ/ 785-845م)، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، (د.ت).
- ابن سعيد، جمال الدين أحمد بن محمد بن محمود (ت 593هـ/ 1197م)، كتاب أصول الدين، تحقيق عمر وفيق الداعوق، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط1، 1988م.
- ابن سيرين، محمد (110هـ/ 728م)، تفسير الأحلام الكبير، ضبطه

- ونقّحه جمال محمود مصطفى، دار الفجر للتراث، القاهرة، ط2، 1425هـ/ 2004م.
- ابن سينا، أبو علي الحسين بن عبد الله الشيخ الرئيس (428هـ/1036م)، الإشارات والتنبيهات، شرح نصير الدين الطوسي، وشرح الشرح لأبي جعفر قطب الدين الرازي، مطبعة القدس، قم، ط1، 1383 ش.
- ابن شاهين، غرس الدين خليل الظاهري (ت 873هـ/1468م)، الإشارات في علم العبارات، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة-مصر، 1359هـ/1940م.
- ابن شهر آشوب، مشير الدين أبو عبد الله محمد بن علي السروي المازندراني (489-588هـ/ 1095-1191م):
- متشابه القرآن ومختلفه، چاپخانه شرکت سهامی طبع کتاب، 1328هـ.
- مناقب آل أبي طالب، تصحيح وشرح ومقابلة لجنة من أساتذة النجف الأشرف، المطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف، 1316هـ/ 1956م.
- ابن شيرويه، أبو شجاع شيرويه بن شهردار الديلمي الهمذاني (ت 509هـ/ 1115م)، الفردوس بمأثور الخطاب، تحقيق السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1986م.
- ابن طاوس، السيد أبو القاسم رضي الدين علي بن موسى الحلّي (ت 664هـ/ 1266م):
  - سعد السعود، طبعة أمير، منشورات الرضى، قم، 1363هـ.
- الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، مطبعة الخيام، قم، إيران، ط1، 1399هـ.
- اللهوف في قتلى الطفوف، أنوار الهدى، قم-إيران، ط1، 1417هـ/ 1996م.
- ابن عادل الدمشقي، أبو حفص عمر بن علي الحنبلي (675 (؟)-775هـ

- (؟)/ 1276 (؟)-1373م (؟))، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1419هـ/ 1998م.
- ابن عاشور، الشيخ محمد الطاهر (1296-1393هـ / 1879-1973م)، تفسير التحرير والتنوير [التفسير]، دار سحنون، تونس، 1997م.
- ابن عامر البصري، أبو الفضل عز الدين عامر (بعد سنة 731هـ/بعد 1330م)، «القصيدة التائيّة»، ضمن أربع رسائل إسماعيلية، تحقيق عارف تامر، دار الكشاف، بيروت-لبنان، ط1، نيسان 1953م.
- ابن عبد البر النمري، أبو عمر يوسف بن عبد الله (368هـ-463هـ/ 979 -1071م)، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تحقيق مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، ط1، 1387هـ.
- ابن عبد ربه، أبو عمر شهاب الدين أحمد بن محمد الأندلسي (ت 328هـ/ 939م)، العقد الفريد، تقديم الأستاذ خليل شرف الدين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط2، 1990م.
- ابن عجيبة، أبو العبّاس أحمد بن محمد الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي (1160-1224هـ/ 1747-1809م)، البحر المديد، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط2، 1423هـ/ 2002م.
- ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي (499-571هـ/ 1106-1176م)، تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، تحقيق ودراسة علي الشيري، دار الفكر، بيروت-لبنان، ط1، 1419هـ/ 1998م.
- ابن عطية، أبو محمّد عبد الحق بن غالب المحاربي الغرناطي (481-542هـ/ 1088–1148م)، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز [التفسير]، تحقيق عبد السلام عبد الشافي محمد، ط1، دار الكتب العلمية، لبنان، 1413هـ/ 1993م.

- إبن عمّار، شمس الدين محمد بن عمار بن محمد بن أحمد المصري المالكي (ت 844هـ/ 1440م)، مفتاح السعيدية في شرح الألفية الحديثية، دراسة وتحقيق شادي بن محمد بن سالم آل نعمان، مركز النعمان للبحوث والدراسات الإسلامية وتحقيق التراث والترجمة، صنعاء -اليمن، ط1، 1432هـ/ 2011م.
- ابن غانم المقدسي، عز الدين بن عبد السلام (678هـ/1280م)، كشف الأسرار في حكم الطيور والأزهار، تحقيق وتعليق علاء عبد الوهاب محمد، دار الفضيلة، القاهرة، (د.ت).
- ابن الغضائري، أبو الحسين أحمد بن الحسين الواسطي البغدادي (ق 5هـ/ 11م)، رجال ابن الغضائري، تحقيق السيد محمد رضا الجلالي، دار الحديث للطباعة والنشر، قم، ط1، 1422هـ ق، 1380هـ ش.
  - ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم (213-276هـ/ 828-889م):
- الإمامة والسياسة، تحقيق خليل منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1997م.
- المعارف، تحقيق ثروت عكاشة، دار المعارف، القاهرة، (د.ت).
- ابن قولويه، أبو القاسم جعفر بن محمّد القمّي المعروف بالشيخ الأقدم (ت 368هـ/ 978م)، كامل الزيارات، تحقيق الشيخ جواد القيّومي، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط1، 1417هـ.
- ابن القيسراني، محمد بن طاهر (448هـ-507هـ/ 1056-1113م)، تذكرة الحفاظ (أطراف أحاديث كتاب المجروحين لابن حبان)، تحقيق حمدي عبد المجيد إسماعيل السلفي، دار الصميعي، الرياض، ط1، 1415هـ.
- ابن قيّم الجوزيّة، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيّوب (691-751هـ/ 1291-1350):
- طريق الهجرتين وباب السعادتين، دار السلفيّة، القاهرة-مصر، ط2، 1394هـ.
  - الفوائد، تحقيق محمّد عزيز شمس، دار عالم الفوائد، (د.ت).

- ابن كثير، الإمام أبو الفداء إسماعيل، (701-774هـ/ 1302-1372م):
- البداية والنهاية، حقّقه ودقّق أصوله وعلّق حواشيه علي شيري، طبعة جديدة محقّقة، دار إحياء التراث العربي، 1408هـ/ 1988م.
- قصص الأنبياء، تحقيق أبي عمار مراد بن عبد الله، دار العدنان، دار السلام، (د.ت).
- كتاب تفسير القرآن العظيم [التفسير]، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، ط2، 1420هـ/ 1999م.
- النهاية في الفتن والملاحم، تحقيق محمد أحمد عبد العزيز، دار الجيل، بيروت-لبنان، ط1، 1408هـ/1988م.
- ابن المبارك، أبو عبد الله عبد الله بن واضح المروزي (118-181هـ/ 735-797م)، الزهد ويليه الرقائق، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ابن منبّه، وهب (ت 114هـ)، كتاب التيجان في ملوك حمير، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، الهند، 1348هـ.
- ابن منصور، سعید (227هـ/ 842م)، سنن سعید بن منصور، تحقیق د. سعد بن عبد الله بن عبد العزیز آل حمید، دار العصیمی، الریاض، ط1، 1414هـ
- ابن منصور اليمن، جعفر (ت 380هـ/ 990م)، سرائر وأسرار النطقاء، تحقيق وتقديم د. مصطفى غالب، سلسلة التراث الفاطمي، دار الأندلس، لبنان، ط1، 1404هـ/ 1984م.
- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن علي (630هـ- 711هـ/ 1232–1311م)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط1، (د.ت).
  - ابن ميثم البحراني، كمال الدين ميثم بن على (ت 679هـ/ 1280م):
- شرح نهج البلاغة، عني بتصحيحه عدة من الأفاضل وقوبل بعدة نسخ موثوق بها، مركز النشر مكتب الاعلام الاسلامي، الحوزة العلمية، قم-إيران، ط1، 1362هـ ش.

- قواعد المرام في علم الكلام، تحقيق السيد أحمد الحسيني باهتمام السيد محمود المرعشي، مطبعة الصدر، مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى، ط2، 1406هـ.
- النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة، مؤسّسة الهادي، قم، ط1، 1417هـ.
- اختيار مصباح السالكين من كلام مولانا وإمامنا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) (شرح نهج البلاغة الوسيط)، تحقيق وتقديم وتعليق الدكتور شيخ محمد هادي الأميني، مجمع البحوث الاسلامية، مشهد-إيران، ط1، 1408هـ ق/ 1366هـ ش.
- شرح مئة كلمة لأمير المؤمنين، تصحيح وتعليق مير جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، (د.ت).
- ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحاق (ت 385هـ/ 995م)، الفهرست، دار المعرفة، بيروت، 1398هـ/ 1978م.
- ابن نما الحلّي، نجم الدين محمد بن جعفر بن أبي البقاء هبة الله (645هـ/ 1247م)، مثير الأحزان، المطبعة الحيدريّة، النجف الأشرف، 1369هـ/ 1950م.
- ابن هشام، أبو محمّد جمال الدين عبد الملك بن أيوب الحميري (213هـ/ 828م)، السيرة النبويّة لابن هشام، تحقيق مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده، مصر، ط2، 1375هـ/ 1955م.
- ابن هلال الثقفي، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الثقفي (ت 283هـ/ 896م)، الغارات، تحقيق السيد جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، مطابع بهمن، (د.ت).
- ابن الوليد، حسين بن علي بن محمد (ق 7هـ/ 14م)، المبدأ والمعاد في

- الفكر الإسماعيلي، تحقيق خالد المير محمود، منشورات دار علاء الدين، دمشق-سورية، ط1، 2007م.
  - ابن الوليد، الداعي الفاطمي اليماني علي بن محمّد (612هـ/ 1215م):
- «تحفة المرتاد وغصّة الأضداد»، ضمن أربعة كتب إسماعيليّة، عُني بتصحيحها ربشتروطمان، التكوين للطباعة، ط1، 2006م.
- «رسالة الإيضاح والتبيين في كيفيّة تسلسل الجسم والدين»، ضمن أربعة كتب إسماعيليّة، عني بتصحيحها ربشتروطمان، ط1، التكوين للطباعة والنشر والتوزيع، 2006م.
- كتاب الذخيرة في الحقيقة، حققه محمد حسن الأعظمي، دار الثقافة، بيروت-لبنان 1971م.
- ابن يسار البصري، أبو سعيد الحسن (ت 110هـ/ 728م)، فضائل مكة والسكن فيها، تحقيق، سامي مكي العاني، مكتبة الفلاح، الكويت، 1400هـ.
- أبو حيّان النحوي، أثير الدين محمد بن يوسف بن علي بن يوسف الغرناطي الأندلسي الجياني النفزي (654-745هـ/ 1256-1344م)، تفسير البحر المحيط، دار الفكر، (د.ت).
- أبو الشيخ، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأصبهاني (274-369هـ/ 887-979م):
- طبقات المحدثين بأصبهان والواردين عليها، تحقيق عبد الغفور عبد الحق حسين البلوشي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1412 هـ/ 1992م.
- العظمة، تحقيق رضاء الله بن محمد وإدريس المباركفوري، دار العاصمة، الرياض، ط1، 1408هـ.
- أبو عوانة الأسفرائيني، يعقوب بن إسحاق (316هـ/ 928م)، مسند أبي عوانة، تحقيق أيمن بن عارف الدمشقي، دار المعرفة، بيروت، ط1، 1998م.

- أبو المحاسن الحنفي، يوسف بن موسى (726-803هـ/ 1326-1400م)، المعتصر من المختصر من مشكل الآثار، عالم الكتب، مكتبة المتنبى، بيروت، القاهرة، (د.ت).
- أبو يعلى، أحمد بن علي بن المثنى الموصلي التميمي (210-307هـ/ 825-919م)، مسند أبي يعلى، مراجعة حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، 1404هـ/ 1984م.
- أبو يعلى، محمد بن الحسين بن محمد بن الفراء (ت 458هـ/1065م)، الأحكام السلطانيّة، صحّحه وعلّق عليه محمد حامد الفقي، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط2، 1421هـ/2000م.
- الآبي، أبو سعد منصور بن الحسين الرازي (ت 421هـ/ 1029م)، نثر الدر في المحاضرات، تحقيق خالد عبد الغني محفوظ، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ 2004م.

## - إخوان الصفا:

- رسائل إخوان الصفا، تحقيق وإعداد عارف تامر، منشورات عيدات، بيروت، باريس، ط1، 1415هـ/1995م، ج5 (الرسالة الجامعة).
- رسائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء، دار صادر، دار بيروت، بيروت-لبنان، 1376هـ/1975م.
- الإدريسي، أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله الحسني الطالبي (493-560هـ/ 1100-1165م)، كتاب نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1989م.
- الأزدي، الفضل بن شاذان (ت 260هـ/ 873م)، الإيضاح، تحقيق جلال الدين الحسيني الأرموي، مؤسّسة انتشارات وچاپ دنشگاه، تهران، 1363هـ ش.
- الأزرقي، أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد (نحو 250هـ/نحو 865م)، أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، صحّحها وعلّق على

- حواشيها ووضع فهارسها رشدي الصالح ملحس، المطبعة الماجدية، طبعة جديدة، مكة المكرمة، 1352هـ.
- الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد بن الأزهر الهروي (282-370هـ/ 895-981م)، تهذيب اللغة، تحقيق محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 2001م.
- الأصبهاني، أبو الفرج علي بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم المرواني الأموي القرشي (284-356 هـ/ 897-967م)، الأغاني، تحقيق سمير جابر، دار الفكر، بيروت، ط2.
- الأصفهاني، حمزة بن الحسن (360هـ/ 970م)، تاريخ سني ملوك الأرض والأنبياء عليهم السلام، دار مكتبة الحياة، بيروت، 1961م.
- الإمام الرضا، أبو الحسن علي بن موسى (148هـ-203هـ)، مسند الإمام الرضا (ع)، تجميع وترتيب الشيخ عزيز الله عطاردي الخبوشاني، مؤسسة طبع ونشر آستان قدس الرضوي، ربيع الآخر 1406هـ.
- الإمام المستور، أحمد بن عبد الله بن محمّد بن إسماعيل بن جعفر الصادق (ت225هـ/ 840م)، الرسالة الجامعة، تحقيق مصطفى غالب، دار الأندلس، بيروت، ط2، 1984م.
- الآملي، حيدر بن علي بن حيدر بن علي العلوي الحسيني المازندراني (ت 782هـ؟/ 1380م؟)، تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، تحقيق محسن الموسوي التبريزي، مطبعة الأسوة، ط3، 1428هـ/ 2006م.
- أيوب الزرعي، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر (691-751هـ/ 1291-1350م)، الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء، دار الكتب العلمية، بيروت، 1395هـ/ 1975م.
- البحراني، هاشم بن سليمان بن إسماعيل بن عبد الجواد الحسيني (1107هـ/ 1696م):
- البرهان في تفسير القرآن، حقّقه وعلّق عليه لجنة من العلماء

- والمحقّقين المختصّين، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط2، 1427هـ/ 2006م.
- غاية المرام وحجة الخصام في تعيين الإمام من طريق الخاص والعام، تحقيق السيّد على عاشور، (د.ت).
- البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل الجعفي (ت 256هـ/ 870م)، الجامع الصحيح المختصر، تحقيق د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، اليمامة، ط3، 1407هـ/ 1987م.
- البرقي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن خالد ابن أبي عبد الله (274هـ/ 887م)، المحاسن، تحقيق السيد جلال الدين الحسيني المشتهر بالمحدث، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ط1، 1370هـ ق/1330هـ ش.
  - البروجردي، السيّد حسين (1383هـ/ 1963م):
- جامع أحاديث الشيعة، تحت إشراف حاج حسين الطباطبائي البروجردي، المطبعة العلميّة، قم، (د.ت).
- تفسير الصراط المستقيم، تحقيق غلام رضا مولانا البروجردي، مؤسسة المعارف الإسلامية، قم-إيران، ط1، 1433هـ.
- البروجردي، السيّد على (1313هـ/1895م)، طرائف المقال، تحقيق السيّد مهدي الرجائي، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي العامة، قم المقدسة، ط1، 1410هـ.
- البغدادي، إسماعيل باشا (ت 1329هـ/ 1911م)، هديّة العارفين، دار إحياء التراث، بيروت-لبنان، (د.ت).
- البكري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز الأندلسي (486هـ/1093م)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، تحقيق مصطفى السقا، عالم الكتب، بيروت، 1403هـ.
- البيروني، أبو الريحان محمد بن أحمد الخوارزمي (ت 440هـ/

- 1048م)، الآثار الباقية عن القرون الخالية، بعناية د. إدوارد ساخو، مكتبة المثنى، بغداد، ليبزغ، 1923م.
- البيضاوي، أبو سعيد (أبو الخير) ناصر الدين عبد الله بن عمر بن محمد بن علي الشيرازي (685هـ/ 1286م)، تفسير البيضاوي، تحقيق عبد القادر عرفات العشا حسونة، دار الفكر، بيروت، 1416هـ-1996م.
- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى (ت 458هـ/ 1066م)، سنن البيهقي الكبرى، تحقيق محمد عبد القادر عطا، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، 1414هـ-1994م.
- البيهقي، على بن زيد (ت565هـ/ 1169م)، معارج نهج البلاغة، تحقيق محمّد تقي دانش پژوه، إشراف السيد محمود المرعشي، مطبعة بهمن، قم، ط1، 1409هـ.
- الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى السلم (209-279هـ/ 824-892)، الجامع الصحيح، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث العربى، بيروت، (د.ت).
- التهانوي، محمد بن علي بن القاضي محمد حامد بن محمد صابر الفاروقي الحنفي (ت بعد 1158هـ/بعد 1745م)، موسوعة كشّاف اصطلاحات الفنون والعلوم، تحقيق علي دحروج، نقل النصّ الفارسي إلى العربيّة عبد الله الخالدي، الترجمة الأجنبية جورج زيناتي، سلسلة موسوعات المصطلحات العربية والإسلامية، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 1996م.
- التوحيدي، أبو حيان علي بن محمد بن العبّاس (ت400هـ/ 1009م)، الإمتاع والمؤانسة، المكتبة العصريّة، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ.
- التيجاني، أبو محمد عبد الله بن محمد بن أحمد التونسي (675؟-721هـ/ 1276؟-1340م)، تحفة العروس ونزهة النفوس، تحقيق جليل العطيّة، رياض الريّس للكتب والنشر، ط1، 1992م.
- الثعالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل النيسابوري

- (350-429هـ/ 961-1038م)، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب، دار المعارف، القاهرة؛ يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، تحقيق مفيد محمد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، 1983م.
- الثعلبي، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري (ت427هـ/ 1036م)، كتاب عرائس المجالس في قصص الأنبياء، المكتبة الثقافية، بيروت-لبنان، (د.ت).
- الثوري، أبو عبد الله سفيان بن سعيد بن مسروق (ت 161هـ/ 778م)، تفسير سفيان الثوري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1403هـ.
- الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الليثي (163-255هـ/ 780-869م):
- البيان والتبيين، تحقيق وشرح عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، (د.ت).
- الحيوان، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الكتاب العربي، بيروت، ط3، 1388هـ/ 1969م.
- رسائل الجاحظ، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، ط1، دار الجيل، بيروت، 1411هـ/ 1991م.
- «مفاخرة الجواري والغلمان» ضمن الرسائل، تحقيق عبد السلام محمّد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، 1384هـ/ 1964م.
- الجبرتي، عبد الرحمن بن حسن (1167-1237هـ/ 1754-1822م)، تاريخ عجائب الآثار في التراجم والأخبار، دار الجيل، بيروت، (د.ت).
- الجرجاني، أبو أحمد عبد الله بن عدي بن عبد الله بن محمد (277هـ- 365هـ/ 890-976م)، الكامل في ضعفاء الرجال، تحقيق يحيى مختار غزاوي، دار الفكر، بيروت، ط3، 1409هـ/ 1988م.
- الجرجاني، أبو القاسم حمزة بن يوسف (ت 345هـ/ 956م)، تاريخ

- جرجان، تحقيق د. محمد عبد المعيد خان، عالم الكتب، بيروت، ط3، 1401هـ/ 1981م.
- الجرجاني، علي بن محمد بن علي الزين الشريف (816هـ/ 1413م)، التعريفات، ضبطه وصححه جماعة من العلماء، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1403هـ/ 1983م.
- الجزائري، نعمة الله بن عبد الله بن محمّد بن حسين (1050-1112هـ/ 1640 1701م)، النور المبين في قصص الأنبياء والمرسلين، قدّم له وعلّق عليه علاء الدين الأعلمي، دار الفقه للطباعة والنشر، ط2، 1425هـ ق/ 1383هـ ش.
- الجندي، أبو سعيد المفضل بن محمد بن إبراهيم (ت 308هـ/ 920م)، فضائل المدينة، تحقيق محمد مطيع الحافظ، وغزوة بدير، دار الفكر، دمشق، ط1، 1407هـ.
- حاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي الحنفي (ت 1067هـ/ 1657م)، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية، بيروت، 1413هـ/ 1992م.
- الحاكم النيسابوري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله (321-405هـ/ 933-1014م)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1411هـ-1990م.
- الحامدي، إبراهيم بن الحسين الهمداني (557هـ/ 1162م)، كنز الولد، عني بتحقيقه مصطفى غالب، دار الأندلس، 1979م.
  - الحر العاملي، محمّد بن الحسن (ت 1104/ 1692م):
- هداية الأمّة إلى أحكام الأئمّة، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للآستانة الرضوية المقدسة، مجمع البحوث الإسلامية، مشهد- إيران، ط1، 1414هـ.
- وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، مهر، قم، ط2، 1414هـ/ 1993م.

- الحكيم الترمذي، أبو عبد الله محمد بن علي بن الحسن بن بشر (ت 320هـ/ 932م)، الأمثال من الكتاب والسنّة، تحقيق د.السيد الجميلي، دار ابن زيدون، بيروت، ط1، 1985م.
- الحلبي، أبو الفرج علي بن إبراهيم بن أحمد (ت 1044هـ/ 1634م)، السيرة الحلبيّة أو إنسان العيون في سيرة الأمين والمأمون، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط2، 1427هـ.
  - الحلّى، ابن فهد (ت 841هـ/ 1437م):
- عز الدين أبو محمد الحسن بن سليمان بن محمد (ق 9هـ/ 15م)، المحتضر، تحقيق سيد علي أشرف، انتشارات المكتبة الحيدرية، النجف، ط1، 1370هـ/ 1951م.
- المهذّب البارع، تحقيق الشيخ مجتبى العراقي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، قم-طهران، 1407هـ.
- الحموي، أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي (ت 626هـ/ 1229م)، معجم البلدان، دار الفكر، بيروت، (د.ت).
- الحنبلي، أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد (ت 643هـ/ 1245م)، الأحاديث المختارة، تحقيق عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة، ط1، 1410هـ.
- الحنبلي، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب (736–795هـ/ 1335–1395م)، التخويف من النار، مكتبة دار البيان، دمشق، ط1، 1399هـ.
- الحنفي، محمد بن إياس (ت 930هـ/ 1524م)، بدائع الزهور في وقائع الدهور، تونس، (د.ت).
- الحويزي، الشيخ عبد علي بن جمعة العروسي (ت 1112هـ/ 1700م)، تفسير نور الثقلين، تصحيح وتعليق السيد هاشم الرسولي المحلاتي، مؤسّسة إسماعيليان، قم، ط4، 1412هـ ق-1370هـ ش/ 1991م.

- الخصيبي، الحسين بن حمدان (ت 334هـ/ 945م)، الهداية الكبرى، ط4، مؤسسة البلاغ، بيروت-لبنان، 1411هـ/ 1991م.
- الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي (392-463هـ/ 1002-1071م):
- تاريخ الأنبياء، دراسة وتحقيق آسيا كليبان علي البارح، منشورات محمد علي بيضون دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1425هـ/ 2004م.
  - تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت).
- الخوئي، السيد (ت 1411هـ/ 1991م)، معجم رجال الحديث، (د.ن)، ط5، 1413هـ/ 1993م، ج16.
- الدارقطني، علي بن عمر، (306هـ-385هـ)، الصفات، تحقيق عبد الله الغنيمان، مكتبة الدار، المدينة المنورة، ط1، 1402هـ.
- الدمشقي، أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد بن محمد بن العماد العكري الحنبلي (1032-1089هـ/ 1623-1678م)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق محمود الأرناؤوط، خرّج أحاديثه عبد القادر الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، ط1، 1406هـ/ 1986م.
- الدميري، أبو البقاء كمال الدين محمد بن موسى (742هـ-808هـ/ 1341-1406م)، حياة الحيوان الكبرى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1408هـ/ 1989م.
- الدياربكري، حسين بن محمّد بن الحسن (966هـ/1558م)، تاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس، دار صادر، بيروت-لبنان، (د.ت).
- الذهبي، أبو عبد لله شمس الدين محمد بن أحمد (673هـ-748هـ/ 1275م-1347م):
- تاريخ الإسلام، تحقيق د. عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ط1، 1407هـ-1987م.

- تذكرة الحفّاظ، صُحِّحَ عن النسخة القديمة المحفوظة في مكتبة الحرم المكي تحت إعانة وزارة معارف الحكومة العالية الهندية، دار إحياء التراث العربي.
- سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط9، 1413هـ.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق الشيخ على محمد معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1995م.
- الرازي، زين الدين محمد بن أبي بكر بن عبد القادر (ت بعد 666 هـ/ بعد 1268م)، مختار الصحاح، تحقيق يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصريّة، الدار النموذجيّة، بيروت، صيدا، ط5، 1420هـ/ 1999م.
- الرازي، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الشافعي (544هـ-604هـ/ 1149م-1149م)، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1421هـ/ 2000م.
- الراغب الأصبهاني، أبو القاسم الحسين بن محمّد (ت 502هـ/ 1108م)، المفردات في غريب القرآن، تحقيق صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشاميّة، دمشق، بيروت، ط1، 1412هـ.
- الرافعي القزويني، عبد الكريم بن محمد (557-623هـ/1162-1162)، التدوين في أخبار قزوين، عزيز الله العطاردي، دار الكتب العلمية، بيروت، 1987م.
- الراوندي، أبو الحسن قطب الدين سعيد بن هبة الله بن الحسن (573هـ/ 1187م):
- قصص الأنبياء، تحقيق وتقديم الميرزا غلام رضا عرفانيان اليزدي الخراساني، مؤسّسة الهادي، 1418-1376 ش.
- منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تحقيق السيد عبد اللطيف الكوهكمري، مكتبة آية الله المرعشي العامة، قم، 1406هـ.

- الروياني، أبو بكر محمد بن هارون (ت 307هـ/ 919م)، مسند الروياني، تحقيق أيمن على أبو يماني، مؤسسة قرطبة، القاهرة، ط1، 1416هـ.
- الزايدي، بندر بن فيحان بن محمد (محقق)، كتاب المبتدأ في قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام تصنيف أبي بكر محمد بن عبد الله الكسائي (250–350هـ)، دراسة وتحقيق من أوّل المخطوطة حتى نهاية عصر هود بيه رسالة ماجستير في التاريخ القديم، قسم الدراسات العليا التاريخيّة والحضاريّة، كليّة الشريعة والدراسات الإسلاميّة، جامعة أمّ القرى، المملكة العربيّة السعوديّة، إشراف د. سعد بن موسى الموسى، 1428هـ/ 2006م.
- الزبيدي، أبو الفيض المرتضى محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني (1145–1205هـ/ 1732–1790م)، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله (745-794 هـ/ 1344-1392م)، البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربيّة، ط1، 1376هـ/ 1957م.
- الزمخشري، محمود بن عمر (467-538هـ/ 1075-1143م)، الفائق في غريب الحديث، تحقيق علي محمد البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، ط2، لبنان، (د.ت).
- السبكي، أبو نصر عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي (727-771هـ/ 1327-1327)، طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق د. عبد الفتاح محمد الحلو ود. محمود محمد الطناحي، هجر للطباعة، الجيزة، ط2، 1992م.
- السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن بن محمد (831-902هـ/ 1427-1497م)، الإعلان بالتوبيخ لمن ذمّ أهل التاريخ، حققه فرانز روزنثال، ترجمة صالح أحمد العلي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1407هـ/ 1986م.

- السعدي، أبو القاسم علي بن جعفر (515هـ/ 1121م)، الأفعال، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1403هـ/ 1983م.
- السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (756هـ/ 1354م)، الدرّ المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق أحمد محمد الخرّاط، دار القلم، دمشق، (د.ت).
  - السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر (ت 911هـ/ 1505م):
- الإتقان في علوم القرآن، تحقيق سعيد المندوب، دار الفكر، لبنان، ط1، 1416هـ/ 1996م.
- تاريخ الخلفاء، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة، مصر، ط1، 1371هـ/ 1952م.
- تحذير الخواصّ من أكاذيب القصّاص، دار ابن زيدون، بيروت-لبنان.
  - الدر المنثور، دار الفكر، بيروت، 1993م.
- العرف الوردي في أخبار المهدي، تحقيق أبي يعلى البيضاوي، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1427هـ.
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1998م.
- الشبلي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله (769هـ/ 1367م)، آكام المرجان في أحكام الجان، ضبطه وصحّحه أحمد عبد السلام، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط1، 1408هـ/ 1988م.
- الشريف الرضي، الديوان، طبع باعتناء أحمد عبّاس الأزهري، المطبعة الأدبيّة، بيروت، 1307هـ/ 1898م.
  - شهاب الدين، أبو فراس الميانقي اللاذقي (872-937هـ/ 1467-1530م):
- رسالة أسبوع دور الستر، ضمن أربع رسائل إسماعيلية، تحقيق عارف تامر، دار الكشاف، بيروت-لبنان، ط1، نيسان 1953م.
- «رسالة مطالع الشموس في معرفة النفوس»، ضمن أربع رسائل

- إسماعيليّة، تحقيق عارف تامر، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت-لبنان، ط2، 1978م.
- الشهرستاني، أحمد محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر (479-548هـ/ 1086-1086)، الملل والنحل، تحقيق محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، 1404هـ.
- الشهيد الثاني، زين الدين بن علي بن أحمد العاملي الجبعي (911-966هـ/ 1505-1559م)، منية المريد في آداب المفيد والمستفيد، تحقيق رضا المختاري، مكتب الإعلام الإسلامي، ط1، 1409هـ ق-81368هـ ش/ 1988م.
- الشيخ الصدوق (ابن بابويه القمي)، محمد بن علي بن الحسين بن موسى
   (306-381هـ/ 918-991م):
- الاعتقادات في دين الإماميّة، تحقيق عصام عبد السيّد، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414هـ/ 1993م.
- الأمالي، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم- طهران، ط1، 1417هـق.
- علل الشرائع، تقديم السيد محمد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها، النجف الأشرف، 1386هـ/ 1966م.
- عيون أخبار الرضا على تصحيح وتعليق وتقديم الشيخ حسين الأعلمي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، 1404هـ/ 1984م.
- كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، محرم 1405هـ/ 1363هـ ش.
- معاني الأخبار، تقديم، السيد محمد مهدي السيد حسن الخرسان، منشورات المطبعة الحيدرية في النجف الأشرف، 1381هـ/ 1971م.

- المقنع والهداية، سلسلة المتون الفقهية (1)، تحقيق وتقديم محمد الخرساني (الشهير بواعظ زاده)، مؤسسة المطبوعات الدينية، قم، سراي أمجد، المكتبة الإسلامية، طهران، ذو الحجة الحرام، 1377هـ.
- من لا يحضره الفقيه، تصحيح وتعليق علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم المشرفة، ط2، (د.ت).
- الهداية، تحقيق مؤسّسة الهادي، مطبعة اعتماد، قم، ط1، رجب 1418هـ.
- الشيخ الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (شيخ الطائفة) (385-460هـ/ 969-1068م):
- التبيان في تفسير القرآن، تحقيق وتصحيح أحمد حبيب قصير العاملي، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، دار إحياء التراث العربي، ط1، رمضان 1409هـ.
- مصباح المتهجد، مؤسسة فقه الشيعة، بيروت-لبنان، ط1، 1411هـ/ 1991م.
- الشيخ المفيد، أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان بن عبد السلام العكبرى (ابن المعلم) (336-413هـ / 948-1022م):
- تفسير القرآن المجيد، تحقيق السيد محمد علي أيازي، مؤسسة بوستان كتاب، قم، إيران، ط1، 1424هـ ق/ 1382هـ ش.
- المزار، تحقيق السيد محمد باقر الأبطحي، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414هـ/ 1993م.
- المسائل العكبرية، تحقيق على أكبر الإلهي الخراساني، دار المفيد، بيروت-لبنان، ط2، 1414هـ/ 1993م.
- الصفار، أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ (ت 290هـ/ 903م)، بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمّد (ع)، تحقيق وتصحيح

- وتعليق وتقديم الحاج ميرزا حسن كوچه باغي، مطبعة الأحمدي، طهران، 1404هـ ق/ 1362هـ ش.
- الصنعاني، عبد الرزاق بن همام (126-211هـ/ 744-826م)، تفسير القرآن، تحقيق مصطفى مسلم محمد، مكتبة الرشد، الرياض، ط1، 1410هـ.
- الصوري، محمد بن علي بن حسن الداعي الإسماعيلي (ت. ق 5هـ/ 11م)، القصيدة الصورية، رسالة إسماعيلية واحدة، تحقيق وتقديم عارف تامر، عن المعهد الفرنسي للدراسات العربية، دمشق، 1955م.
- الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب (ت 360هـ/ 971م)، المعجم الكبير، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، ط2، 1404هـ-1983م.
- الطبرسي (الأب)، أمين الإسلام أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل (ت 548هـ/ 1153م):
- تفسير جوامع الجامع، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ط1، 1418هـ.
- تفسير مجمع البيان، تحقيق وتعليق لجنة من العلماء والمحققين الأخصائيين، تقديم السيد محسن الأمين العاملي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1415هـ/ 1995م.
- الطبرسي (الابن)، أبو نصر رضي الدين بن أمين الدين أبي علي الحسن بن الفضل (ق 6هـ/ 12م)، مكارم الأخلاق، منشورات الشريف الرضي، ط6، 1392هـ/ 1972م.
- الطبرسي، أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب (ت 560هـ/ 1165م)، الاحتجاج، تعليق وملاحظات السيد محمد باقر الخرسان، دار النعمان، النجف الأشرف، 1386هـ/ 1966م.

- الطبرسي، ميرزا حسين النوري (ت 1320هـ/1902م)، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت-لبنان، ط2، 1408هـ/1988م.
  - الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (224-310هـ/ 839-922م):
- تاريخ الأمم والملوك، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1407م.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن [التفسير]، تقديم الشيخ خليل الميس وضبط وتوثيق وتخريج صدقي جميل العطار، دار الفكر، بيروت، 1405هـ؛ تحقيق الشاكرين، مؤسسة الرسالة، ط1، 1420هـ/ 2000م.
- الطبري (الشيعي)، أبو جعفر أحمد بن عبد الله بن محمد (615-694هـ/ 1218-1294م)، الرياض النضرة في مناقب العشرة، تحقيق عيسى عبد الله محمد مانع الحميري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1996م.
- الطرطوشي، أبو بكر محمد بن محمد بن الوليد الفهري (520هـ/ 1125م)، سراج الملوك، من أوائل المطبوعات العربيّة، مصر، 1289هـ/ 1872م.
- الطريحي، الشيخ فخر الدين (1085هـ/ 1674م)، مجمع البحرين، مطبعة چاپخانه، طراوت، طهران، ط2، 1362هـ ش.
- الطهراني، آغا بزرك (ت 1389هـ/ 1969م)، الذريعة في تصانيف الشيعة، دار الأضواء، بيروت-لبنان، ط2، (د.ت).
- الطيالسي، أبو داود سليمان بن داود الفارسي البصري (ت 204هـ/ 819م)، مسند أبى داود الطيالسي، دار المعرفة، بيروت، (د.ت).
- العسكري، أبو محمّد الحسن بن علي الهادي بن محمّد الجواد (232- 232هـ/ 846-873م)، تفسير الإمام العسكري (منسوب إليه) [التفسير]،

- محقّقة برعاية السيد محمد باقر الموحد الأبطحي، مدرسة الإمام المهدي، قم المقدسة، ط1، ربيع الأول، 1409هـ.
- العصامي، عبد الملك بن حسين بن عبد الملك الشافعي المكي (ت 1111هـ/ 1699م)، سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمّد معوّض، دار الكتب العلميّة، بيروت، 1419هـ/ 1998م.
- العلّامة الحلّي، جمال الدين الحسن [الحسين] بن يوسف بن علي بن المطهر الحلي (648-726هـ/ 1250-1325م):
  - أجوبة المسائل المهنائيّة، الخيام، قم، 1401هـ.
- تذكرة الفقهاء، مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، طبعة جديدة، مهر، قم، ط1، صفر، 1414هـ.
- منتهى المطلب في تحقيق المذهب، تحقيق قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلامية، مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة، ط1، 1412هـ.
- العياشي، أبو النضر محمّد بن مسعود السلمي (ت 320هـ/932م)، تفسير العيّاشي [التفسير]، تحقيق وتصحيح وتعليق السيد هاشم الرسولي المحلاتي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، (د.ت).
- العيدروسي، عبد القادر بن شيخ بن عبد الله (978هـ-1037هـ/ 1570م-1628م)، تاريخ النور السافر عن أخبار القرن العاشر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1405هـ.
- الغزالي، حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد الطوسي (450-505هـ/ 1058هـ/ 1058هـ/ 505هـ/ 1058هـ/ 1058هـ
- الاقتصاد في الاعتقاد، وضع حواشيه عبد الله محمّد الخليلي، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ 2004م.

- كتاب الإملاء في إشكايت الإحياء، ضمن كتاب إحياء علوم الدين، دار الكتاب العربي، (د.ت).
  - مجموعة رسائل الإمام الغزالي، دار الفكر، بيروت، 1416هـ.
- الفاكهي، أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن العباس (217-275هـ/ 888-832)، أخبار مكة في قديم الدهر وحديثه، تحقيق د. عبد الملك عبد الله دهيش، دار خضر، بيروت، ط2، 1414هـ.
- الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري (100-170هـ/ 718-786م)، كتاب العين، تحقيق الدكتور مهدي المخزومي، والدكتور إبراهيم السامرائي، مطبعة الصدر، مؤسسة دار الهجرة، ط2، 1410هـ.
- الفناري، محمد بن حمزة بن محمد شمس الدين الفناري الرومي الحنفي (751هـ-834هـ/ 1350م-1430م)، مصباح الأنس بين المعقول والمشهود في شرح مفتاح جمع الغيب والوجود، تصحيح وتقديم محمد خواجوي، انتشارات مولى، طهران-إيران، ط1، 1416هـ ق-1374هـ ش/ 1995م.
- الفيض الكاشاني (أو الكاشي)، محسن بن مرتضى بن فيض الله محمود
   (1008-1000هـ/ 1600-1680م):
- التفسير الأصفى، تحقيق مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، ط1، 1418هـ ق-1376هـ ش.
- الصافي في تفسير كلام الله الوافي، المعروف بالتفسير الصافي، صحّحه وقدّم له وعلّق عليه العلامة الشيخ حسين الأعلمي، مؤسّسة الهادي، قم المقدّسة، ط2، رمضان، 1416هـ ق- 1374هـ ش/كانون الثاني/يناير، 1996م.
- الوافي، حققه وصحّحه وعلّق عليه وقابله مع الأصل ضياء الدين الحسيني «العلامة» الأصفهاني، مكتبة الإمام أمير المؤمنين علي (ع) العامة، أصفهان، ط1، 1406هـ.

- القاضي النعمان، أبو حنيفة بن أبي عبد الله محمد بن المنصور بن أحمد بن حيون (ت 363هـ/ 974م):
- الأرجوزة المختارة، تحقيق وتعليق إسماعيل قربان حسين ؟وناوالا، معهد الدراسات الإسلاميّة، جامعة مجيل، مونتريال-كندا، ط1، 1970م.
- تأويل الدعائم، تحقيق وتقديم محمد حسن الأعظمي، دار المعارف، مصر، (د.ت).
- المجالس والمسايرات، تحقيق الحبيب الفقي، وإبراهيم شبّوح، ومحمّد اليعلاوي، دار المنتظر، بيروت-لبنان، ط1، 1996م.
- القبانجي، السيّد حسن [معاصر]، مسند الإمام علي، تحقيق الشيخ طاهر السلامي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط1، 1421هـ/ 2000م.
- القزويني، أبو عبد الله محمد بن يزيد (207-275هـ/ 828-889م)، سنن ابن ماجه، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت، (د.ت).
- القزويني، زكريا بن محمد بن محمود الأنصاري (605-682هـ/ 1208 1208م)، آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت-لبنان، (د.ت).
- القلقشندي، أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القاهري (756-821هـ/ 1355 1418م)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تحقيق د. يوسف علي طويل، دار الفكر، دمشق، ط1، 1987م.
- القمّي، أبو الحسن علي بن إبراهيم (ت 329هـ/ 941م)، تفسير القمي، تصحيح وتعليق وتقديم السيد طيب الموسوي الجزائري، مؤسسة دار الكتاب، منشورات مكتبة الهدى، قم، إيران، ط3، صفر 1404هـ
- القنوجي، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن على بن لطف الله

- الحسيني البخاري (1248-1307هـ/ 1832-1890م)، أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تحقيق عبد الجبار زكار، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1978م.
- القيّومي، الشيخ جواد (جمع) [معاصر]، صحيفة الزهراء عليها السلام، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ط3، 1373هـ ش.
- الكسائي، محمد بن عبد الله (ق 6-7هـ/ 12-13م)، بدء الخلق وقصص الأنبياء، تحقيق ودراسة د. الطاهر بن سالمة، دار نقوش عربية، تونس، ط1، 1998م.
- الكليني، أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق (ت 329هـ/ 941م)، الكافي، تصحيح وتعليق على أكبر الغفاري، مطبعة الحيدري، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط4، 1362 ش.
- الكوفي، أبو القاسم فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي من أعلام الغيبة الصغرى (ت 352هـ/ 963م)، تفسير فرات الكوفي، تحقيق محمد كاظم، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، طهران، ط1، 1410هـ/ 1990م.
- المازندراني، محمد صالح بن أحمد بن شمس الدين (1081هـ أو 1086هـ)، شرح أصول الكافي، تحقيق وتعليق الميرزا أبو الحسن الشعراني، ضبط وتصحيح السيد علي عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1421هـ/ 2000م.
- مالك بن أنس، أبو عبد الله الأصبحي (ت 179هـ/ 795م)، موطأ الإمام مالك، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، مصر، (د.ت).
- الماوردي، أبو الحسن علي بن محمّد بن محمّد بن حبيب البصري البغدادي (364-450هـ/ 974-1058م):
  - الأحكام السلطانية، دار الحديث، القاهرة، (د.ت).

- أعلام النبوة، تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت-لبنان، ط1، 1987م.
- تفسير النكت والعيون [التفسير]، تحقيق السيّد بن عبد المقصود بن عبد الرحمن، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان.
- المتقي الهندي، علي بن عبد الملك حسام الدين بن قاضي خان (888- 975هـ/ 1483- 1567م)، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ضبطه وفسر غريبه وصححه ووضع فهارسه ومفتاحه الشيخ بكري حياني، والشيخ صفوة السفا، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1409هـ/ 1989م.
- مجاهد، أبو الحجاج بن جبر المخزومي (21-104هـ/ 642-722م)، تفسير مجاهد [التفسير]، تحقيق عبد الرحمن الطاهر، ومحمد السورتي، المنشورات العلمية، بيروت، (د.ت).
- المجلسي (الأوّل)، الشيخ محمد تقي بن مقصود علي (1003-1070هـ/ 1595 من الله المتقين في شرح من الا يحضره الفقيه، علّق عليه وأشرف على طبعه السيد حسين الموسوي الكرماني والشيخ علي بناه الاشتهاردي، المطبعة العلميّة، قم، ربيع الأوّل 1399هـ/ شباط/ فبراير 1979م.
- المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي بن مقصود على الأصفهاني (1037–1111هـ/ 1627م)، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمّة الأطهار، تحقيق يحيى العابدي الزنجاني، وعبد الرحيم الرباني الشيرازي، الطبعة الثانية المصحّحة، مؤسسة الوفاء، بيروت-لبنان، 1403هـ/ 1983م.
- مجهول، «ألف ليلة وليلة التركيّة» المسمّاة مناجاة البلغاء في مسامرة الببّغاء، ترجمة سليم أفندي باز، عرّف بها وحقّقها (؟) خليل حنّا تادرس، مكتبة النّافذة، مصر، ط1، 2005م.
- مجهول، ألف ليلة وليلة، المكتبة الثقافيّة، بيروت-لبنان، ط2، 1401هـ/ 1981م.

- مجهول، «رسالة التحاميد الخمسة»، ضمن الأسرار الخفيّة في الأشعار الإسماعيليّة، تحقيق إيف ماركيه، دار بيبليون، باريس، ط1، 2008م.
- مجهول، قصّة فيروزشاه ابن الملك ضاراب، المكتبة الثقافيّة، بيروت، ط2، 1426هـ/ 2005م.
- المحدّث القمّي، الشيخ عبّاس بن محمّد رضا بن أبي القاسم (1294-1359 م)، الكنى والألقاب، مكتبة الصدر، طهران، (د.ت).
- المرتضى، أبو القاسم علي بن السيد أبي أحمد الحسين (355-436هـ/ 1044-966)، رسائل المرتضى، تحقيق وتقديم السيد أحمد الحسيني، مطبعة سيد الشهداء، دار القرآن الكريم، 1405هـ.
- المرتضى، الشريف أبي القاسم علي بن الطاهر أبي أحمد الحسين (ت 436هـ/ 1045م):
- أمالي السيّد المرتضى في التفسير والحديث والأدب، صححه وضبط ألفاظه وعلق حواشيه السيد محمد بدر الدين النعساني الحلبي، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم إيران، ط1، 1325هـ/ 1907م.
- تنزيه الأنبياء، دار الأضواء، بيروت-لبنان، ط2، 1409هـ/ 1989م.
- الناصريات، تحقيق مركز البحوث والدراسات العلمية، مؤسسة الهدى، رابطة الثقافة والعلاقات الإسلامية مديرية الترجمة والنشر، 1417هـ/ 1997م.
  - المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت 346هـ/ 957م):
- أخبار الزمان ومن أباده الحدثان وعجائب البلدان والغامر بالماء والعمران، أشرف على الطبع والتصحيح لجنة من الأساتذة مكتبة النجف الأشرف، دار الأندلس، بيروت-لبنان، 1386هـ/ 1966م.

- التنبيه والإشراف، تحقيق ومراجعة عبد الله بن إسماعيل الصاوي، دار الصاوى، القاهرة، (د.ت).
- مروج الذهب ومعادن الجوهر، الأنيس سلسلة تاريخ وحضارات تحت إشراف علي الكنز، تقديم محمد السويدي، موفم للنشر، 1989م.
- مسكويه، أبو علي أحمد بن محمد بن يعقوب (421هـ/ 1030م)، تجارب الأمم، تحقيق أبي القاسم إمامي، دار سروش، ط2، 1422هـ/ 2001م.
- مسلم بن الحجاج، أبو الحسين القشيري النيسابوري (ت 261هـ/ 875م)، صحيح مسلم، تحقيق فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت، (د.ت).
- المشهدي، الشيخ محمد بن محمد رضا القمّي (1125هـ/1712م)، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، تحقيق حسين درگاهي، مؤسسة الطبع والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ط1، 1407هـ ق/ 1366هـ ش/ 1986م.
  - المعدل، الشيخ حسن (ت 659هـ/ 1261م):
- رسالة مبتدأ العوالم ومبدأ دور الستر والتقية، ضمن أربع [كذا] كتب حقانية، تحقيق وتقديم مصطفى غالب، المؤسسة الجامعية للدراسات، بيروت، ط2، 1407هـ/1987م.
- «معرفة النفس الناطقة والعلوم الغامضة»، ضمن أربع كتب حقّانيّة، تقديم وتحقيق مصطفى غالب، ط2، المؤسّسة الجامعيّة، 1407هـ/ 1987م.
- المعرّي، أبو العلاء أحمد بن عبد الله بن سليمان التنوخي (363-449هـ/ 973-1057م)، رسالة الغفران، صحّحها إبراهيم اليازجي، مطبعة أمين هندية، القاهرة-مصر، ط1، 1325هـ/ 1907م.

- مقاتل، أبو الحسن بن بشير بن سليمان الأزدي بالولاء (البلخي) (150هـ/ 767م)، تفسير مقاتل بن سليمان [التفسير]، تحقيق أحمد فريد، دار الكتب العلمية، لبنان-بيروت، ط1، 1424هـ/ 2003م.
- المقدسي، مطهر بن طاهر (بعد 355هـ/بعد 966م)، البدء والتاريخ، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د.ت).
- المقدسي، يوسف بن يحيى (ق7هـ/ق13م)، عقد الدرر في أخبار المنتظر، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو، ط1، مكتبة عالم الفكر، القاهرة، 1399هـ/ 1979م.
- مقديش، محمود بن سعيد (1154-1228 أو 1229هـ/ 1742-1813 أو 1814م)، نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار، تحقيق علي الزواري ومحمّد محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت-لبنان، ط1، 1988م.
- المكّي، أبو طالب محمد بن علي بن عطية الحارثي (386هـ/996م)، قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام التوحيد، ضبطه وصحّحه باسل عيون السود، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1417هـ/ 1997م.
- الميداني، أبو الفضل أحمد بن محمد النيسابوري (ت 518هـ/ 1124م)، مجمع الأمثال، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، (د.ت).
- النسائي أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب (ت 303/ 915م)، السنن الكبرى، تحقيق د. عبد الغفار سليمان البنداري، وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1411هـ/ 1991م.
- النووي، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري (631هـ-676هـ)، صحيح مسلم بشرح النووي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط2، 1392م.
- النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التيمي البكري (677-733هـ/ 1278–1333م)، نهاية الأرب في

- فنون الأدب، تحقيق مفيد قميحة وجماعة، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1424هـ/ 2004م.
- الهائم المصري، شهاب الدين أحمد بن محمد (853–915هـ/ 1449-1509م)، التبيان في تفسير غريب القرآن، تحقيق، د. فتحي أنور الدابولي، دار الصحابة للتراث بطنطا، القاهرة، ط1، 1992م.
- الهيتمي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد بن علي بن حجر السعدي الأنصاري (909-974هـ/ 1504-1567م)، الزواجر عن اقتراف الكبائر، دار الفكر، ط1، 1407هـ/ 1987م.
- الواحدي، أبو الحسن، علي بن محمّد (ت 468هـ/1076م)، الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق صفوان عدنان داوودي، دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ط1، 1415هـ/1994م.
- الواسطي، أسلم بن سهل الرزاز (ت 292هـ/ 905م)، تاريخ واسط، تحقيق كوركيس عواد، عالم الكتب، ط1، بيروت، 1406هـ.
- وكيع، أبو بكر محمد بن خلف بن حيان بن صدقة الضبي (ت 306هـ/ 918 م)، أخبار القضاة، عالم الكتب، بيروت، (د.ت).
- اليافعي، أبو محمد عفيف الدين عبد الله بن أسعد (768هـ/ 1366م)، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، وضع حواشيه خليل المنصور، دار الكتب العلميّة، بيروت-لبنان، ط1، 1417هـ/ 1997م.
- اليعقوبي، أحمد بن إسحاق (أبي يعقوب) بن جعفر بن وهب بن واضح (بعد 292هـ/ بعد 905م)، تاريخ اليعقوبي، دار صادر، بيروت، (د.ت).
- اليوسي، نور الدين أبو علي الحسن بن مسعود بن محمّد (1102هـ/ 1690م)، زهر الأكم في الأمثال والحكم، تحقيق محمّد حجي، ومحمّد الأخضر، الشركة الجديدة، دار الثقافة، الدار البيضاء-المغرب، ط1، 1401هـ/ 1981م.

#### المراجع:

- ابن سليمان، فريد، مدخل إلى دراسة التاريخ، مركز النشر الجامعي، سلسلة علوم إنسانيّة، تونس، 2000م.
- ابن عبد الجليل، المنصف، الفرقة الهامشيّة في الإسلام: بحث في تكوّن السنيّة الإسلاميّة ونشأة الفرقة الهامشيّة وسيادتها واستمرارها، مركز النشر الجامعي، المركز القومي البيداغوجي، تونس، ط1، 1419هـ/ 1999م.
- أبو شهبة، محمد بن محمد، الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، مكتبة السنة، مصر، ط4، 1408هـ.
- أبو معاش، علي، الأربعين في حب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع)، دار الاعتصام، 1428هـ ش.
- إدي، وليام، الكنز الجليل في تفسير الإنجيل، مجمع الكنائس في الشرق الأدنى، بيروت-لبنان، 1973م.
- إلياد، مرسيا، تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ترجمة عبد الهادي عباس، دار دمشق، ط1، 1986-1987م.
- الأمين، السيد محسن، أعيان الشيعة، تحقيق وتخريج حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت-لبنان، (د.ت).
- أوبوايه (جانين)، وإيمار (أندريه)، تاريخ الحضارات العام: الشرق واليونان القديمة، نقله إلى العربية فريد م. داغر، وفؤاد ج. أبو ريحان، بمساهمة يوسف أسعد داغر وأحمد عويدات، منشورات عويدات، بيروت، باريس، ط2، 1986م.
- إيبش، أحمد، التلمود كتاب اليهود المقدّس تاريخه وتعاليمه ومقتطفات من نصوصه، قدّم له سهيل زكّار، دار قتيبة، دمشق، ط1، 2006م.
- إيكو، أمبرتو، التأويل بين السيميائيات والتفكيكية، ترجمة وتقديم سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 2000م.

- بروكلمان، كارل، تاريخ الأدب العربي، نقله إلى العربية د. عبد الحليم النجار، دار المعارف، مصر، ط2، القاهرة، 1968م.
- بغورة، الزواوي، «العلامة والرمز في الفلسفة المعاصرة (التأسيس والتجديد)»، ضمن عالم الفكر، المجلد 35، العدد 3، عدد خاص «السيميائيّات»، كانون الثاني/يناير- آذار/مارس 2007م.
- بن زئيف، إسرائيل (ولفنسون)، كعب الأحبار، سلسلة اليهوديّة بأقلام يهوديّة، دار ومكتبة بيبليون، جبيل، لبنان، 2010م.
- التريكي، فتحي، أفلاطون والديالكتيكية، الدار التونسية للنشر، 1985م.
- التيمومي، الهادي، مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم في العالم الغربي من «النهضة» إلى «العولمة»، دار محمد علي للنشر، سلسلة مفاهيم، تونس، ط1، 2003م.

#### - الجابري، محمد عابد:

- «السنويّة»، ضمن دراسات مغربية مهداة إلى المفكر محمد العزيز الحبابي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط2، 1987م.
- بنية العقل العربي: دراسة تحليليّة نقديّة لنظم المعرفة في الثقافة العربيّة، المركز الثقافي العربي، المغرب، ط1، كانون الثاني/ يناير، طبعة خاصة بالمغرب، 1986م.
- تكوين العقل العربي، دار الطليعة، بيروت، ط2، أيار/مايو 1985م.
- العصبية والدولة: معالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلامي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت-لبنان، ط6، 1994م.
- نحن والتراث قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي، دار التنوير، ط4، 1985م.
- العقل السياسي العربي محدّداته وتجلّيّاته، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، 1990م.

- الجلالي، محمد حسين الحسيني، دراسة حول نهج البلاغة، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1421هـ/ 2001م.
  - جمال الدين، محمد السعيد:
- دولة الإسماعيليّة في إيران بحث في تطوّر الدعوة الإسماعيليّة إلى قيام الدولة، الدار الثقافيّة للنشر، القاهرة، ط1، 1419هـ/ 1999م.
- علاء الدين عطا ملك الجويني بعد انقضاء الخلافة العبّاسيّة في بغداد، القاهرة، ط1، 1402هـ/ 1982م.
- الجمل، بسّام، من الرمز إلى الرمز الديني: بحث في المعنى والوظائف والمقاربات، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بصفاقس، مطبعة التسفير الفنى بصفاقس، تونس، ط1، كانون الثاني/يناير 2007م.
- جينزبرغ، لويس، أساطير اليهود، ترجمة حسن حمدي السطاتي، دار الكتاب العربي، حلب-دمشق، ط1، سورية، 2007م.
- الحيدري، كمال، علم الإمام، تقرير الشيخ علي حمود العبادي، دار فراقد، ط1، 1429هـ/ 2008م.
- الخازن، الشيخ نسيب وهيبة، أوغاريت، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1961م.
  - خريف، البشير، الدقلة في عراجينها، الدار التونسية للنشر، (د.ت).
- الخزازي، محسن، بداية المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية، مؤسسة النشر الإسلامي، قم-إيران، ط5، 1418هـ.
  - دوران، جيلبير:
- الأنثروبولوجيا رموزها، أساطيرها، أنساقها، ترجمة مصباح الصمد، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، بيروت، ط2، 1413هـ/ 1993م.
- الخيال الرمزي، ترجمة علي المصري، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، ط1، 1411هـ/ 1991م.

- دي لاكروا، بيتي، قصّة «ألف يوم ويوم» فرّوخ ناز شهرزاد آسيا الوسطى، ترجمة نعمة الله إبراهيم، وزاهد الله منور، وتيمور مختار، شركة المطبوعات، بيروت-لبنان، ط1، 1994م.
- ديورانت، ول، (بالاشتراك)، دروس التاريخ، ترجمة علي شلش، دار سعاد الصباح، الكويت، ط1، 1993م.
- الذهبي، محمّد حسين، الإسرائيليّات في التفسير والحديث، مكتبة وهبة، القاهرة-مصر، ط4، 1990م.
- الربيعو، تركي علي، العنف والمقدس والجنس في الميثولوجيا الإسلامية، المركز الثقافي العربي، ط1، 1994م.
- رضا، محمّد رشيد بن علي (1282-1354هـ/ 1865-1935م)، تفسير القرآن الكريم المعروف بتفسير المنار، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، 1990م.

# - ریکور، بول:

- الزمان والسرد، ترجمة سعيد الغانمي، وفلاح رحيم (عن الترجمة الإنجليزية)، وراجعه عن الفرنسية جورج زيناتي، دار الكتاب الجديد المتحدة، كانون الثاني/يناير (جانفي)، 2006م.
- نظرية التأويل: الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط2، 2006م.
- الزحيلي، وهبة بن مصطفى، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، دار الفكر المعاصر، دمشق، 1418هـ.
- الزروقي، عبد المجيد، المنهجية أو البلاغة القانونية: التعبير عن التفكير، دار الكتب العلمية، لبنان، ط1، 2010م.
- زكّار، سهيل، المحذوف من التوراة كاملاً، دار قتيبة، دمشق، بيروت، ط1، 2006م.

- سالم، غسان سليم، محاور الالتقاء ومحاور الافتراق بين المسيحية والإسلام، دار الطليعة، بيروت، ط1، 2004م.
- سزكين، فؤاد، تاريخ التراث العربي، نقله إلى العربية د. محمد فهمي حجازي، وراجعه د. عرفة مصطفى، وسعيد عبد الرحيم، وأعاد صنع الفهارس د. عبد الفتاح محمد الحلو، أشرفت على طباعته ونشره إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية، 1403هـ/ 1983م.
- السعدي، محمد، حول موثوقيّة الأناجيل والتوراة، منشورات جمعية الدعوة الإسلاميّة العالميّة، طرابلس، ط1، 1986م.
- السعفي، وحيد، العجيب والغريب في القرآن من خلال جامع الأحكام للقرطبي، تبر الزمان، تونس، ط1، 2001م.
- سليمان، حسن سليمان، الشيطان في الفكر الإسلامي من خلال القرآن والسنة النبوية، دار الهادي للطباعة والنشر، بيروت، ط2، 2001م.
  - السواح، فراس:
- الأسطورة والمعنى: دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية، دار علاء الدين، دمشق، ط2، 2001م.
- مغامرة العقل الأولى: دراسة في الأسطورة، سورية، أرض الرافدين، دار علاء الدين، دمشق، ط13، 2002م.
- شاكر (جميل)، والمرزوقي (سمير)، مدخل إلى نظريّة القصّة تحليلاً وتطبيقاً، الدار التونسيّة للنشر، تونس، ديوان المطبوعات الجامعيّة، الجزائر، سلسلة علامات، (د.ت).
- شبل، مالك، معجم الرموز الإسلاميّة، شعائر، تصوّف، حضارة، نقله إلى العربيّة أنطوان إ. الهاشم، دار الجيل، بيروت، ط1، 2000م.
- شعبو، أحمد ديب، «سفر التكوين في أساطير الإغريق وقدماء العرب»، الفكر العربي المعاصر، العدد 52-53، أيار/مايو- حزيران/يونيو، 1988م.

- الشعراوي، محمّد متولّي (1911-1998م)، تفسير الشعراوي المعروف بالخواطر، مطابع أخبار اليوم، 1997م.
  - الصلّابي، على محمد محمد:
- أسمى المطالب في سيرة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه (شخصيته وعصره دراسة شاملة)، مكتبة الصحابة، الشارقة، الإمارات، 1425هـ/ 2004م.
- المغول [التتار] بين الانتشار والانكسار، دار الأندلس الجديدة، مصر، 1430هـ/ 2009م.
- صلاح الدين الأيوبي وجهوده في القضاء على الدولة الفاطمية وتحرير بيت المقدس، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ط1، 1429هـ/ 2008م.
- صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، الشركة العالميّة للكتاب، بيروت-لنان، ط1، 1414هـ.
- الصوري، الكاهن السامري أبو الحسن إسحاق (مترجم)، التوراة السامريّة، النص الكامل للتوراة السامريّة باللغة العربيّة، نشرها وعرّف بها أحمد حجازي السقّا، طبعة دار البيان، ط1، القاهرة، 1398هـ/ 1978م.
- عبد الرحمن، خليل (إعداد)، أفستا الكتاب المقدس للديانة الزرادشتية، ترجمة عبد الرحمن نعمان، وخالدة حسن، وسليمان عثمان، وعبد الرحمن مقداد، وتعليق إبراهيم محمود، روافد للثقافة والفنون، سورية، ط2، 2008م.
- عبد العزيز، ألفة محمد كمال، نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985م.
- العجيمي، محمد الناصر، في الخطاب السردي، نظريّة غريماس، الدار العربيّة للكتاب، (د.ت).
  - عجينة، محمد:
- حفريات في الأدب والأساطير، دار المعرفة للنشر، ط1، 2006م.

- موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالاتها، دار الفارابي، بيروت-لبنان، ط1، 1994م.
- العروي، عبد الله، مفهوم التاريخ الجزء الأوّل الألفاظ والمذاهب، المركز الثقافي العربي، ط3، 1997م.
- عطوان، حسين، الزندقة والشعوبيّة في العصر العبّاسي الأوّل، دار الجيل، بيروت-لبنان، (د.ت).
- العظم، صادق جلال، «مأساة إبليس، نظرة جديدة إلى موضوع قديم»، مجلة الحوار، العدد 2، السنة 4، كانون الثاني/يناير-شباط/فبراير 1966م.
- علي، جواد، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، دار الساقي، ط4، 1422هـ/ 2001م.
- عوّاد، كوركيس، الذخائر المشرقيّة، جمع وتقديم وتعليق جليل العطيّة، المجلّد الرابع «التعريف بالمخطوطات وفهارسها، دار الغرب الإسلامي، (د.ت).
- فرانكفورت هـ.، فرانكفورت هـ. ١.، ولسن جون ١.، جاكوبسن توركيلد، ما قبل الفلسفة، ترجمة جبرا إبراهيم جبرا، ومراجعة د. محمود الأمين، منشورات دار مكتبة الحياة، بغداد، بيروت، 1960م.
- فروم، إيريش، الحكايات والأساطير والأحلام، ترجمة صلاح حاتم، دار الحوار، ط1، سورية، 1990م.

# - فوكو، ميشيل:

- جنيالوجيا المعرفة، ترجمة أحمد السطاتي، وعبد السلام بنعبد العالي، دار توبقال للنشر، سلسلة المعرفة الفلسفية، المغرب، ط1، 1988م، ص 33.
- حفريات المعرفة، ترجمة سالم يفوت، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء-المغرب، ط1، 1986م.

- الكلمات والأشياء، مركز الإنماء القومي، مشروع مطاع صفدي للينابيع IV، لبنان 1989-1990م.
- القلعجي، معجم لغة الفقهاء عربي-إنجليزي، دار النفائس، بيروت-لبنان، ط2، 1408هـ/ 1988م.
- القمني، السيد محمود، الأسطورة والتراث، سينا للنشر، القاهرة، ط2، 1993م.
- كانافاجيو، بيار، معجم الخرافات والمعتقدات الشعبيّة في أوربا، ترجمة أحمد الطبّال، المؤسّسة الجامعيّة للدراسات، ط1، 1413هـ/ 1993م.
- كريمر، صمويل نوح، أساطير العالم القديم، ترجمة د. أحمد عبد الحميد يوسف، ومراجعة د. عبد المنعم أبو بكر، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، 1974م.
- الكسنزان الحسيني، السيد الشيخ محمد بن الشيخ عبد الكريم، موسوعة الكسنزان فيما اصطلح عليه أهل التصوف والعرفان، دار آية، بيروت، 2005هـ/ 2005م.
- كوبر، غريس، أساطير إغريقيّة ورومانيّة، ترجمة غانم الدبّاغ، شركة التايمس، بغداد، 1984م.
- كينر، كريج س.، الخلفيّة الحضاريّة للكتاب المقدّس، العهد الجديد، دار الثقافة، البانوراما، القاهرة، ط1، 2006م.
- لالاند، أندريه، موسوعة لالاند الفلسفية، تعريب خليل أحمد خليل، وتعهده وأشرف عليه أحمد عويدات، بيروت، باريس، ط2، ص 1398.
  - المجمع اللغوي، المعجم الفلسفي، القاهرة، 1403هـ/ 1983م.
- المخلبي، علي، التحليل والتأويل قراءة في مشروع محمد عابد الجابري، منشورات كارم الشريف، تونس، ط1، كانون الثاني/يناير 2010م.
- مدكور، إبراهيم (إشراف)، المعجم الفلسفي، عن المجمع العلمي، الهيئة العامّة للمطابع الأميريّة، القاهرة، 1403هـ/ 1983م.

### - المسعدى، محمود:

- السدّ، سلسلة عيون معاصرة، دار الجنوب للنشر، 1992م.
- حدّث أبو هريرة قال...، دار الجنوب للنشر، تونس، ط3، 1989م.
- مسعود، ميخائيل، الأساطير والمعتقدات عند العرب قبل الإسلام، دار العلم للملايين، بيروت، 1994م.

## - المسعودي، حمّادي:

- فنيّات قصص الأنبياء في التراث، مسكيلياني للنشر، ط1، آب/ أغسطس 2007م.
- متخيّل النصوص المقدّسة في التراث العربي الإسلامي، دار المعرفة للنشر، تونس، ط1، 2007م.
- الملكي، الشيخ محمد باقر، توحيد الإمامية، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، مؤسسة الطباعة والنشر، ط1، (د.ت).
- مويڤن، المصطفى، بنية المتخيّل في نص ألف ليلة وليلة، دار الحوار، اللاذقيّة-سوريّة، ط1، 2005م.
- نگري، القاضي الشيخ عبد النبي بن عبد الرسول الحنفي الهندي الأحمد (من أعيان القرن الثاني عشر للهجرة/الثامن عشر للميلاد)، دستور العلماء في اصطلاحات العلوم والفنون (المعروف بجامع العلوم)، حققه وعرّب عباراته الفارسية حسن هاني فحص، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1421هـ/ 2000م.
- نعناعة، رمزي، الإسرائيليّات وأثرها في كتب التفسير، دار القلم، دمشق، دار الضياء، بيروت، ط1، 1390هـ/1970م.
- النفزاوي، أبو عبد الله محمد بن محمد، الروض العاطر، مطبعة التيجاني المحمّدي، (د.ت).
- هيجل، ف.، محاضرات في فلسفة التاريخ الجزء الأوّل: العقل في التاريخ، ترجمة وتقديم وتعليق د. إمام عبد الفتّاح إمام، ضمن المكتبة الهيجليّة، دار التنوير، ط3، 1983م.

### المراجع باللغات الأجنبيّة:

- «Kingu», in Britannica Encyclopedia of World Religions, Chicago, 2006, p 641.
- Abelson, J., Jewish Mysticism, G. Bell and Sons, London, 1913, p.
   133.
- Abrahams, Israel, «Tabernacle», in E.J. 2<sup>nd</sup>, Vol. 19, pp. 418-423.
- Curran, Bob, Encyclopedia of The Undead, Book-mart Press, U.S.A., 2006.
- Abrahams, Israel (et autres), «God», in E.J., 2<sup>nd</sup>, Vol. 7, pp. 652-677.
- Adams, Nicholas, «Shapers of Protestantism: F. D. E. Schleiermacher», in The Blackwell Companion to Protestantis, edited by McGrath, Alister E., and Marks, Darren C., Blackwell Publishing Ltd, 2004, USA.
- Ahimaaz, (Court Historian), The Book of King Solomon, Discovered, Translated and Annoted by Professor Solomon, Top Hat Press, U.S.A., 2005.
- Alleau, René, De la nature des symboles, petite bibliothèque payot, 2006.
- Amiet, Pierre, et autres, «Perse: C. Art», dans E. U., Paris, 1985,
   Corpus 14, pp. 270-284; 1992, Corpus 17, pp. 904-918.
- Anawaty, Georges, C., «La notion de "Péché Originel" existe-t-elle dans l'Islam?», Studia Islamica, XXXI-XXXII, 1970.
- Annas, Julia, Plato a very short introduction, Oxford University Press, N.Y., 2003.
- Armagand, Françoise, «Bestiaires», dans E. U., Paris, 1984, Corpus 3, pp. 535-544; 1993, Corpus 4, pp 43-52.
- Arnold, M.B., «imagination», in The New Catholic Encyclopedia, Vol. 7, p. 326-327.
- Avis, Paul, God and the Creative Imagination: Metaphor, Symbol, and Myth in Religion and Theology, Routledge, London, 1999.
- Awn, P. J., Satan's Tragedy and Redemption: Iblis in Sufi Psychology, Leiden, E. J. Brill, 1983.

- Baer, Eva, «Ṭāwūs», in E.I.2<sup>nd</sup>, Leiden, Brill, 2000, pp. 396-397.
- Baker, Robert (Rev), Synonyms of the Old Testament their Bearing on Christian Doctrine, William M. Eerdmans Publishing Company, 1897.
- Balay, Christophe (en collaboration), «Perse: langues et littératures», dans E. U., Paris, 1985, Corpus 14, pp. 264-270; 1992, Corpus 17, pp. 898-904.
- Bar-Asher, Meir M., «Yazidis», in Medieval Islamic Civilisation: an Encyclopedia, Routledge, N.Y., London, 2006.
- Baring-Gould, Rev. S. M. A., Legends of the Patriarchs and Prophets and other old testament characters from various sources, American book exchange, N.Y., 1881.
- Barker, Chris, «Myth», in the Sage Dictionary of Cultural Studies, Sage Publication, London, 2004.
- Barthes, Roland, Fragments de mythologies, ed. Seuil, Paris, 1957
- Bell, Richard, The origin of Islam in its Christian environment, London, 1926.
- Biedermann, Hans, Dictionary of Symbolism, translated by James Hulbert, Wordsworth Reference, 1996.
- Bounfour, A., «Sexe, parole, et culpabilité dans le récit coranique de l'origine», Studia Islamica, 1995/I, (Juin), 81.
- Bowie, Andrew, «The philosophical significance of Schleiermacher's hermeneutics», in The Cambridge Companion to Friedrich Schleiermacher, Edited by Jacqueline Marina, Cambridge University Press, 2005.
- Bremmer, J.N., «Pandora or the Creation of a Greek Eve», in The Creation of Man and Woman Interpretations of the Biblical Narratives in Jewish and Christian traditions, edited by Gerard P. Luttikhuizen, Brill, Leiden, 2000, pp. 19-33...
- «myth»; in E. B., Chicago, 2005, pp. 715-732.
- Bunyan, John, An Exposition on the First Ten Chapters of the Genesis, and Part of the Eleventh, by Charles Doe (editor), 1<sup>st</sup> edition 1691.

- Calasso, Giovanna., «Intervento di Iblîs nella creazione dell'uomo. L'ambivalente figura del "nemico" nelle tradizioni islamiche», Rivista. degli Studi Orientali, volume, XLV, 1970.
- Campbell, Joseph, The Hero with thousand faces, commemorative edition, Princeton University Press, 2004.
- Carlier, Christophe, et Griton-Rotterdam, Nathalie, Des Mythes aux Mythologies, ellipses, 1994.
- Cassandra, Eason, Fabulous creatures, mythical monsters, and animal power symbols, Greenwood Press, London, 2008.
- Charles, David, «Aristotle and modern realism» in Aristotle and moral realism, edited by Robert Heinantan, Westview Press, Boulder, San Francisco, 1995.
- Charles, R. H., Apocalypsis Mosis, from the Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament, Oxford, The Clarendon Press, 1913.
- Chebel, Malek, Encyclopédie de l'amour en Islam, Petite Bibliothèque Payot.
- Chebel Malek, L'imaginaire arabo-musulman, PUF, 2002.
- CHEVALIER, Jean, et, GHEERBRANT Alain, Dictionnaire des symboles, Ed. Robert LAFON, Jupiter, 1982.
- Chipman, Leigh N. B., «Adam and the angels: an examination of mythic elements in islamic sources», Arabica,. XLIX, 4, 2002.
- Cirlot, J. E., A Dictionary of Symbols, 2<sup>nd</sup>, translated from the spanish by Jack Sage, Routledge, London, 1971.
- Clarke, Adam, Clarke's Commentary Job, a Commentary and Critical Notes on the Holy Bible Old and New Testaments, Wesleyan Heritage Publications, 1998.
- Coleman, J. A., Dictionary of Mythology, ArcTurus, London, 2007.
- Comte, Fernand, Dictionary of Mythology, Wordsworth Reference, 1994.
- Courtois, V., «The islamic conception of the Devil», Notes on Islam,
   V., VII, N° 1, March, 1954, June, 1954; N° 3-4, Sept.- Dec., 1954.

- Culler, Jonathan, Barthes a very short introduction, Oxford University Press, 2002
- Darmesteter, James (translator), The Zend-Avesta, part I, The Vendîdâ, Sacred Books of the East, Volume 4, Oxford University Press, 1880.
- Davey, Nicholas, Unquiet Understanding Gadamer's Philosophical Hermeneutics, State University of New York Press, USA, 2006, p. 31 et suite.
- Fédida, Pierre, «Interprétation», in E.U., Paris, 1992, Corpus 12, pp. 501-504.
- De Blois, F. C., «Zindīk», in E.I.<sup>2</sup>, Brill, Leiden, Vol. 10, pp. 511-513.
- De Graeve, F., «Myth, Literary», in The New Catholic Encyclopedia, 2<sup>nd</sup> edition, Thomson Gale, U.S.A., 2003.
- De Manhar, Nurho, The Seoher Ha-Zohar or the Book of Light, Theosophical Publishing Company, N.Y., 1900.
- Declais, Jean-Louis, «La tenue d'Adam», Arabica, T. XLVI, Leiden, 1998.
- Detienne, Marcel, (updated by Bernabé, Alberto 2005), «Orpheus», in Gale Encyclopedia of Religion, 2<sup>nd</sup> edition, Vol. 10.
- Detienne, Marcel, «Orphisme», dans E.U., Paris, 1985, Corpus 13, pp. 741-742.
- Djebli, Moktar, «Nahdj al-Balagha», in Encyclopedia of Islam 2<sup>nd</sup> edition, Vol. 7.
- Djebli, Moktar. "Encore à Propos de l'Authenticite' du Nahj al-Balagha!" in Studia Islamica, LXXV, 1992.
- Dortier, Jean François (Direction), Le Dictionnaire des Sciences Humaines, Editions Delta, Beyrouth, Liban, 2007.
- Dosse, François, «Le Moment Ricoeur», dans Vingtième siècle, Revue d'histoire, Année 2001, V. 69, N° 69.
- Dumézil, Georges, Mythe et épopée: Types épiques indo-européen: un héros, un sorcier, un roi, 4<sup>éme</sup> édition, Gallimard, 1971.
- Durand, Gilbert «Symbolisme de la terre», E. U. Paris, 1985, Corpus
   17, pp. 952-954; 1992, Corpus 22, pp. 326-328.

- Durand, «Symbolisme du ciel», dans E.U., Paris, 1993, Corpus 5, pp. 800-801.
- Durand, L'imaginaire Essai sur les sciences et la philosophie de l'image, Hatier, Paris, 1994.
- Durant, "Symbolisme du feu", dans E.U, Paris, 1984, Corpus 7, pp. 917-921.
- During, Jean, Islam le combat mystique, éd., Robert Laffont, 1975.
- Eisen (Arri), and Laderman (Gary), (Editors), Science, religion and society, An Encyclopedia of History, Culture, and controversy, Armonk, New York, London, England, 2007.
- Eliade, M., «Les Mythes de la création», dans E.U., Paris, 1984, Corpus 5, pp. 663-667.
- Eliade, M., Aspect du mythe, Gallimard, 1963.
- Eliade, M., «Mythes du Déluge», in E.U., Paris, 1993, Corpus 7, pp. 147-148.
- Eliade, M., Traité d'histoire des religions, Payot, Paris, 1964.
- Elwell, Water A., «Bride of Christ», in Baker encyclopedia of the Bible, Vol. I, p. 381.
- Evans Rev. William, The Great Doctrines of The Bible, Moody Press, Chicago, 1912-1974.
- Fahd, Toufic, «La naissance du monde selon L'Islam», in la naissance du monde, Paris, Seuil, Collections Sources Orientales, Vol 1, 1959.
- Feliks, Jehuda, «Peacock», in E. J., Vol. XV, p. 704.
- Ferber, Michael, a Dictionary of Literary Symbols, 2<sup>nd</sup> edition, Cambridge University Press, 2007.
- Ferrarin, Alfredo, Hegel and Aristotle, Cambridge University Press, 2004.
- Festugiere, Andre-Jean, La Révélation d'Hermès Trismégiste, Vol.
   IV Le Dieu Inconnu et La Gnose, Paris, 1954.
- Fishbane, Michael, Biblical Myth and Rabbinic Mythmaking, Oxford University Press, 2003.

- Foucault, Michel, Naissance de la clinique, P.U.F., 1963.
- Frankenberry, Nancy K., «Religion as a "mobile army of metaphors"», in Radical interpretation in Religion, Cambridge University Press, 2004.
- Frédéric, Louis, L'inde de L'Islam, Arthaud, Paris, 1989.
- Freedman, David Noel, (Editor en Chief), The Anchor Yale Bible Dictionary, Boubleday, N.Y., 1996.
- Gadamer, Hans Georg, L'art de comprendre, 2 tomes, Aubier, Paris, TI, 1982, TII, 1990.
- Ganguli, Kisari Mohan, (translater), The Mahabharata of Krishna-Dwaipayana Vyasa, Translated into English Prose from the Original Sanskrit Text, Bharata Press, India, 1883-1896, book 12.
- Gaster, Theodor, H., «Judaism», E. Britannica, Chicago, 2005, pp. 379-455.
- Gastfreund, Isaac, Mohamed nach Talmud und Midrasch, Wienn, 1877.
- Gaukroger, Stephen, «Descartes Methodology», in The Renaissance and the 17<sup>th</sup> Century Rationalism, série Routledge History of Philosophy Vol. IV, Taylor & Francis Group, 1993.
- Gilhus, Ingvild Sælid, Animals, Gods and Humans, Changing Attitudes to Animals in Greek, Roman and Early Christian Ideas, Routledge, London, N.Y., 2006.
- Ginzberg, Louis, Legends of the Jews, Translated from the German Manuscript by Henrietta Szold et Paul Radin, (la première édition entre 1909-1938), The Jewish Publication Society, Philadelphia, 2<sup>nd</sup>, 2005.
- Ginzberg, Louis, Les légendes des Juifs, la création du monde, Adam, les dix générations, Noé, traduit de l'anglais par gabrielle Sed-Rajna, ouvrage publié avec le concours du Centre national du livre, Patrimoines Judaisme, Les éditions du Cerf, Institut Alain De Rothschild, Paris, 1997.
- Girardet, Raoul, Mythes et mythologies politiques, Ed Seuil, Paris, 1986.

- Grimal, Pierre, The Concise Dictionary of Classical Myth, Basil Black well Ltd, 1990
- Groupe D'Entrevernes, Analyse sémiotique des textes, introduction Pratique-Théorie, Les Editions Toubkal, Maroc1987.
- Guillemin, «Zervanism», in The New Catholic Encyclopedia, 2<sup>nd</sup>,
   Vol. 14.
- Mattingly, Gerald L., «Zurvan», in Encyclopedia of Time, Sage Publication Ltd, U.S.A., 2009.
- Guillemin, J. Duchesen, «Ahura Mazda and Ahriman», in The New Catholic Encyclopedia, 2<sup>nd</sup>, Thomson Gale, U.S.A., 2003.
- Hamburg, Carl H., «Cassirer's conception of philosophy», in The Philosophy of Ernest Cassirer, serie The Library of living philosophers VI.
- Hartmig, Hirschfeld, Jüdische Elemente im Koran, Berlin, 1878.
- Heinrichs, W., P., «Ramz», dans E. I.,<sup>2éme</sup> Brill, Leiden, 1995, T.
   VIII.
- Heller, Bernard, «Adam», in E. J. 2<sup>nd</sup>, Keter Publishing House Ltd, N.Y., 371-376.
- Henry, Matthew (1662-1714), Commentary on the Whole Bible (Genesis to Deuteronomy), Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal Library, 2000.
- Herr, Moshe David, «Midrash», in E. J.,2<sup>nd</sup> Edition, Vol. 14, pp. 182-185.
- Hook, S.H., Middle Eastern Mythology, Penguin Books, 1973.
- Horowitz, Maryanna Cline (editor), New dictionnary of the History of ideas, Thomson gale, N.Y., 2005.
- Jameux, Dominique, «Symbole», in E.U., Paris, 1985, Corpus 17, pp 494-496.
- Jamieson, Robert, (en collaboration), A Commentary Critical, Experimental, and Practical On The Old and New Testaments, Philadelphia, 1871.
- Jamme, Christoph, «Myth, Mythology», in The Brill Dictionary of Religion, Brill, Leiden, Boston, 2006.

- Johson, Christopher, «Structuralism», in Encyclopedia of contemporary French culture, Routledge, London, N.Y., 1998.
- Jonathan, P. Berkey, The Formation of Islam: Religion and Society in the Near East, 600-1800, Cambridge University Press, N. Y., 2003.
- Jordan, Michael, Dictionary of Gods and Goddesses, 2<sup>nd</sup> edition, Facts On File, N.Y., 2004.
- Kaplan, David M., «Ricoeur Paul»; in encyclopedia of philosophie, 2<sup>nd</sup> edition, Thomson Gale, USA, 2005.
- Katsh, Abraham. I., Judaism in Islam, Biblical and talmudic Background of the Koran and Commentaries, N.Y. 1954.
- Kaufman, Pierre, «imaginaire et imagination», E. U., Paris, 1984, Corpus 9, pp. 776-782; 1992, Corpus 11, pp. 936-943.
- Keil, C. F. (1807-1888), and Delitzsch, Franz (1813-1890), Keil & Delitzsch Commentary on the Old Testament, T. and T. Clark, Edinberg, 2<sup>nd</sup> printing, U.S.A., 2006.
- Kennedy, Mike Dixon, Encyclopedia of Russian and Slavic myth and legend, Santa Barbara, California, 1998.
- Khoury, R., G., Les Légendes prophétiques dans l'Islam depuis le 1<sup>er</sup> jusqu'au III siècle de l'Hégire, d'après le manuscrit d' Abu Rifa' a ' Umara b. Watima b. Musa b. al-Furat al-Farisi al-fasawi KITAB BAD AL- HALQ WA QISAS AL- ANBIYA, Otto Harrassowitz Wiesbaden, 1978.
- Kiadó, Helikon, Fears and Symbols an Introduction to the study of Western civilisation, translated by Elemér Hankiss, Central European University Press, Budapest, 2001.
- Kister, M.J., «Adam: A study of some legends in Tafsîr and Hadîth literature», in Isreal Oriental Study, 13, 1993.
- Kramer, Samuel Noah, Sumerian Mythology, A Study of Spiritual and Literary Achievement in the Third Millennium B.C., University of Pennsylvania Press, revised edition, Philadelphia, 1944 revised 1961.
- Kreyenbroek, P. G., «Yazîdî», in E.t.<sup>2</sup> Brill, Leiden, Vol. 11, pp. 313-316.

- L'Abbé Migne, (éditeur), Dictionnaire des apocryphes ou collection de tous les livres apocryphes relatifs à l'ancien et au nouveau testament, Paris 1856.
- Lacarrière, Jacques, Au cœur des mythologies, Gallimard, collection folio, éditions du félin, 1998.
- Ladrière, Jean, «Concept», dans E.U., Paris, 1984, Corpus 5, pp 258-260.
- Harper, Willam, «Scientific method», in Encyclopedia of Philosophy, 2<sup>nd</sup> edition, Thomson Gale, U.S.A., 2006.
- Laroussi, Gasmi, «La traversée de l'imaginaire et le grand récit dans le Coran (le récit d'Adam: Sourate XX, versets 114-123), Bulletin de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines, Oujda (1), Mai 1981.
- Larson, Jennifer, Ancient greek cults a guide, Routledge, N.Y., 2007.
- Lecker, Michael, «Wahb ibn munabbih», in Encyclopedia Judaïca, V 20, p 596.
- Leeming, David A. Creation Myths of the World an Encyclopedia,
   2<sup>nd</sup> edition, ABC-CLIO, LLC, 2010.
- Leick, Gwendolyn, A dictionary of Ancient Near Eastern mythology, Routledge, London, N.Y., 2003.
- Lurker, Manfred, the Routledge Dictionary of Gods, Goddesses, Devils and Demons, Routledge, London, N.Y., 2004.
- Lyke, Larry L., «Midrash», in Eerdman's Dictionary of the Bible, Freedman, David Noel (Editor-in-Chief), Eerdmans Publishing Co., 2000.
- MacIntosh, Christopher, Gardens of the Gods: Myth, Magic and Meaning, I.B. Tauris, London, N.Y., 2005.
- Mackenzi, Donald A., Indian Myth and Legend, the Gresham publishing company, London, 1913.
- Mackenzie, Donald A., Myths of Babylonia and Assyria, With Historical Narrative and Comparative Notes, The Gresham Publishing Southampton, St. Strand, London, 1915.

- Madelung, W., «Shī'a», E.l², Vol. 9.
- Mahmud, Muhammad, «The creation story in sûrat al-baqara, with special reference to al-Tabarī's material: an analysis», Journal of Arabic Literature, XXVI, Leiden, 1995.
- Malan, the Rev. S. C., D. D., The Book of Adam and Eve also called The Conflict of Adam and Eve with Satan, A Book of the early Eastern Church, translated from Ethiopic, with notes from the Kufale, Talmud, Midrashim, and other eastern works, Charles Carrington, London.
- Matthew, Henry, Matthew Henry's Concise Commentary on the Bible, Grand Rapids, MI: Christian Classics Ethereal Library, Thomas Nelson Publisher, Nashville, 1997.
- Maurice, H., Harris, D.D., Hebraic Literature translations from the Talmud Midrashim and Kabbala whith special introduction, Washington, London, 1901,
- Mercatante, Anthony S., and Dow, James R., The Facts On File Encyclopedia of Word Mythology and Legend, 3<sup>rd</sup> edition, Facts on File, N.Y., 2004.
- Morfill, W., R., The Book of the secrets of Enoch, translated from the Slavonic, Oxford, 1896.
- Morford, Mark P. O., Lenardon, Robert J., Classical Mythology, 7<sup>th</sup> edition, Oxford University Press, N.Y., 2003.
- Mosjov, Bojana, Osiris, Blackwell publishing, 2005, § 1 et § 2.
- Murphy Edward F., Handbook for spiritual warfare, Thomas Nelson Publishers, 1996.
- Murphy, James G., A Critical and Exegetical Commentary on the Book of Genesis, Hamilton Adams and Co., London.
- Murray, Robert, Symbols of Church and Kingdom: a study in early syriac tradition, T&T Clark International, 2004.
- Myers, Allen C., (Revision Editor), The Eerdmans Bible Dictionary, William B. Eerdmans Publishing Company, 1987.
- Nagel, «Kisā'ī», in El<sup>2</sup>, V. 5.

- Narayanan, Vasudha, «Hinduism», in Worldmark Encyclopedia of Religious Practices, Thomson Gale, 2006, Vol. I, pp 300-348
- Netton, I.R., «Nafs», in E.I.<sup>2</sup>, Vol. 7.
- Nityabodhananda, Swami, Mythes et religions de l'Inde, Maisonneuve et Larose, Paris 2001.
- O'Connell, B. J. and Mcmanus, F. R., «Tabernacle», in N.C.E., 2<sup>nd</sup> ed., Thomson Gale, U.S.A., 2003, Vol. 13, p. 726.
- Osborne, Grant R., «Bronze Serpent», in Baker Encyclopedia of the Bible, Baker Book House Company, Michigan, 1988, Vol. I.
- Palmer, Richard E., «gadamer, hans-georg», in Encyclopedia of Philosophy, Borchert, Donald M., (Editor in Chief), Thomson Gale, a part of the Thomson Corporation. second edition, 2006.
- Parks, Rebecca (project editor), UXL Encyclopedia of World Mythology, Gale, Cengage learning, 2009.
- Patwell, Joseph M. (Editor), American Heritage Dictionary of the English Language, 4<sup>th</sup> edition, Houghton Mifflin Company, Boston, N.Y., 2006.
- Paul, André, «L'étude de la Bible», dans E., U., Paris, 1984, Corpus 3, pp. 578-583.
- Paul, André, et Hadot Jean, «Littératures apocalyptique et apocryphe», dans E., U., Paris, 1984, Corpus 2, pp. 370-375.
- Pauliny, JÁN, «Ein Werk "Qisas Al-Anbyā" von Abû 'Abdallāh Muhammad Ibn Sa'īd Al-Higrī Al-Ahbārī», Asian and African Studies VI, 1970.
- Pedersen, J., «Adam», in E.i. 2<sup>éme</sup> édition. T. I pp. 181-183.
- Perreault, A. M., «Phantasm», in The New Catholic Encyclopedia, Vol. 11, p. 225-226.
- Philibert, Myriam, Dictionnaire des mythologies, Maxi-Livres-Profrance, 1998.
- Philip, Neil, Myths and Legends Explained, DK publishing, N.Y., 2007.
- Pinch, Geraldine, Egyptian Myth: A Very Short Introduction, Oxford University Press, 2004.

- Platon, Ion, introduction et notes par Monique Canto, GF Flammarion, Paris, 1989.
- Platon, Œuvres de Platon, traduites par Victor Cousin, Paris, s.d.
- Rabinowitz, Louis Isaac (et autres), «demons, demonology», in E.
   J., 2<sup>nd</sup> edition, Vol. II, pp. 572-578.
- Rabinowitz, Louis Isaac, «Satan», in E. J., 2<sup>nd</sup> edition, pp. 72-73.
- Ralph T, and Griffith, H. Hymns of the Rgveda, ed. J. L. Shastri, 1999.
- Rapaport, Samuel (Rev), Tales and Maxims from the Midrash, New York, London, 1907.
- Ricoeur, Paul, «L'histoire comme récit», dans La Narrativité, receuil préparé sous la direction de Dorian Tiffeneau, Editions du centre national de la recherche scientifique, Paris, 1980.
- Ricoeur, Paul, art. «Le mythe interprétation philosophique», in, E.U. Paris, 1985, Corpus 12, pp. 883-890; Paris, 1992, Corpus 15, pp. 1041-1048.
- Ricœur, Paul, Conflit des interprétations, Ed, Seuil, Paris, 1969.
- Ricœur, Paul, De l'interprétation: essai sur Freud, ed. Seuil, Paris, 1965.
- Ricoeur, Paul, Histoire et vérité, Cérés Editions, 1995.
- Ricoeur, Paul, Temps et Récit, T.3, Editions du Seuil, novembre, 1985.
- Room, Who's who in classical mythology, Adrian, Gramercy Books, N.Y., 2003.
- Rowdon, Harold H., «Darby, John Nelson (1800-82)» in The Dictionary of Historical Theology, Paternoster Press, 2000.
- Rutherford, H. Platt, Jr, (Editor), The forgotten books of Eden, New York, Alpha House, 1926.
- Saliba, Lwiis T., L'indouisme et son influence sur la pensée musulmane selon al-Bīrūnī (m. 1048), Byblion, Paris, Liban, 2<sup>ed</sup>, 2009.
- Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Herméneutique. Pour une

- logique du discours individuel, Traduit de l'allemand par Christian Berner, Collection «Passages», ed., Cerf, Paris, 1987.
- Schmitt, Jean-Claude (ed.), Eve et Pandora. La création de la première femme, Paris, Gallimard, 2002.
- Scholem, Gershom, «Adam Kadmon (primordial man)», in E. J., 2<sup>nd</sup>
   Keter Publishing House Ltd, N.Y, 2007, pp. 378-379.
- Scholem, Gershom, «antinomianism», in E. J., 2<sup>nd</sup> edition, Vol. II, pp. 199-200.
- Sellier, Philippe, «Qu'est-ce qu'un mythe littéraire?», in Littérature, n55, 1984.
- Sharpe, Samuel, Egyptian Mythology and Egyptian Christianity, London, 1863.
- Shepherd, Norman, «Fall of Man» in Baker Encyclopedia of the Bible, Vol. I.
- Sidersky D., Les Origines des Légendes Musulmanes dans le Coran et dans les Vies des Prophètes, Librairie Orientaliste, Paul Geuthner, Paris, 1933.
- Smart, Ninian, «Zoroastrianism», in Encyclopedia of Philosophy, 2<sup>nd</sup>, Thomson Gale, 2006, Vol. 9, p. 887.
- Swabey, William Curtis, «Cassirer and Metaphysics», in The Philosophy of Ernest Cassirer, serie The Library of living philosophers VI, éditée par Paul Arthur Schilpp, Evanston, Illinois, 1949.
- Taylor, Stephen, «Adam (Person)», in Baker Encyclopedia of the Bible, Vol. I.
- Taylor, Victor E., Winquist, Charles E., Encyclopedia of postmodernism, London, New York, 2001.
- R. H. Charles, D.D., (editor), The Book of Jubilees, or the little Genesis, translated from The Editor's Ethiopic Text and Edited, with introduction, notes, and indices, Adam and charles black, London 1902.
- Darton, longman and Todd, The Jerusalem Bible, London, 1974.

- Tommasi, Chiara Ombretta, «Ascension», in Gale Encyclipedia of Religion, 2<sup>nd</sup> Edition, Thomson Gale, U.S.A., 2005, Vol. I.
- Torijano, Pablo A., Solomon the Esoteric King From King to Magus, Development of a Tradition, Brill, Leiden, 2002.
- Tottoli, Roberto, «A proposito di un recente studio su Adamo nell'Islam». In A. I. U. O. N. V.55, N° 4, 1995.
- Tottoli, Roberto, "The 'Qisas al-Anbiya' of Ibn Mutarrif al-Tarafi (d. 454/1062): Stories of the prophets from al-Andalus," Al-Qanfara 19 (1998), pp. 131-160.
- Tresidder, Jack, The Hutchinson Dictionary of Symbols, Helicon Publishing Ltd, London, 1997.
- Vadet, J. C., «La création et l'investiture de l'homme dans le sunnisme ou la légende d'Adam chez Al-Kisāī.», in Studia Islamica, XLII 1976.
- Vaglieri, L., Veccia, «Alī B. Ṭālib», E.l<sup>2</sup>, Vol. 1.
- Vernant, Jean-Pierre, L'univers, les Dieux, les Hommes, récit grec des origines, Seuil, 1999.
- Vernant, Jean-Pierre, Myth and Society in ancient Greece, translated by Janet Lloyd, Zone Books, N.Y., 1990.
- Veyne, Paul, «Histoire», dans E. U., Paris, 1984, Corpus 9, pp. 352-377.
- Viré, F. «FARAS», in E. I<sup>2</sup>, Brill, Leiden, Vol. 2, pp. 784-787.
- Vollert, SJ., Cyril (Rev.), «Mary and the Church», in New Catholic Encyclopedia, supplement 2010, Gale, Cengage Learning, U.S.A., 2010, Vol. II.
- Von Stuckrad, Kocku, The brill Dictionary of Religion, Brill, Leiden, 2006.
- Wallis, E. A. Budge, Legends Of The Gods, The Egyptian Texts edited with Translations, London, Kegan Paul, Trench and Trübner & Co. Ltd., 1912.
- Warren, Wiersbe, W., Be Mature Growing up in Christ, Victor Books, Canada, 1978.

- Warren, Wiersbe, The Bible Exposition Commentary, SP. Publication, 1989.
- Warren, Wiersbe, The Wiersbe Bible Study Series Minor Prophets, published by David C. Cook, USA, 2013.
- Weber, Andreas, «Mimesis and Metaphor: The biosemiotic generation of meaning in Cassirer and Uexküll», in Sign Systems Studies 32.1/2, 2004.
- Weil, G., The Bible, the Koran and the Talmud, or Biblical legends of the Mussulmans. Translated from the german with occasional notes, New York, 1863.
- Wensinck, A. J., «'IZRĀ'ĪL», in E. I.<sup>2</sup>, Brill, 2003. Vol. IV, p. 292-293.
- Wensinck, A.J., and Bosworth, C. E., «Makka», in E. I.<sup>2</sup>, Brill, Leiden, Vol 6, pp 144-152.
- West, E., W., (Translator), Pahlavi Texts, Part I, The Bundahis-Bahman Yast, And Shâyast Lâ-Shâyast, Sacred Books of the East, Volume 5, Oxford University Press, 1860.
- White, Hayden, «The metaphysics of narrativity: time and symbol in Ricoeur's philosophy of history», in On Paul Ricoeur: Narrative and interpretation, edited by David Wood, Routledge, London, N. Y., 1991
- Wynn, Westcott W. (translator), Medieval Hebrew, The Midrash, The Kabbalah, col. The Sacred Books and Early Literature of The East, Vol. IV, New York, London, 1917.
- Yarshater, Ehsan (Editor), The Cambridge History of Iran, Cambridge University Press, N.Y., 2000.



## الفهرس

آباء الكنسة: 413 ابن بشير السلمي، هشيم: 97، 99 ابن أباقا خان، أرغون: 242 ابن البطريق: 236، 237 ابن أبي رباح، عطاء: 448 اين تسميّة: 131، 135، 177، 178، ابن أبي زمنين، أبو عبد الله محمد: 22 566 ,378 ,349 ,242 ابن أبى سفيان، معاوية: 97، 124، ابن جبر، مجاهد: 22، 100، 594 ابن جبير، سعيد: 155، 448 ابن أبي الصلت، أميّة: 433، 500 ابن جريج، عبد الملك بن عبد العزيز: 96، ابن أبى عروبة مهران، سعيد: 96 448 ,100 ابن أبي عمرو الأزدي، معمر بن راشد: 97 ابن جهم البرمكي، محمد: 101 ابن أبيه، زياد: 100 ابسن العبوزي: 40، 67، 75، 114، ابن إسحاق، عيسو: 257، 258 128, 130, 145, 145, 161, 161 ابن إسحاق، محمّد: 19، 20، 69، 75، 186, 187, 365, 364, 187 77, 79, 80, 181, 82, 94, 281, 548 (461 (443 (438 (431 133، 182، 187، 400، 547، ابن حجر العسقلاني: 137 566 ابن حزم: 385، 454 ابن الأعصم، لبيد: 481 ابن حسين العصامي، عبد الملك: 68 ابن أنس، مالك: 99، 593 ابن الخطّاب، عمر: 85، 197، 300، ابن إياس الحنفى: 68، 148، 149، 406 ,391 ,390 ,312 156 188 137 ابن خلدون، عبد الرحمن: 339، 340، ابن بابويه القمى الشيخ الصدوق: 25، 530 26, 28, 131, 251, 165, 191 ابن خلَّكان: 19، 85، 106، 137، 138 194، 195، 198، 237، 410، ابن دثار، محارب: 448 440 (411 ابن ذبيان المازني، حاجب: 414 ابن بشر، إسحاق: 20، 44

ابن مزاحم، الضحّاك: 106

ابن مطرّف طَرَفي، محمد بن أحمد: 19

ابن المقفع: 101، 107

ابىن مىنبتە، وھىب: 19، 21، 71، 75،

.85 .83 .81 .80 .79 .78 .77

.114 .105 .102 .100 .94 .91

,209 ,208 ,207 ,180 ,117

370 ,268 ,213 ,212

ابن منصور اليمن، جعفر: 24، 278، 278، 309، 305، 209،

1000 1000 1007 1200 1210

314 313 312 311 310

322 ,321 ,319 ,315

ابن مهيار الأصفهاني، محمد بن بهرام: 101

ابن ميثم البحراني، كمال الدين: 29،

,230 ,229 ,227 ,226 ,215

,243 ,237 ,236 ,235 ,234

572 ,551 ,550 ,274

ابن هشام الحَجَري، محمد بن سعد: 19

ابن هولاكو، تكودار: 242

ابن الوليد، على: 24، 284، 314،

551 ,549 ,327 ,323 ,322

ابن وهب، عبد الله: 98

ابن يحيى المرتضى الحسيني، أحمد:

584 ،136

ابن يسار البصري، الحسن: 23، 574

أبو إسحاق النيسابوري: 128

أبو بكر الحضرمي: 264

أبو بكر الصديق: 300، 312، 329

أبو حنيفة: 97

أبو شهبة: 34، 44، 45، 599

أبيس: 506

الأحكام الفقهيّة: 132

الإخباريون: 17، 80، 82، 106، 224

ابن سالمة، الطاهر: 134، 135، 136، 137، 593

ابن سعد، الليث: 98

ابن سلام، عبدالله: 102، 115، 389،

448

ابن سلمة، حماد: 97

ابن سيرين، محمد: 146، 353، 402،

,431 ,423 ,410 ,409 ,406

481 ,479 ,464

ابن شاهويه الأصفهاني، زادويه: 101

ابن شرية، عبيد: 100

ابن طاووس، علي بن موسى الحلّي:

421 ,237 ,236

ابن العاص، عمرو: 406

ابن عبد المطلب، عبد الله: 256

ابن عجيبة، أبو العبّاس أحمد: 408

ابن عدى، هيشم: 19

ابن عربي، محيى الدين: 41، 550

ابن عفّان، عثمان: 259، 482

ابن علي بن الوليد، الحسين: 284، 322،

327

ابن علي الحائني، الحسن: 182

ابن عمّار، شمس الدين محمد المصري

المالكي: 124

ابن القارح: 431، 525

ابن قتيبة الدينوري: 85

ابن قيم الجوزية: 37، 177

ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل: 5، 21، 47، 68، 130، 147، 154، 155،

156، 163، 175، 174، 174،

175، 176، 177، 179، 188،

552 ,551 ,548 ,454

ابن كعب، أبيّ: 110، 155

ابن المبارك، عبد الله: 98

الأساطير الفرعونيّة: 381

الأساطير الكتابية: 294 إخوان الصفا: 231، 257، 258، 284، الأساط، الكنعانية: 30، 386 ,309 ,308 ,300 ,296 ,294 الأساطر المسبحية-اليهودية: 187 319 318 317 313 310 الأساطم النشكونية: 385 ,530 ,401 ,378 ,328 ,323 أساطير الهند: 107، 235، 293، 294، 575 الآداب السلطانية: 536، 560 561 ,314 الآداب الشعبية: 535 أساطير اليهود: 82، 87، 88، 101، الأدب الجنسى: 535 111, 115, 171, 175, 115 أدب الحكايات العجيبة: 536 328 301 426 418 366 أدب المسامرات: 536 601 ,537 الأساطير اليونانيّة: 108، 186، 409، الأدب اليهودي: 258 آدم الجسماني: 292 546 (545 الاستخلاف: 475 آدم الروحاني: 285، 292 الإرادة الإلهية: 492، 495 الإسرائبليات: 19، 34، 44، 148، الأردن: 145، 499 174 ,165 ,163 ,156 ,149 أرسطو: 47، 58، 359، 360، 360 607,602,599,548,175 أرض الفردوس: 319 أسطورة آدم الدينيّة: 26، 41، 67، 478، الأساطير الإيرانية: 408 561 ,560 ,513 ,486 الأساطب البابلية: 102، 395، 545، أسطورة الإله الشمس: 506 الأسطورة الدينيّة: 12، 13، 15، 16، .101 .85 .46 .45 .44 .29 أساطير بلاد الرافدين: 540 أساطير بني يعقوب: 88، 440 121, 140, 177, 190 ,206 أساطير التكوين: 31 275 ,263 ,223 ,214 ,213 378 365 352 329 أساطير الخلق: 30، 47، 154، 381 ،388 أساطير الخلق الثنائيّة: 381 ,535 ,513 ,512 ,444 ،539 ,547 ,546 ,545 ,544 الأساطر السامة: 30، 434، 469 548 ، ,552 ,551 ,550 ,549 الأساطير السومريّة: 172، 319 553، ,560 ,559 ,556 ,555 أساطير الشعوب الروسية: 430 561ء 563 (562 أساطير العالم القديم: 30، 172، 418، الأسطورة السياسية: 15 الأسطورة الفارسيّة: 105، 548 الأساطير العبرانية: 273 الأسطورة اليهوديّة: 87 أساطير الفرس: 107، 111، 187، الاسماعيليّة المستعلية: 313 542 ,387 ,337 ,329 ,235

الإسماعيلية النزارية: 313

الآمـلـي، حـيـدر: 191، 245، 251، 251، 271، 271، 273، 378، 348، 351،

أمّة محمّد: 131، 188، 207 الانتماء المذهبي: 138، 275، 276

أنثروبولوجيا الدين: 7

الإنسان الأوّل: 7، 9، 68، 105، 193، 473، 473، 293، 293، 473، 549، 540

انكشاف الجسد: 458

إنليل: 394

آنو إله السماء: 386

أنوشروان: 107

أهرمن: 105، 418

أهل الإخبار: 264 أهل الأدب: 318

أهل الباطن: 243، 303

أهل البيان: 303

أهل البيت: 184، 206، 236، 529 أهل التأويل: 226، 251، 255، 274

س وين أهل التصوّف: 270، 271، 606

أهل التعديل والتجريح: 109، 170

أهل الحديث: 106، 179، 235

أهل الرعي: 172 أسر الرعي: 172

أهل الزراعة: 172

أهـل الـسـنّـة: 17، 21، 25، 41، 44، 101، 53، 67، 78، 88، 88، 101،

.117 .114 .113 .110 .105

113, 121, 131, 131, 152

160، 162، 163، 165، 167،

179 .178 .175 .172 .170

194 ,192 ,191 ,184 ,180

,209 ,208 ,207 ,200 ,199

,224 ,219 ,215 ,213 ,211

الأشاعرة: 177، 178

الأشراف: 181، 184، 185

الأشعري، أبو موسى: 188

الأشعريّة: 177

الأعمش: 100

أفريقيا: 302

أفسلاطسون: 293، 319، 358، 359، 360، 360

أفلوطين: 387

آل قلاوون: 178

إله الحرارة: 386

إله الموت أنوبيس: 429

إله المياه: 377

إله النار: 377، 423

إلهة الأرض: 386

الآلهة تعامة: 386، 394، 395، 428،

463 .434

آلهة الحرب سكاندا: 423

آلهة الرغبة الجنسيّة كاما: 423

الآلهة عشتارت: 436

آلهة الموسيقا والشعر ساراسفاتي: 423

الآلهة هيرا: 436، 436

إلياد، ميرسيا: 30، 262، 347، 350،

392 388 359 354 351

,561 ,527 ,464 ,446 ,406 599

إليثيا آلهة الخصب: 423

أمّ القرى: 134، 392، 487، 584

الإمام الرضا، أبو الحسن علي بن موسى:

576 ،204

الإمام الـمستور: 277، 294، 295،

576 ,298 ,297 ,296

الإمبراطورية الفرنسية: 140

أيزنبارج: 134، 136، 139

إيندرا: 505 ,265 ,260 ,259 ,242 ,227 الأيوبيون: 177 ,278 ,276 ,274 ,272 ,267 ,290 ,287 ,284 ,283 ,280 الباب العالى: 184، 185 ,300 ,299 ,296 ,295 ,292 البابلية: 30، 102، 273، 319، 381، ,372 ,362 ,330 ,316 ,314 ,530 ,436 ,428 ,395 ,386 478 436 426 390 382 ,546 ,545 ,543 ,541 540 557 ,552 ,551 549 أهل السبر: 280، 283، 292، 310 البابليون: 386، 394، 436، 505 أهل العرفان: 244، 270، 271، 276، الباش، حسن: 37 327 الباقر، محمّد بن عليّ: 235، 266 أهار العصمة: 17، 44، 167، 192، باندورا: 545، 556 551 (239 (218 (211 (206 البحراني، هاشم: 117، 191، 245، أهـل الـعـلـم: 16، 94، 106، 275، ,264 ,260 ,254 ,253 ,252 550 448 270 ,269 أهل علم باطن: 275 برغسون، هنرى: 359 أهل العلم الظاهر: 275 البرقي، أبو جعفر أحمد بن محمد: 192، أها الكتاب: 85، 94، 100، 102، 411 ,194 ,193 107, 109, 111, 130, 145 بروكلمان، كارل: 19، 20، 97، 100، 147, 164, 156, 167, 268,135 176, 177, 178, 179, 178, 183, بروميثيوس: 108، 395، 501، 545، ,206 ,199 ,198 ,187 ,184 ,328 ,314 ,294 ,224 ,207 ,540 ,491 ,443 ,412 ,401 462 553 ,547 ,541 البصري، الحسن: 462 أوتو، رودولف: 11، 436 البصري الصوفي، عامر بن عامر: 323 أوديب: 394، 443، 546 بعل إله المطر: 386 أورانوس إله السماء: 386 ىغداد: 20، 97 أوربا الوسطى: 430 البغدادي، إسماعيل باشا: 107، 577 الأوزاعي، عبد الرحمن بن عمرو: 97، للاغوس: 9 بنت محمّد، فاطمة: 520 أوغسطين، القديس: 58 أوهرامازدا: 418 بنو إسرائيل: 111، 131، 145، 172، إيران: 241، 418 426 (207 (205 (188 (175

548,537,505,445

التلمود: 35، 128، 164، 165، 169، 199، 599 التهانوي، محمد بن على: 54، 230، 578 ,348 ,338 توتولى، روبرتو: 14، 42 الــــــوراة: 35، 85، 88، 89، 102، 104، 111، 112، 128، 131، 167 ,165 ,164 ,162 ,155 169, 170, 171, 172, 181, ,440 ,319 ,258 ,214 ,197 602 543 477 450 445 604 603 تونس: 7، 139، 140 الثعلبي النيسابوري، أبو إسحاق أحمد: .114 .113 .79 .67 .21 .18 115, 116, 117, 118, 119, 121, 123, 124, 126, 121, (143 (132 (131 (130 (129 149 (148 (147 (146 (144 150, 161, 179, 173, 161, 150 ,370 ,365 ,352 ,229 ,215 ,390 ,388 ,386 ,382 ,379 ,400 ,397 ,396 ,394 ,392 461 450 448 439 438 547 502 الثقافات السامية: 395، 449، 501 الثقافة الإسلامية: 5، 6، 11، 12، 30، ,100 ,51 ,47 ,45 ,40 ,38 ,35 101، 104، 107، 113، 133، 146، 165، 179، 170، 165، 146 ,333 ,332 ,328 ,268 ,239 ,436 ,434 ,424 ,420 ,397 ,532 ,526 ,508 ,506 ,437 559 ,546 ,545 ,541 ,533

بــواس: 97، 214، 234، 327، 342، 451 (357 بوروشا الهندى: 151 يوسيدون: 377 بولس، الرسول: 130، 429 بولونيا: 430 بونفور، عبدالله: 40، 41، 45، 45 البيت الحرام: 111، 145، 260، 261، 487 486 472 435 265 ,534 ,502 ,490 ,489 ,488 558 بيت المقدس: 89، 91، 115، 145، 604 ,558 ,487 ,390 ,389 ىلدرسون: 36، 37 بيرس، شارل ساندرس: 341 التاريخ الإنساني: 47، 104، 276، 524 \ 509 التاريخ المقدّس: 259، 276، 321، 524 ,389 ,329 تأويل الأحلام: 354، 355 التبعيّة السياسيّة: 219 التتار: 189، 242، 604 التجربة الشعرية: 350 التجربة الوجودية: 353 التراث الكنسى: 35 التراث اليهودى: 35 التشيّع الإسماعيلي: 240 التشيّم الإمامي: 240 التصوّف الإسلامي: 130 التطهير الجسدى: 519 التطهير الزوحي: 519 التعصب المذهبي: 242 التّقية: 25، 212، 225، 266، 267،

596 (323 (291 (290

الجغرافيا المقدّسة: 133، 146

جلجامش: 443، 501

الثقافة الأوربية: 533 الجمل السرديّة: 60، 62 الجيلاني، عبد القادر: 270 الثقافة البابلية: 540، 549 جيومرث الملك الفاني: 545 الثقافة الشعبية الشفوية: 103، 532 الثقافة الصينية: 445 حادثة أساف ونائلة: 491، 492 الثقافة الفارسية: 103، 105، 109، 541 حادثة الأسماء: 78، 80، 400 الثقافة الكتاسة: 165 حادثة الخطيئة: 81، 85، 119، 232، الثقافة المصرية: 549 308 ,297 الثقافة الهندية: 105، 180، 433، 545 حادثة سجود الملائكة: 79، 385 الثمرة المحرّمة: 524 حادثة الغرابين: 164 الثورى، سفيان: 22، 97، 99 حادثة القربان: 125 الجابري، محمد عابد: 13 الحامدي، إبراهيم بن الحسن: 285، الجاحظ، أبو عثمان عمرو: 18، 144، 551 4549 336، 337، 338، 337، 336 الحجاز: 96، 115، 179، 389، 390، ,535 ,531 ,432 ,431 ,421 461 579 (551 حديث الجحود: 110 الجامعة العبريّة: 136 حديث الذرّ: 110، 145، 148، 151 الحاهليّة: 10، 14، 15، 16، 300، حديث الطين: 110 605 ,504 ,449 ,445 ,434 حديث المعراج: 43 الجبرتي، عبد الرحمن: 54 الحديث النبوى: 447 جـبـريـل: 74، 76، 89، 144، 153، الحروب الصليبيّة: 130، 189، 550 .254 .247 .171 .166 .154 الحضارات الشرقية القديمة: 108 .382 .363 .281 .262 .260 الحضارة السومرية: 30، 172 453 409 408 397 394 حكايات الخلق الفارسيّة: 530 495 490 474 473 469 حكاية الإينوماإيليش البابليّة: 530 ,516 ,509 ,507 ,502 ,500 الحكاية الخالية: 61 517 الحكاية الشيعيّة: 191، 192، 223، الجرجاني، أبو القاسم حمزة: 23، 348 ,331 ,330 ,328 ,246 ,244 الجزائري، نعمة الله: 26، 246، 267 332 الجزيرة العربية: 36، 184، 461 حكاية هابيل وقابيل: 146 جعفر الصادق: 124، 145، 192، الحكمة الربانية: 307، 308 ,296 ,294 ,277 ,265 ,251 الحكمة الروحانيّة: 293 576 (313

الحلبي، بطرس دياب: 139

الحموى، ياقوت: 20

227

587

الخطاب الشيعي: 223، 239

الخطاب القرآني: 213 الحناطة: 147، 177، 178، 179، الخطاب القصصى: 16، 220، 369، 566 ,454 الحنفي، محمد بن إياس: 68، 132، الخطر الأرمني: 178 141، 148، 149، 151، 156، الخطر المغولي: 178 الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد: 473، 82، 83، 84، 85، 86، 87، 88، الخطئة الأصلية: 37 89، 90، 91، 102، 111، 118، الخلافة العباسية: 99، 241، 242، 121, 122, 123, 125, 121 601 ,560 ,321 151, 151, 158, 151, 155 خلق آدم: 39، 42، 43، 69، 71، 162، 168، 170، 198، 199، ,210 ,209 ,205 ,201 ,200 ,102 ,95 ,94 ,77 ,74 ,73 ,253 ,249 ,248 ,224 ,223 105، 110، 111، 116، 129، ,266 ,264 ,261 ,260 ,256 .152 .149 .147 .146 .144 403 310 300 273 267 185, 195, 195, 186, 195, 195, 414 413 412 411 410 ,217 ,216 ,213 ,200 ,196 437 427 422 420 415 ,277 ,273 ,246 ,244 ,221 451 441 440 439 438 ,295 ,290 ,284 ,283 ,280 469 465 460 457 455 370 369 363 352 329 ,502 ,491 ,490 ,486 ,474 381 378 376 375 371 ,527 ,520 ,518 ,517 ,510 ,393 ,392 ,388 ,385 ,383 ,545 ,536 ,533 ,532 ,531 467 460 458 420 395 557 ,556 ,55 554 .541 .507 .502 .471 حوّاء التلموديّة الأولى: 199 خـلـق حـوّاء: 32، 43، 79، 78، 80، 80، الحور العين: 211، 525 111, 111, 141, 198, 199, خاتم النبوّة: 523 ,250 ,248 ,246 ,228 ,224 خـراسـان: 26، 98، 99، 135، 198، ,490 ,460 ,412 ,273 ,256 510 الخطاب الأسطوري: 443 خليفة، حاجّى: 135، 139، 580 الخطاب الثقافي: 443 الخوارج: 19، 41 الخطاب السردي: 62، 365، 370، الخوف العامّي: 530 372، 396، 415، 416، 425، الخيال الرمزي: 342 داود، النبي: 404، 429، 480، 522، 604 475 457 441 440

555 ,537

الدعوة الإسماعيلية: 24، 241، 294، ,245 ,244 ,235 ,226 ,225 ,549 ,463 ,331 ,330 ,252 601,306 583 ,551 ,550 دلالة الدم: 511 الرسول محمد: 109، 110، 118، الدلالة اللسانة: 344 دو سارتو، میشال: 53 130, 145, 186, 186, 296 413 409 382 375 305 دوران، جيلبر: 342، 354، 555 482 415 دوس، فرانسوا: 60 رضا، محمد رشيد: 37، 349، 542، الدولة الإسماعيلية: 241 566 الدولة الأموية: 102، 209 الرضى، الشريف: 235، 240، 450، الدولة الصفوية: 184، 259، 276 الدولة العثمانية: 179، 184، 259، 276 585 الرغبة الجنسيّة: 423 الدولة الفاطمية: 24، 25، 302، 313، الرقية الشرعيّة: 530 604 ,558 ,550 ,391 ,321 رمز الخصب: 432 دوميزيل، جورج: 533، 561 رمز الخصوبة: 468 الديانات التوحيدية: 436 الديانات الهندية: 505 رمز الخلود: 421، 424، 432 رمز الخير: 161، 441 الديانة اليهودية: 411، 543 رمز الدم: 507 الديدوزمي، محمد بن الحسن: 138 رمز الشفاء: 433 ديكلي، جان لويس: 33 رمز العالم الخفي: 434 ديلمون: 319 رمز للإله القمرى: 436 ديودورس، ديودور الصقلّي: 506 رمز المخف: 434 ديونيزيوس: 505، 506 ذات أنواط: 445 رمز المعرفة: 441 الذهبي، محمد بن أحمد: 97، 98، | رمز النار: 506 رمز الآلهة أثينا: 395، 436 101، 102، 178، 293، رمز الآلهة هيرا: 436، 436 582 , 361 رمزيّة إبليس: 386، 437 الرازي، فخر الدين: 22، 358، 410، 421، 511، 542، 569، 575، رمزية الحمّام: 480 رمزيّة الحمل: 429 583 رمزية الحيّة: 426، 428، 429، 430، الراعي، سلطان: 493 الراوندي، أبو الحسن قطب الدين: 25، 446 ,432 ,431 26، 28، 29، 131، 135، 183، | رمزيّة الخفّاش: 428 رمزيّة الذئب: 428، 429 191, 215, 216, 215, 191

220، 221، 222، 223، 224، أرمزيّة الراعي: 429

زمن الوحى: 560 زنكي، نور الدين: 177 الزواج الجسماني: 310 الزواج الروحاني: 310 زواج المحارم: 123، 210، 224، 524 ,264 ,263 ,225 زيوس: 108، 186، 366، 381، 505، 546 ,545 ,506 سارتر، جان بول: 359 سالم، غسان سليم: 37 سزكين، فؤاد: 18 سفر التكوين: 9، 35، 169، 214، ,449 ,444 ,406 ,395 ,257 543 (537 السلطنة العثمانية: 181 السلطة الدينية: 184 السلطة الساسة: 184، 303 السلطة العلمية: 303 السلطة المركزيّة الدنيويّة: 181 السلطة المركزيّة الدينيّة: 181 السلطة المعرفية: 100، 174، 175 سلطة النص الديني: 553 السنتور: 409 سؤال الهوية: 134 سوريّة: 24، 140، 354 سوسير، فردينان دو: 344 السومريون: 394 الساسية العثمانية: 179 سيدرسكي، ديفيد: 35، 36، 37، 44، 45 السيوطى، جلال الدين: 68، 131، 132، 156، 188، 186، 218، 390، ,386 ,364 ,336 ,256

418 408 407 405 400

رمزية الشجرة: 444، 444 رمزيّة الطاووس: 420 رمزيّة الطير: 500 رمزيّة الغراب: 500 رمزيّة قابيل: 494 رمزيّة القربان: 497 رمزية الكش: 495 رمزيّة الكلب: 470 رمزية المنبر: 414 رمزية النسر: 470 رمزية النور: 118، 151 الرواية السنَّة: 208، 226، 267، 269 الروح الأبديّة: 307، 308 روسيا: 430 الرويادي، تخوم بن بجلاح: 321 الرؤية الغنوصيّة: 141 ريـكـور، بـول: 7، 11، 31، 49، 60، ,343 ,65 ,64 ,63 ,62 ,61 ,350 ,348 ,347 ,346 ,345 ,560 ,410 ,361 ,354 ,351 602 الزايدي، بندر: 134، 135، 584 الزبيدي، أبو الفيض المرتضى: 356، 584 الزركلي، خير الدين: 96، 97، 98، 192 ,137 ,100 الزمن الأصلي: 11 الزمن التاريخي: 11، 53، 57، 58، 129 ,61 ,59 الزمن التقويمي: 58 الزمن الذاكرة: 59 الزمن السرمدي: 11 الزمن الكوني: 57، 58

الزمن النفسي الحميمي: 57

633

,272 ,271 ,270 ,269 ,268 444 440 438 422 421 ,294 ,284 ,280 ,277 ,276 497 486 471 459 450 ,520 ,366 ,331 ,328 ,300 585 ,553 ,548 ,512 ,505 ,580 ,577 ,552 ,551 ,549 الـشـام: 20، 97، 99، 140، 142، 599 ,589 ,587 (390 (389 (242 (179 (177 480 ,467 ,400 الشبعة الإسماعيلية: 24، 294، 366 شفا: 449، 505 شيل، خالد: 134 الصراع الشيعي السني: 42 شبل، مالك: 354، 405، 478، 0 الصراع المذهبي: 118، 177، 178، الشعب الإسرائيلي: 258، 367 الشعوبية 101 الصفار، أبو جعفر محمد بن الحسن: شهاب الدين، أبو فراس: 323 224,193,167,166 شهوة الجسد: 555 الصفاقسي، محمود مقديش: 562 شهوة السلطة: 555 صناعة الكتابة: 318 شوك، كورنيلا: 43، 43 الصنعاني، عبد الرزاق: 22، 83، 85، شيث بن آدم: 146، 210 450 (444 (438 (109 (88 الشيخ الصدوق، ابن بابويه القمي: 25، الصورة الذهنية: 344 26، 28، 131، 152، 165، 191، الصوري، محمد بن على: 25، 588، 194، 195، 199، 202، ,223 ,213 ,211 ,205 ,204 ,389 ,375 ,237 ,236 ,225 الضمير الديني: 133، 384، 440 الطبائع الأربع: 247 410، 411، 439، 440، 488، الطبرسي، حسن بن على: 138 586 ,520 ,513 الطبرسي، أمين الإسلام أبو على الفضل: الشيخ المفيد: 28، 192، 198، 219، ,221 ,161 ,138 ,131 ,27 587 450 ,438 ,435 ,236 ,222 الشيرازي، صدر الدين: 246، 273 الطبري، أبو جعفر: 67، 68، 69، 74، الشبعة: 6، 24، 25، 26، 29، 41، .87 .85 .83 .80 .79 .77 .76 42, 50, 101, 136, 137, 138, 88, 49, 100, 106, 111, 123, 141، 157، 175، 176، 177، 131, 148, 161, 173, 179 185 ,184 ,180 ,179 ,178 .314 .292 .265 .208 .191 ,200 ,192 ,191 ,190 ,189 560 ,437 ,418 ,396 ,370 206، 211، 212، 213، 214، 237 (227 , 223 , 218 , 216 الطبيعة الشعريّة: 362

الطرق الصوفيّة: 532

طقوس الإله ميثرا: 408

242, 245, 246, 253, 242

,264 ,262 ,261 ,260 ,256

عالم المنظور: 465

عالم الموتى: 434، 434

عالم النور: 255، 256، 324، 429،

528 .474 .434

عائشة، بنت أبي بكر: 305

الــعــراق: 270، 389، 390، 461،

581 ،566 ،537

العرفان الإسماعيلي: 271

العرفان الإمامي: 271

العرفان الصوفي: 189، 271

العروسي، قاسمي: 40، 245، 581

العسكري، الإمام أبو محمّد الحسن: 26،

589 ,212 ,203 ,198 ,192 ,27

العصامي، عبد الملك بن حسين: 5، 21،

.152 .151 .147 .117 .68

.160 .159 .156 .154 .153

161, 162, 163, 169, 169

170، 171، 172، 173، 179،

181، 181، 182، 183، 184،

421 404 400 227 188

590 ,553 ,546 ,535

عصر التدوين: 95

العصر الحديث: 428

العصر الهلنستي: 559

عصمة الأنبياء: 42، 202، 207

عصمة الأئمة: 208، 548

العصور الوسطى: 428

عطاء الملك الجويني، علاء الدين: 242

العظم، صادق جلال: 33

العقل الإسلامي: 388

العقل الأوّل: 9، 15، 30، 172، 324،

,395 ,386 ,384 ,327 ,325

603 .494

أ العقل الديني: 322

طقوس التعليم: 447

طقوس ديونيزيوس: 506

طقوس العبادة: 8، 145، 558

طقوس الموت: 91

الطوسي، نصير الدين: 241، 242،

569 ,358 ,243

الطوسي، أبو جعفر محمد: 27، 82،

202، 212، 213، 243، 336،

450 ،358

عالم إبليس: 420، 442

عالم الأديم: 469

عالم الألوهيّة: 534

عالم الأيدوس: 358

عالم الباطن: 482

عالم الثبات والعقول: 532

عالم البجنّ: 41، 211، 412، 425،

558 ,535 ,522 ,485 ,469

عالم الحكم: 141

عالم الخفاء: 411، 435، 469

عالم الرعايا: 141

العالم الروحاني: 255، 325، 327

عالم الضياء: 469

عالم الظلام: 429، 433، 434

عالم الغيب: 292، 415، 446، 465،

528 ،498 ،495 ،494

عالم الكعبة: 481

عالم الكون والفساد: 150، 249، 290،

,326 ,324 ,321 ,295 ,294

532

عالم اللذة: 524

عالم اللوغوس: 350

عالم المجرّدات: 233، 357

عالم المخيال الإسلامي: 430

عالم المخيال الغربي: 430

```
فرويد، سيغموند: 58، 347، 353،
                                                   عقيدة الجبر: 192
                   561 ,359
                                               علم الغيب: 71، 465
             فريديريك، لويس: 108
                                                  العلم اللدني: 293
               فريزر، جيمس: 359
                                            علوم الأسرار: 531، 532
               الفكر الإشراقي: 154
                                                 عمليّة الإغواء: 426
               فلسطين: 389، 390
                                                 العنابة الإلهية: 286
       الفلسفة الإسماعيلية: 241، 289
                                             عهد الرسول: 103، 109
             الفلسفة الإشراقية: 271
                                 العهد القديم: 34، 205، 209، 214،
       الفلسفة الغنوصيّة العرفانيّة: 327
                                 ,433 ,429 ,411 ,406 ,257
              الفن السلجوقي: 446
                                           546 ,544 ,537 ,466
                الفنّ الفارسي: 424
                                                 العوفي، عطية: 448
          فهد، توفيق: 31، 32، 44
                                 عيسى المسيح: 145، 213، 418،
         فوكو، ميشيل: 7، 66، 605
                                 ¿519 ¿499 ¿466 ;429 ;427
الفيض الكاشاني، محمّد محسن: 27،
                                                          548
,248 ,247 ,245 ,219 ,199
                                 الغزالي، أبو حامد: 37، 141، 230،
,254 ,253 ,251 ,250 ,249
                                 ,422 ,357 ,356 ,243 ,234
,262 ,259 ,257 ,256 ,255
                                 ,590 ,560 ,493 ,447 ,445
,273 ,272 ,271 ,269 ,267
                                                         591
410 401 397 358 274
                                             غزو المغول: 189، 550
              591 ,510 ,488
                                                 فاديت: 550، 560
قابيل: 89، 90، 91، 92، 93، 94،
                                                     فاطميون: 240
.125 .124 .123 .110 .95
                                   الفاكهي، أبو عبد الله: 23، 467، 591
126, 127, 147, 163, 164,
                                     الفانتاسم: 533، 535، 536، 562
165, 166, 167, 166, 165
                                 الفحولة: 114، 115، 118، 146، 146،
170، 171، 172، 182، 206،
                                 ,532 ,498 ,423 ,414 ,410
     ,210 ,209 ,208 ,207
211،
                                                         537
,228 ,225 ,223 ,214 ,212
                                               الفردوسي: 107، 407
,269 ,266 ,265 ,259 ,244
311 310 309 308 277
                                الــفــرس: 106، 107، 111، 113،
                                 .214 .187 .186 .185 .118
,367 ,332 ,322 ,313 ,312
497 494 493 492 490
                                408 407 387 329 328
,503 ,501 ,500 ,499 ,498
                                434 418 415 414 410
    526 ,525 ,524 ,522 ,521
                                               542 ,534 ,447
  القاسمي، العروسي: 40، 362، 616
                                                       فرنسا: 139
```

قصص الأنباء: 14، 16، 17، 18، 19، .42 .41 .28 .26 .25 .21 .20 .127 .114 .107 .104 .44 134، 135، 136، 137، 138، 140، 145، 168، 175، 180ء ,221 .218 ,217 ,216 ,190 267، ,246 ,226 ,225 ,223 ,322 ,316 ,313 ,268 327، 459 439 352 330 463 4566 549 د 547 541 495 583ء 580 579 572 .584 607 ,593 قصص القرآن: 13، 17، 19، 20، 26،

صص القرآن: 13، 17، 19، 20، 26، 32، 34، 40، 114، 128، 129، 40، 143، 143، 562

قصة إبليس: 173

القصة التوراتية: 38 قصة الشيطان: 173

قصّة فيروز شاه: 142، 536

قصّة هاروت وماروت: 374

قلعة ألموت: 241، 550

قنواتي، جورج: 37

القوى البدنيّة: 232

قوى النفس الحيوانية: 357

القيم الدينيّة: 533

الكاتب، عبد الحميد: 101

كادمون، آدم: 9

كاستورياديس، كورنيليوس: 361

كاسيرر، أرنست: 343، 345، 351

الكاشاني، الملا فتح الله: 246، 269

كامبل، جوزيف: 359

الكتاب المقدّس: 85، 128، 169،

604 ،470 ،177

اً كحّالة، عمر رضا: 137

القاضي أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم الأنصاري: 98

قبيلة ذي كلاع: 466

القراءة التأويليّة: 6، 45، 47، 48، 50،

554 ,526 ,335 ,333

القرن الأول للهجرة: 17

القرن التاسع عشر: 35

القرن التاسع للميلاد: 188

القرن الثالث للهجرة: 18

القرن الثامن عشر للميلاد: 26، 199، 348، 607

القرن الثامن للميلاد: 36، 177، 188 القرن الثاني عشر للهجرة: 139، 199، 348، 607

القرن الثاني للهجرة: 75، 106، 212،

547

القرن الحادي عشر للهجرة: 184

القرن الحادي عشر الميلادي: 41، 42

القرن الخامس الهجري: 41، 42، 136

القرن الرابع عشر للميلاد: 188

القرن الرابع للهجرة: 76، 77، 80، 85،

,310 ,309 ,284 ,188 ,95 ,94

548 6547

القرن السابع عشر: 360

القرن السابع الهجري: 177

القرن السادس الهجري: 26، 42، 136،

183

القرن العشرون: 35

قسطر، م. ج: 20، 43، 44، 45، 136

اللغة الدينية: 362

اللغة الرمزية: 354، 560 الكرماني، حميد الدين: 322 الكسائي، أبو عبدالله: 20، 22، 41، لغة اللاشعور: 359 42، 67، 79، 113، 115، 116، لقمان الحكيم: 466 117, 118, 121, 121, 123, المازندراني محمد صالح بن أحمد: 208، .136 .135 .133 .127 .125 ,510 ,379 ,254 ,245 ,222 137, 138, 139, 138, 137 593 ,576 ,569 ,147 ,146 ,145 ,144 ,143 مانه: 214، 235، 293، 427 181, 173, 156, 153, 148 الماهايوغا: 186، 293 ,373 ,370 ,330 ,269 ,215 المجتمع العربي الإسلامي: 10، 476 ,490 ,472 ,397 ,392 ,389 المجلسي، محمد باقر: 26، 236، 245، ,549 ,535 ,520 ,517 ,491 411 410 405 247 246 584 ,560 ,551 594 ,520 ,509 ,488 ,470 الكسائي اللغوي، أبو حمزة: 134، 135 المحوس: 263، 264، 506 كعب الأحيار: 85، 102، 113، 145، محمود، محمد: 39 600 (448 (390 (197 المخيال الإسلامي: 12، 40، 46، 68، الكليني، أبو جعفر محمّد: 26، 27، .287 .152 .141 .107 .105 196 ,195 ,194 ,192 ,150 ,335 ,328 ,322 ,319 ,316 ,246 ,236 ,224 ,208 ,205 ,430 ,428 ,422 ,420 ,379 510,410,405,262 483 478 477 471 462 الكنعانية: 30، 386 ,556 ,528 ,520 ,502 ,492 الكنعانيون: 386 561 الكنيسة الكاثوليكية: 37 المخيال الشعبي: 211، 428 كوزان، فكتور: 359 المخيال الشيعي: 263 الكوفة: 97، 98، 99، 108، 192 المخيال الغربي الحديث: 428 الكوفى، أبو القاسم فرات: 27، 98، المدراش: 128، 258 ,214 ,213 ,203 ,197 ,196 المدوّنة الإسلاميّة: 48، 430، 524، 593 ,565 ,314 527 كومرث: 9، 235، 443، 506، 562 المدوّنة الإماميّة: 25، 91، 200، 223، الكبوم ثبة: 506 لالاند، أندريه: 46، 56، 337، 341، 400 ,378 ,366 ,314 ,264 مدوّنة أهل السنّة: 21، 88، 101، 276 606 ,533 ,342 اللاهوت المسيحي: 130، 499 المدونة السنَّة: 5، 17، 67، 89، 148، .314 .268 .246 .187 .185 لنان: 390

565 ,526 ,465

مـصـر: 98، 177، 205، 242، 381، 550، 433

المعارضة السياسية: 99، 107

المعتقدات الشعبية: 428، 606

المعدّل، حسن: 290، 291، 306، 308، 308

المعرّي، أبو العلاء: 431، 559

مفهوم التاريخ: 45، 53، 54، 55، 55، 600 600، 600

مفهوم الحبكة: 63، 64

مفهوم العود الأبدي: 360

مقاتل، أبو الحسن بن بشير بن سليمان الأزدي: 22، 68، 77، 76، 77، 107، 108، 107، 106، 107، 108، 422، 331، 186، 422، 547

المقاربة السيميائية: 335، 554

المقدّس السماوي: 436

المقدسي، المطهر بن طاهر: 9، 22، 105، 75، 75، 75، 105، 421، 385، 352، 421، 424، 473، 470، 468، 454، 424

597 ,571 ,487 ,484

مكّة: 23، 97، 99، 184، 184، 260،

,545 ,488 ,487 ,392 ,389

**.**581 **.**578 **.**576 **.**575 **.**574

591

الملائكة: 33، 44، 69، 70، 71، 72،

.80 .79 .78 .77 .76 .74 .73

.119 .1113 .117 .105 .84

.144 .142 .141 .132 .120 .171 .169 .166 .161 .148

.198 .197 .187 .186 .173

,219 ,218 ,217 ,213 ,211

250، 252، 257، 540 المدوّنة اليهوديّة: 265، 287

المدوّنة الشيعيّة: 6، 24، 152، 191،

المدينة: 23، 97، 99، 113، 141، 141، 389، 291، 230، 184،

,560 ,552 ,486 ,470 ,435

582 ,580 ,566

المذاهب الباطنية: 320

مذهب الأشاعرة: 177

المذهب السنّيّ: 181، 244، 271، 550

المذهب الشيعي: 181، 208، 226،

549 ,330 ,276 ,264 ,235

المرتضى، الشريف: 28، 222، 336

مرحلة أهورامازدا الخالد: 545

مرحلة ميشا وميشانة: 545

مــــــردوخ: 108، 394، 395، 395، 434، 427

مسألة الإمامة: 331

مسألة الحبكة: 53

المسألة السياسية: 42

مسألة العصمة: 43، 223، 331

المسجد الحرام: 89، 260

المسعودي، أبو الحسن علي: 9، 12، 20، 202، 202، 201، 202، 201،

607 ,328 ,281 ,212

الـمـــيـح: 145، 213، 418، 427،

,400 ,381 ,189 ,187 ,130

,541 ,526 ,497 ,445 ,423

603 ,559 ,543

المسيحيون: 178، 405، 418

مصادر التشريع: 112

| النبي موسى: 201، 202، 204، 404،    | ،225 ،223 ،222 ،221 ،220          |
|------------------------------------|-----------------------------------|
| ,493 ,435 ,433 ,428 ,426           | ,234 ,232 ,231 ,229 ,228          |
| 543 ،505                           | .260 ،253 ،249 ،247 ،246          |
| النبي يونس: 468                    | 272، 278، 278، 288، 292،          |
| النحوي، زهير القرقوبي: 137، 574    | .301 ،298 ،297 ،295 ،294          |
| نخلة نجران: 445                    | 304، 311، 315، 330، 331،          |
| النص التكويني التوراتي: 387        | 363، 365، 365، 363، 363،          |
| النصُّ الديني القرآني: 131         | 376، 375، 374، 376، 376،          |
| النصوص السردية: 16                 | 385، 384، 382، 381، 379،          |
| النظام الكوسمولوجي: 289            | 397 ,394 ,393 ,387 ,386           |
| نظام المخيال: 361                  | 403 ،401 ،400 ،399 ،398           |
| نظريَّة الإمامة: 550               | 414، 417، 418، 426، 442،          |
| نظرية المثل والممثول: 24           | 457 456 448 447 444               |
| نعيمة، ميخائيل: 519                | .484 .475 .474 .473 .464          |
| النفس العاقلة: 232                 | 493 492 489 488 485               |
| النفس الكليّة: 295، 325            | ,506 ,505 ,502 ,499 ,498          |
| النفس الناطقة: 230، 232، 234، 323، | .519 .518 .516 .514 .507          |
| 596                                | 520، 521، 522، 524، 520،          |
| النفوس الجاهلة: 231، 232           | .543 .542 .541 .536 .529          |
| النفوس العالمة: 231                | 559 ، 556                         |
| نولدكه، تيودور: 36                 | المماليك: 177، 242                |
| الإله إيل البابلي: 505، 506        | المهدي المنتظر: 301، 302، 329     |
| هابيل: 68، 89، 90، 91، 92، 93،     | الموروث الشفوي: 183               |
| 94، 95، 110، 231، 124، 125،        | الميثرائيّة: 506                  |
| 126، 146، 147، 163، 164،           | ميثم الخطيئة: 154، 156، 187، 200، |
| 165، 166، 167، 168، 169،           | 202، 216، 221، 222، 225،          |
| 172، 182، 187، 206، 207،           | 330 ،235 ، 228                    |
| 212 ,211 ,210 ,209 ,208            | ميثم الخلق: 328                   |
| ,228 ,225 ,224 ,223 ,214           | ميثم طينة آدم: 187، 216، 218، 246 |
| ,266 ,265 ,263 ,259 ,244           | ميثم طينة المعادي: 330            |
| ,310 ,309 ,308 ,277 ,269           | ميثم الغواية: 221، 426            |
| 327 ,322 ,313 ,312 ,311            | ميثم نور الأئمّة: 330             |
| 492 ,490 ,367 ,332 ,329            | ميراث الأئمّة: 268                |
| 497 496 495 494 493                | النبي سليمان: 480                 |
|                                    |                                   |

| 225،                          | ,223 | ,222 | 221،   | ،220       |
|-------------------------------|------|------|--------|------------|
| 234،                          | ,232 | ،231 | 229،   | ،228       |
| 260،                          | ,253 | ،249 | ،247   | ،246       |
| 292،                          | ٤288 | 278، | 277،   | ،272       |
| 301،                          | ٤98  | ٤297 | 295،   | ،294       |
| 331،                          | ،330 | 315، | 311،   | ،304       |
| 370،                          | 369، | ،366 | ،365   | ،363       |
| 376،                          | 375  | 374  | 373،   | ،372       |
| 385،                          | 384  | 382، | 381،   | ،379       |
| 397،                          | 394  | 393، | 387،   | 386،       |
| 403،                          | 401، | 400، | 399،   | 398،       |
| ،442                          | ،426 | 418، | 417،   | 414        |
| 457،                          | ،456 | 448، | 447،   | .444       |
| 484،                          | 475، | 474  | 473،   | ،464       |
| ،493                          | ،492 | 489، | 488،   | 485        |
| 506،                          | 505ء | 502ء | ،499   | 498،       |
| 519،                          | 518، | 516، | 514    | 507،       |
| 527،                          | 524، | 522  | 521،   | ،520       |
| 543،                          | 542، | 541، | 536ء   | 529،       |
|                               |      |      | 559    | ،556       |
|                               |      | 242  | 177،   | المماليك:  |
| المهدي المنتظر: 301، 302، 329 |      |      |        |            |
|                               |      | 183  | لشفوي: | الموروث اا |
|                               |      |      |        |            |

|        |               |         |          |              | ,   |
|--------|---------------|---------|----------|--------------|-----|
| 115،   | ، 106 ،       | 99 ، 97 | ، 85 ،   | اليمن: 24    | ، ا |
|        |               |         |          | ،206         |     |
| 285ء   | ،284          | ٤283    | 281،     | ،280         |     |
| 305،   | ,304          | ،303    | ،302     | 291،         |     |
| 312،   | 311،          | ،310    | 309،     | ،306         |     |
| 319،   | 316،          | 315،    | ،314     | ،313         |     |
| 389،   | .370          | ،328    | ,322     | ،321         |     |
| 5      | 572 ، 57      | 55، 71  | 0 ،467   | ،390         |     |
| ، 48 ، | 44 ،36        | ، 35 د  | 16 ، 10  | اليهود:      |     |
| 104    | 101،          | ، 100 ، | 88 .8    | 7 .82        |     |
| 129    | 128           | 115،    | 113،     | ٠111 -       | ر ، |
| 156،   | 145،          | ،133    | 132ء     | 131،         | ٠,  |
|        |               |         |          | 165،         |     |
| 214    | 213،          | 194،    | 189،     | 188،         |     |
| 301،   | 287،          | ،273    | ،265     | ،258         |     |
| 383،   | 381،          | ،373    | 366،     | ،328         |     |
|        |               |         | 395،     |              | ١   |
| 450 ،  | 449،          | ,434    | 426،     | ،423         | (   |
| 543،   | 537،          | 487،    | 481،     | ،462         |     |
| 600،   | 599،          | 560،    | 548،     | 546          |     |
|        |               |         |          | 601          |     |
|        |               |         |          | يهوه، إله ال |     |
| 219    | ، 176 ،       | 1، 153  | ىة: 51   | يوم القياه   |     |
|        |               |         |          | ، 251        |     |
| 508ء   | 505ء          | 497،    | 496،     | 484،         |     |
|        |               | 52      | 2 ،519   | 518 ،        |     |
| 116،   | ، 108 ،       | 48، 56  | ،30 : 30 | اليونان      |     |
|        |               |         |          | 186،         |     |
|        |               |         | 377،     |              |     |
| 436،   | ،434          | ،430    | ،423     | ، 409        |     |
|        |               |         | ،469     |              | ٠,  |
| 599 ،  | 546 <b>.5</b> | 54، 45  | 3 ،541   | ،540         |     |
|        |               |         |          |              |     |

523 (522 (501 (499 (498 549 525 هاجر: 481 هارون الرشيد: 108 هاريس إله الحرب: 423 الهجادة اليهودية: 36 هرقل: 443 الهرمسيّة: 271، 387 هفستوس: 377 هميار: 61 الهند: 92، 108، 235، 268، 293 461 ,318 ,317 ,316 ,304 486 ,465 ,464 هوارت، كليمونت: 35 هولاكو خان: 240 هيبي إله الشباب: 423 هيغل، جورج فيلهلم: 55، 56، 64، 530 هيفستوس إله النار: 423 وايت، هايدن: 61 وايتهيد، ألفريد نورث: 62 الوثنة الدينية: 38 الوحى الإسلامي: 175 ورودرا: 505 الوظيفة الرمزية: 343، 344 الوعى الديني الشعبي: 560 وقعة صفين: 41 يزدان إله النور: 506 اليزيديون: 161 اليعقوبي، أحمد بن إسحاق: 27، 114

328, 212, 211

يحاول كتاب «آدم والتاريخ» أن يغطّي نقصاً كبيراً في الدراسات الأكاديميّة الخاصّة بالتراث الإسلامية؛ بل ركّز على بالتراث الإسلامية؛ بل ركّز على المتخيّل خصوصاً، ولم يكتفِ بدراسة خطابه وبيان مميزاته العامّة بل سعى إلى رسم تاريخ نشأته وتطوّره وصولاً إلى القرن الثاني عشر الهجري الثّامن عشر الميلادي، ولم يعمل على تحليل بعض الأخبار التي تؤتّنه بل عمل على تفكيك مياثمه وتدقيق دلالات رموزه، والكشف عن بناه السطحيّة والعميقة. فكان أن قارب موضوعه بقراءتين الأولى تاريخيّة محص من خلالها إشكاليّة التاريخ والذّاكرة كما تحضر عند بول ريكور، والثّانية سيميائيّة ناقش فيها بطريقة صامتة مقاربة جيلبير دوران للبنى الأنثروبولوجيّة للمتخيّل.

وقد تمكن من تحقيق هذه الغايات حينما اعتنى بحكاية خلق الإنسان الأوّل في المدوّنة السنّية والمدوّنة الشيعيّة بالنظر في كتب التاريخ العام والتفسير وقصص الأنبياء...، وقد تبيّن الفرق الكبير بين الخطاب السنّي والإمامي من جهة والخطاب الإسماعيلي من جهة أخرى، وقارب الفروق بين ما جاء في هذه الكتب من مشرب إسرائيليّ وما جاء من مشرب فارسي وهندي، أو ما بدا «أصليّاً» في الثقافة الإسلاميّة.

إنّه مدخل ضروريّ لمعرفة عالم المتخيّل الديني الإسلامي وبناه الأنثروبولوجيّة، وهي معرفة تقرّبنا أكثر من رؤية للتراث الإسلامي تبصر بدقّة علاقاته بأنواع التراث الإنساني الذي كان يتحرّك داخله، وتدرك بعمق نسبيّة تصوّراته وتاريخيّتها.

## علي المخلبي: باحث تونسي متخصص في الحضارة الإسلامية



